
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Marcin Niemczyk 

Uniwersytet Rzeszowski 

ORCID: 0000-0001-8095-3239 

niemczykmarcin@wp.pl 

 

Starożytne greckie mowy retoryczne jako źródło idei politycznego realizmu 

 

STRESZCZENIE 

 

Z perspektywy historii doktryn polityczno-prawnych dychotomiczny sposób spojrzenia na rzeczywi-

stość przez pryzmat zmagań między realizmem a idealizmem stanowi jedno z klasycznych ujęć nauk społecz-

nych. Podstawowym źródłem poznania idei realizmu politycznego jest dorobek polityków, historyków czy filo-

zofów, którzy często znajdują się jednocześnie w gronie twórców myśli polityczno-prawnej. W badaniach nad 

realizmem politycznym należy jednak, na zasadzie subsydiarności, korzystać także z przekazu znajdującego się 

w utrwalonych i zachowanych do dzisiaj mowach retorycznych. Uwzględniając te zastrzeżenia, przedmiotem 

artykułu jest analiza – w retorycznej optyce – klasycznego realizmu politycznego, z jednoczesnym zawężeniem 

pola badawczego do stosunków międzynarodowych. Przedmiotem analizy są wybrane starożytne greckie mowy 

retoryczne takich autorów, jak Kleon, Diodotos, Perykles, Demostenes, Andokides, Izokrates i Lizjasz. 

 

Słowa kluczowe: realizm polityczny; historia doktryn polityczno-prawnych; starożytne greckie mowy 

retoryczne 

 

Z perspektywy historii doktryn polityczno-prawnych dychotomiczny sposób spojrze-

nia na rzeczywistość przez pryzmat zmagań między realizmem a idealizmem stanowi jedno 

z klasycznych ujęć nauk społecznych. Podział ten nie wyczerpuje, co oczywiste, wszystkich 

możliwości, ale niejednokrotnie to właśnie on staje się punktem odniesienia dla innych nur-

tów w myśli polityczno-prawnej. Z tego też względu rozważania na ten temat nieustannie 

nietracący na swojej doniosłości mają charakter uniwersalny i ponadczasowy. 

Z podejściem sygnowanym znamionami myślenia realistycznego spotkać się można 

nie tylko na gruncie polityki, ponieważ występuje ono także w wielu innych kontekstach: 

filozoficznym, artystycznym czy prawnym. Również w obrębie samego politycznego reali-

zmu należy bez wątpienia wskazywać na wielość jego odmian. Różnice w założeniach i od-

mienność szczegółów pozwalają bowiem wyodrębnić choćby realizm odnoszący się do poli-

tyki wewnętrznej i ten związany ze stosunkami międzynarodowymi. Nieco odmiennie zagad-

nienie to należy analizować z perspektywy ujęcia klasycznego, a inaczej – z neoklasycznego. 

Podstawowym źródłem poznania idei politycznego realizmu w ujęciu klasycznym jest 

dorobek polityków, historyków czy filozofów, którzy przecież jakże często znajdują się jed-

nocześnie w gronie twórców myśli polityczno-prawnej. Już Księga I Państwa Platona przyno-

si istotną, także z punktu widzenia realizmu politycznego, wypowiedź sofisty Trazymacha, 

dla którego sprawiedliwość nie oznacza nic innego, jak tylko to, co leży w interesie mocniej-

szego
1
. Sprawiedliwość jego zdaniem należało kojarzyć z regułami narzucanymi przez silniej-

szych oraz z decyzjami osób sprawujących władzę, których wola równać się miała w ten spo-

                                                           
1
 Platon, Państwo, Prawa, Kęty 1999, s. 28. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

sób prawu
2
. Wydaje się jednak, że w badaniach nad realizmem politycznym należy – na zasa-

dzie subsydiarności – korzystać również z przekazu znajdującego się w utrwalonych i zacho-

wanych do dzisiaj mowach retorycznych. Uwzględniając te zastrzeżenia, zamiarem autorskim 

jest analiza – w retorycznej optyce – klasycznego europejskiego realizmu politycznego, z jed-

noczesnym zawężeniem tak zakreślonego pola badawczego do stosunków międzynarodo-

wych. Przedmiotem analizy są zatem starożytne greckie mowy retoryczne, ponieważ zgodnie 

z postawioną hipotezą mogą one okazać się cennym źródłem poznania rozwoju idei politycz-

nego realizmu. Założenie to, wymagające stosownego potwierdzenia, skłania też do dokona-

nia dalszych dookreśleń pól badawczych. Za przedmiot analizy przyjęto zatem starożytne 

greckie mowy retoryczne, zasadniczo wygłaszane w związku z toczącymi się lub mającymi 

się toczyć konfliktami zbrojnymi. Wojna bowiem, poza wieloma militarnymi, gospodarczymi 

czy społecznymi konsekwencjami, jest także katalizatorem rozwoju myśli polityczno-

prawnej, w tym w sposób szczególny idei politycznego realizmu. Podkreślić należy, że prze-

jawem tej doktryny mogą być ponadto te spośród mów retorycznych, które w swej treści za-

chęcają do zawarcia pokoju. 

W literaturze przedmiotu zagadnienia omówione w tym artykule są stosunkowo rzad-

ko przedstawiane. Dotychczasowy dorobek przedstawicieli nauki skupia się przede wszyst-

kim na opisie i analizie rozwoju idei realizmu politycznego oraz identyfikacji jej charaktery-

stycznych cech (E. Carr, H. Morgenthau, R. Niebuhr, K. Waltz, R. Aron, J.H. Herz). Ponadto 

niektórzy badacze z zakresu myśli polityczno-prawnej dokonali rekonstrukcji i analiz norma-

tywnych form doktryn, których treścią jest realizm polityczny (J. Malarczyk, P. Kimla, 

A. Rzegocki, B. Szlachta). Z kolei retoryczny aspekt przemówień przytoczonych w tekście 

można odnaleźć w pracach takich autorów, jak J. Czerwińska, I. Ptaszek czy R. Turasiewicz. 

Biorąc powyższe pod uwagę, jednym z zamiarów autora, który może być swego rodzaju no-

wością, jest przedstawienie koncepcji realizmu politycznego zarówno w perspektywie teore-

tycznej, doktrynalnej, jak i retorycznej. 

W opracowaniu wykorzystano głównie metode doksograficzną (opisującą podstawo-

we założenia realizmu politycznego), metodę historyczną (ukazującą genezę i kontekst wy-

stąpień), metodę indukcyjną (odwołanie do tekstów źródłowych), analizę treści i metodę po-

równawczą (poszukiwanie elementów realizmu politycznego w różnych przemówieniach re-

torycznych). 

Wybór mów będących przedmiotem analizy, z uwagi na rozmiary niniejszego tekstu, 

musiał być subiektywny, choć dokonany został z założeniem zachowania równowagi między 

odwołaniem się zarówno do tekstów pojawiających się w literaturze przedmiotu, w odniesie-

niu do realizmu politycznego, stosunkowo często (np. dialog melijski), jak i do tych mniej 

powszechnie znanych (np. dwugłos między Kleonem a Diodotosem, mowa Peryklesa na 

Zgromadzeniu Ludowym wygłoszona po drugiej inwazji peloponeskiej, mowy Demostenesa, 

Izokratesa, Lizjasza). Należy w tym miejscu dokonać stosownego zastrzeżenia co do wiary-

godności historycznej przytaczanych mów. O ile w przypadku dorobku klasycznych mówców 

(Demostenes, Izokrates) co do zasady autentyczność ich mów nie bywa kwestionowana, 

                                                           
2
 B. Szlachta, Realizm w polskiej myśli politycznej XVI wieku (wprowadzenie do badań), [w:] Patriotyzm i zdra-

da. Granice realizmu i idealizmu w polityce i myśli polskiej, red. J. Kloczkowski, M. Szułdrzyński, Kraków 

2008, s. 13. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

o tyle w odniesieniu do mów znajdujących się w przekazach historyków (Tukidydes, Kseno-

font, Liwiusz) bardziej zasadne jest przyjęcie założenia, iż stosunkowo skutecznie odzwier-

ciedlają one idee będące treścią przytaczanych wypowiedzi, aniżeli stanowią ich historyczny 

zapis. Zastrzeżenie tego typu podaje zresztą sam Tukidydes w I księdze Wojny pelopone-

skiej
3
. Znaleźć jednakże można stanowisko, wyrażone choćby przez W.W. Jaegera, w myśl 

którego wiele spośród przytaczanych przez Tukidydesa mów (a jest ich 41) nie zostało w ogó-

le wygłoszonych lub miały zgoła odmienną treść
4
. Trudno jednak podzielić tak daleko idący 

pesymizm w tej kwestii. Słusznie bowiem wskazuje R. Turasiewicz, że zgodnie z samoistnym 

stwierdzeniem Tukidydesa stopień subiektywizmu i obiektywizmu, a więc poziom historycz-

nej autentyczności, przytaczanych przez niego mów jest różny. Istotą jest dbałość historyka 

o ideologiczno-treściowy sens, ogólną tendencję (ksympasa gnome, ξυμπασα γνωμη), która 

pozwalała mu na przekazanie idei przewodnich leżących u podstaw tych mów. Ustalenie za-

tem historycznej wiarygodności konkretnych mów przytaczanych przez Tukidydesa wymaga-

łoby odpowiedzi na pytanie, czy daną mowę ułożył on sam, uwzględniając własną ocenę sy-

tuacji, czy też słyszał ją osobiście lub czy znał jej treść z przekazu innych osób
5
. Rozważania 

tego typu z punktu widzenia historii doktryn polityczno-prawnych czy retoryki mają drugo-

rzędne znacznie. Przyjmując zasadniczo niekwestionowaną wartość historycznego przekazu 

dokonanego przez Tukidydesa, można założyć, że udało mu się odzwierciedlić nie tyle treść 

mów co idee, które stanowiły o sensie ich przekazu. Ponadto, biorąc pod uwagę historyczne 

oddziaływanie dorobku Tukidydesa, można postawić tezę, że nawet te mowy, które można 

nazwać fikcyjnymi, stały się elementem budowania europejskiej kultury politycznej i prawnej 

choćby dlatego, że lektura i analiza tych tekstów stanowiła przecież dla wielu pokoleń skład-

nik klasycznego wykształcenia. 

W badaniu stosunków międzynarodowych realizm funkcjonuje od dawna, a zatem nie 

stanowi on nowej perspektywy w polityce
6
. Mimo że jako typ kultury politycznej i tradycji hi-

storycznej realizm polityczny wyodrębniony został w XIX w., to jego źródeł poszukiwać można 

zapewne równolegle z pojawieniem się polityki jako takiej. Fundamentem tego podejścia jest 

postulat pragmatycznego postrzegania rzeczywistości. Chodzi przy tym o takie postrzeganie, 

które nie jest zakłócone przez uczucia, jak np. strach, entuzjazm, panika, niechęć, miłość czy 

nienawiść
7
. Realizm odrzuca potrzebę czy wręcz konieczność dostosowania politycznej rze-

czywistości do apriorycznie określonych norm i wartości
8
. Pojawiają się one, co prawda, w wy-

powiedziach polityków-realistów, ale mają znaczenie drugorzędne, a niejednokrotnie wykorzy-

                                                           
3
 Jak czytamy: „Wierne odtworzenie przemówień, wygłoszonych przez poszczególnych mówców bądź przed 

wojną, bądź w czasie jej trwania, było rzeczą trudną zarówno dla mnie, który ich sam słuchałem, jak i dla tych, 

którzy mi je przekazywali; toteż ułożyłem je tak, jakby – według mnie – najodpowiedniej do okoliczności mógł 

przemówić dany mówca, trzymałem się jednak jak najbliżej zasadniczej myśli mów rzeczywiście wypowiedzia-

nych” (Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 1, Wrocław 2004, s. 21–22). 
4
 W.W. Jaeger, Paideia, t. 1, Warszawa 1962, s. 403. 

5
 R. Turasiewicz, Wstęp, [w:] Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 1, s. LIX–LXI. 

6
 M. Philp, Realism without Illusions, “Political Theory” 2012, vol. 40(5), DOI: 

https://doi.org/10.1177/0090591712451723, s. 630. 
7
 P. Kimla, Realizm polityczny, [w:] Słownik historii doktryn politycznych, red. K. Chojnicka, M. Jaskólski, t. 5, 

Warszawa 2012, s. 56. Początki realizmu w wydaniu współczesnym datuje się na lata 40. i 50. XX w. 
8
 A. Orzełek, Poszukiwanie modelu realizmu politycznego. Myśl i publicystyka Aleksandra Bocheńskiego, Lublin 

2019, s. 21. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

stywane są utylitarnie dla retorycznego uzasadnienia podjętych decyzji politycznych
9
. Idealizm 

z kolei wychodzi z założenia istnienia harmonii między interesami, prawami i obowiązkami 

ludzi i grup społecznych oraz konsensusu między dobrem ogółu a dobrem jednostki lub też 

wskazuje, że stan taki może zostać osiągnięty
10

. Pamiętać przy tym trzeba, że w stosunkach 

międzynarodowych – nieco inaczej niż na gruncie filozofii – ujmuje się konotacje znaczeniowe 

pojęć „realizm” i „idealizm”, przyjmując, że dotyczą one postrzegania mechanizmów i zasad 

rządzących tymi stosunkami
11

. Bez względu na powyższe tego typu rozważania immanentnie 

pozostają powiązane z szerokim nurtem badań polemologicznych
12

. Pozostają one także w ści-

słej korelacji z koncepcjami elitarystycznymi i konserwatywnymi
13

. 

Różnorodność klasyfikacji teorii stosunków międzynarodowych zasługuje bez wątpie-

nia na osobne opracowanie, stąd na potrzeby niniejszego tekstu należy tylko zauważyć, że 

najczęściej spotykany model opiera się na podziale trójdzielnym, wyróżniającym nurt reali-

styczny, liberalistyczny i globalistyczny. Dość powszechnie z kolei przyjmuje się, że realizm 

jest dominującą orientacją teoretyczną w badaniu stosunków międzynarodowych
14

. Central-

nymi kategoriami tego kierunku są: interes narodowy, suwerenność, siła militarna i potęga 

państwa oraz anarchiczność systemu międzynarodowego, oznaczająca brak jednego centrum 

decyzyjnego, który pełniłby rolę regulatora i koordynatora stosunków międzypaństwowych. 

Ta anarchiczność prowadzi w konsekwencji do konfliktowości relacji i do wzajemnej rywali-

zacji, która wymusza ostatecznie dbałość o samodzielne zapewnienie sobie bezpieczeństwa 

przez poszczególne państwa. Oznacza to także, że wszystkie umowy międzynarodowe mają 

charakter czasowy, a ich wypełnienie zależy od woli podmiotów je zawierających. Wola ta 

z kolei jest determinowana nieustannie zmieniającą się przecież sytuacją polityczną. Elemen-

tem tej strategii jest budowanie systemu równowagi sił, zapobiegającemu zdobyciu dominują-

cej pozycji przez jedno państwo kosztem pozostałych. Z tych też powodów państwa muszą 

stale zwiększać swój potencjał siły, który pozwala im następnie na realizowanie zakładanych 

celów oraz staje się punktem odniesienia dla podejmowanych działań i decyzji
15

. 

Na gruncie stosunków międzynarodowych do podstawowych idei i założeń realizmu 

należą zatem: 1) pesymistyczna wizja ludzkiej natury; 2) konfliktowy charakter stosunków 

międzyludzkich; 3) traktowanie wojny jako środka (ostatecznego) w rozwiązywaniu konflik-

tów; 4) priorytetowy charakter idei bezpieczeństwa narodowego oraz przetrwania państwa; 

5) sceptycyzm co do szans na porównywalny do krajowego postęp w polityce międzynaro-

dowej
16

. Tak określone fundamentalne ramy politycznego realizmu znajdują swoje uze-

                                                           
9
 T. Raburski, Niccolò Machiavelli: klasyczny realizm i republikanizm, „Filozofia Publiczna i Edukacja Demo-

kratyczna” 2012, vol. 1(1), DOI: https://doi.org/10.14746/fped.2012.1.1.9, s. 115. 
10

 J.H. Herz, Political Ideas and Political Reality, “The Western Political Quarterly” 1950, vol. 3(2), DOI: 

https://doi.org/10.2307/443481, s. 162. 
11

 J. Czaputowicz, Teorie stosunków międzynarodowych: krytyka i systematyzacja, Warszawa 2008, s. 50–58. 
12

 M. Huzarski, Wiedza o polemologii, [w:] Metodologiczna tożsamość polemologii, red. M. Huzarski, B.M. 

Szulc, Warszawa 2010, s. 16–17. 
13

 P. Ish-Shalom, The Triptych of Realism, Elitism, and Conservatism, “International Studies Review” 2006, vol. 

8(3), DOI: https://doi.org/10.1111/j.1468-2486.2006.00602.x, s. 441–468. 
14

 S. Forde, International Realism and the Science of Politics: Thucydides, Machiavelli, and Neorealism, “Inter-

national Studies Quarterly” 1995, vol. 39(2), DOI: https://doi.org/10.2307/2600844, s. 141. 
15

 J. Czaputowicz, op. cit., s. 58–59. 
16

 R.H. Jackson, G. Sørensen, Wprowadzenie do stosunków międzynarodowych. Teorie i kierunki badawcze, 

Kraków 2006, s. 70. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

wnętrznienie w konkretnych działaniach, które w myśl słów Peryklesa powinny zostać po-

przedzone pouczeniem poprzez słowa
17

. Jest to również powód, dla którego przedmiotem 

niniejszego tekstu są właśnie mowy retoryczne traktowane jako źródło idei realizmu. 

W ocenie wszystkich czołowych przedstawicieli klasycznego realizmu, takich jak Tu-

kidydes, Machiavelli czy Hobbes, jednym z paradygmatów ludzkiego postępowania jest żą-

dza władzy. Natomiast za najważniejszą cechę państwa realiści uznają jego suwerenność, 

z czego wywieść należy, że celem każdego państwa ma być realizowanie takiej polityki i po-

dejmowanie takich działań, które będą umacniać siłę państwa
18

. W konsekwencji polityka 

międzynarodowa jawi się w tym kontekście jako scena, na której nieustannie dochodzi do 

rywalizacji i konfliktów w celu obrony narodowych interesów oraz zapewnienia ciągłości 

trwania państwa. Jedynym wyznacznikiem skuteczności tej polityki jest poziom realizacji 

i ochrony interesu narodowego. Założenie o niezmienności ludzkiej natury oraz wynikających 

z niej relacji międzynarodowych skłania przedstawicieli tego kierunku do zajmowania stano-

wiska, zgodnie z którym realistyczna teoria stosunków międzynarodowych jest adekwatna nie 

tylko w ściśle określonych etapach dziejowych, lecz także posiada walor ponadczasowości
19

. 

Nie oznacza to oczywiście, że koncepcja ta nie podlega doktrynalnej ewolucji. Istnieją bo-

wiem różnice pomiędzy stanowiskiem poszczególnych przedstawicieli koncepcji realistycz-

nych, co znajduje zresztą odzwierciedlenie w literaturze przedmiotu za sprawą różnych od-

mian tego kierunku. I tak w obrębie tradycji intelektualnych tej doktryny wyróżnia się rea-

lizm: kompleksowy (Tukidydes), fundamentalizm (N. Machiavelli), realizm strukturalny 

(T. Hobbes) i konstytucjonalizm (J.J. Rousseau)
20

. Z kolei J. Czaputowicz proponuje wyod-

rębnienie trzech nurtów realizmu: praktyczny (M. Weber, E. Carr), klasyczny (R. Niebuhr, 

H. Morgenthau) i strukturalny (K. Waltz)
21

. 

Poszukując źródeł idei europejskiego realizmu politycznego nie można pominąć, 

choćby w sposób lapidarny, sięgnięcia do poematów homerowych. Stanowiły one niejako 

święte księgi, z których uczono się historii, religii, etyki i poezji. Homerowe wyobrażenia 

o bogach stały się nieodzownym elementem greckiej kultury, która następnie – przejęta przez 

Rzymian – na trwale ukształtowała fundamenty tożsamości europejskiej
22

. Już od samego 

początku istnienia Iliada była traktowana jak partytura, czyli tekst, którego uczono się na pa-

mięć, nawet jeżeli potem nie była dosłownie odtwarzana
23

. Skoro tak, to zachowania nie-

śmiertelnych przedstawiane przez Homera zarówno odzwierciedlały, jak i kształtowały 

w przyszłości ludzkie postawy i idee. Spory stanowiące jeden z kluczowych elementów Iliady 

odbywają się w przestrzeni zawiadywanej przez bogów i ludzi. Ale bogowie częstokroć stają 

się także czynnymi uczestnikami życia śmiertelników, ingerując w przebieg bitew oraz 

                                                           
17

 Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 1, s. 151. 
18

 A. Rzegocki, Racja stanu a polska tradycja myślenia o polityce, Kraków 2008, s. 68. 
19

 Jak miał mówić Perykles w epitafie na cześć żołnierzy poległych w wojnie peloponeskiej: „Zawsze sami oce-

niamy wypadki i staramy się wyrobić sobie trafny sąd; nie stoimy na stanowisku, że słowa szkodzą czynom, lecz 

że najpierw trzeba się dać pouczyć słowom, zanim się do czynów przystąpi” (R.H. Jackson, G. Sørensen, 

op. cit., s. 70–72). 
20

 A. Urbanek, Realistyczna wizja bezpieczeństwa – próba systematyzacji koncepcji, „Security, Economy & Law” 

2017, nr 4, s. 243. 
21

 J. Czaputowicz, op. cit., s. 58–73. 
22

 T. Sinko, Wstęp, [w:] Homer, Iliada, Wrocław 2004, s. LXXXVII. 
23

 W. Grzybowski, Metafora i piękno w Iliadzie Homera, „Nurt SVD” 2017, nr 1, s. 318. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

wpływając bezpośrednio na zachowania bohaterów; często kierują się przy tym uczuciami, co 

przydaje im typowo ludzkich cech. Tu zatem można również poszukiwać idei realizmu, choć-

by sięgając do dialogu Zeusa z Herą z księgi IV Iliady. Mówiąc, że Troja jest najmilszym 

miastem jego sercu, Zeus jednocześnie jest w stanie poświęcić je, o ile Hera nie będzie wsta-

wiała się za inne miasta, które on zechce zburzyć. I tak Hera odpowiada: 

 

Trzy miasta kocham, tem sobie nad inne wybrała: 

W Argos, w Sparcie, w Micenach mam rozkosz jedyną, 

Lecz gdy ci nienawistne będą, niechaj zginą. […] 

Odtąd my sobie chciejmy ulegać nawzajem: 

Ty bądź dla mnie, ja będę uczynną dla ciebie, 

A tak się naszej woli nic nie oprze w niebie […]
24

. 

 

W dialogu tym widać już kształtującą się ideę prymatu interesu decydentów (Zeus, 

Hera) nad indywidualnymi interesami podmiotów słabszych czy zależnych (Troja, Argos, 

Sparta, Mykeny). Podobnie szukać tu można innych zasad politycznego realizmu, takich 

choćby jak brak równości stron, równowaga sił czy traktowanie umów jako aktów o charakte-

rze czasowym, których dochowanie zależne jest zawsze od bieżących potrzeb czy sytuacji 

politycznej. 

Przechodząc od ważnych, choć literackich, źródeł realizmu politycznego na grunt wy-

darzeń stricte historycznych oraz związanych z nimi mów retorycznych, należy w pierwszej 

mierze sięgnąć do Tukidydesa, którego studium wojny peloponeskiej zasługuje na miejsce 

uprzywilejowane
25

. Historyk ten dość powszechnie w literaturze przedmiotu uznawany jest 

przecież za ojca politycznego realizmu
26

. Choć należy podkreślić, że znajdują się także auto-

rzy, które uznają go nie tyle za założyciela, co za krytyka realizmu
27

. 

Abstrahując od powyższego sporu, należy stwierdzić, że o ile dzieło innego historyka 

tamtych czasów, Herodota, cechuje ton gawędy i swoistej dobrotliwej naiwności, o tyle fun-

damentalnym założeniem i celem pracy Tukidydesa stały się wartości istotne z punktu widze-

nia realizmu, tj. pozbawiony emocjonalnego zabarwienia racjonalizm oraz chłodny kryty-

cyzm
28

. Sam zresztą, już w pierwszej księdze swojej pracy, pisał, że jego dzieło, pozbawione 

baśni, może wydać się mniej interesujące, ale poprzez swoją skrupulatność będzie posiadać 

wszelkie walory nadające mu nieprzemijającą wartość
29

. Z zastrzeżeniem uwag poczynionych 

na wstępie co do historyczności mów retorycznych przytoczonych przez autora Wojny pelo-

poneskiej, w poszukiwaniach źródeł realizmu politycznego wydają się one stosunkowo cen-

nym materiałem. Oracje te odgrywają w tym dziele istotną rolę, ponieważ przedstawiają mo-

tywy działania, kierunki myślenia i plany zarówno pojedynczych osób, stronnictw politycz-

                                                           
24

 Homer, op. cit., s. 68–69. 
25

 M.T. Clark, Realism Ancient and Modern: Thucydides and International Relations, “Political Science and 

Politics” 1993, vol. 26(3), DOI: https://doi.org/10.2307/419989, s. 391. 
26

 Jak pisze D. Polansky (Nietzsche on Thucydidean Realism, “The Review of Politics” 2015, vol. 77(3), DOI: 

https://doi.org/10.1017/S0034670515000352, s. 427–428), pierwszym znaczącym filozofem tudzież pisarzem, 

który określał Tukidydesa mianem realisty, był F. Nietzsche. 
27

 P.J. Ahrensdorf, Thucydides’ Realistic Critique of Realism, “Polity” 1997, vol. 30(2), DOI: 

https://doi.org/10.2307/3235218, s. 232–233. Zob. J. Monten, Thucydides and Modern Realism, “International 

Studies Quarterly” 2006, vol. 50(1), DOI: https://doi.org/10.1111/j.1468-2478.2006.00390.x. 
28

 R. Turasiewicz, Tukidydes, Wrocław 1987, s. 14. 
29

 Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 1, s. 22. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

nych, jak i całych państw
30

. Najpowszechniej w literaturze przedmiotu wspomina się w tym 

kontekście o tzw. dialogu melijskim (416 r. p.n.e.). I choć to w dużej mierze słuszne podej-

ście, to bez wątpienia te same idee wyrażone w tym dialogu znaleźć można już wcześniej, bo 

w dyskursie toczonym między Kleonem a Diodotosem w trakcie obrad Zgromadzenia Ludo-

wego w Atenach w 427 r. p.n.e. Tłem tego starcia mówców była podjęta przez Aateńczyków 

uchwała o wymordowaniu wszystkich dorosłych Mityleńczyków (mężczyzn) oraz jednocze-

snym sprzedaniu w niewolę kobiet i dzieci. Miała to być nie tylko kara za bunt i próbę zerwa-

nia więzi ze Związkiem Morskim, lecz także przestroga dla innych sprzymierzonych, którzy 

chcieliby zerwać z ateńską hegemonią. Gdy na skutek oblężenia Mitylena upadła, to na 

Zgromadzeniu Ludowym wyraźnie dały o sobie znać tendencje odwetowe. Zapadła wspo-

mniana wyżej decyzja, ale – jak podaje Tukidydes – następnego dnia owładnięci żalem ateń-

czycy uznali decyzję eksterminacji całego miasta za zbyt okrutną. Postanowiono zatem, aby 

sprawę sankcji wobec mieszkańców miasta uczynić ponownie częścią porządku dziennego 

obrad. Zderzyły się wtedy ze sobą dwa poglądy, reprezentowane z jednej strony przez Kleo-

na, a z drugiej – przez Diodotosa. Kleon był zwolennikiem utrzymania raz podjętej decyzji. 

Opisując istotę zdrady mieszkańców Mityleny, podnosił, że zbyt łagodne traktowanie bun-

towników będzie złym przykładem płynącym dla innych. Zdawał się mówić językiem, który 

później rzymski poeta i dramatopisarz Lucjusz Akcjusz ujął w sentencję oderint dum metuant 

(„Niech nienawidzą, byleby się bali”)
31

. W wypowiedziach Kleona wprost można znaleźć 

odwołanie do zasad realizmu politycznego, choćby wtedy, gdy mówił: „Nie dlatego słuchają 

was, że ku waszej szkodzie obchodzicie się z nimi życzliwie, lecz dlatego, że jesteście ich 

panami, i to panami dzięki waszej sile, a nie dzięki ich życzliwości dla was”
32

. Przestrzegał 

także, i tym razem w duchu realizmu, przed uleganiem uczuciom w trakcie podejmowania 

decyzji politycznych. Stwierdził nawet, że są trzy najbardziej niebezpieczne dla państwa rze-

czy: litość, czar słów i pobłażliwość. Swą tyradę zakończył wezwaniem do ukarania miesz-

kańców Mityleny w sposób adekwatny do ich czynu, by stało się to przestrogą dla reszty 

sprzymierzonych, a ateńczycy nie będą zmuszeni, „zaniedbując walki z nieprzyjaciółmi, to-

czyć wojen z własnymi sprzymierzeńcami”
33

. 

Zwolennikiem złagodzenia sankcji był Diodotos, choć spierał się z Kleonem zasadni-

czo nie w kontekście celów polityki imperialnej Aten, a raczej stosowanych metod dla ich 

osiągnięcia. W jego opinii zbyt surowa kara byłaby nie tylko niesprawiedliwa, ale nade 

wszystko wzmocniłaby determinację i opór buntowników, co z kolei uniemożliwiłoby uzy-

skiwanie od nich dochodów, które stanowią przecież istotną siłę w trakcie toczącej się woj-

ny
34

. Ponadto, zdaniem ateńskiego mówcy, ukaranie wszystkich mogłoby spowodować utratę 

przychylności mieszkańców innych miast, skoro ta sama kara miałaby dotknąć zarówno win-

nych, jak i niewinnych. Mimo emocjonalnego wystąpienia, również Diodotos odwołuje się do 

pragmatyzmu słuchających w zakończeniu swojej mowy, mówiąc: 

 

                                                           
30

 J. Czerwińska, Retoryczny aspekt prozy historycznej Tukidydesa, „Collectanea Philologica” 2002, nr 4, s. 77. 
31

 R. Kulesza, Wojna peloponeska, Warszawa 2006, s. 112. 
32

 Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 1, s. 232. 
33

 Ibidem, s. 237. 
34

 E. Karolczuk, Sprzeczności w funkcjonowaniu demokracji ateńskiej, „Sztuka i Dokumentacja” 2017, nr 16, 

s. 38–39. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Nie powodujcie się ani litością, ani pobłażliwością – te motywy postępowania ja także odrzucam – lecz 

zważajcie jedynie na argumenty zawarte w mej mowie: Mityleńczyków, przysłanych przez Pachesa jako win-

nych, osądźcie z rozwagą, a innych zostawcie w spokoju. […] kto bowiem dobrą decyzję podejmuje w stosunku 

do przeciwników, silniejszy jest od tego, kto stosuje wobec nich ślepą i bezrozumną przemoc
35

. 

 

Typowy dla realizmu politycznego brak równości w stosunkach międzynarodowych 

oraz naturalizm znajdują swoje odzwierciedlenie również w słynnym dialogu melijskim, któ-

rego treść lub przynajmniej istotę znamy z przekazu Tukidydesa. Mimo swych związków ze 

Spartą mieszkańcy Melos chcieli zachować neutralność w trakcie wojny peloponeskiej. Ateń-

czycy żądali jednak, pod groźbą całkowitej zagłady, przystąpienia mieszkańców Melos do 

Związku Morskiego. Gdy melijczycy ostatecznie odmówili, wojska ateńskie pod dowódz-

twem Filokratesa zdobyły miasto, a okrutny los spotkał ocalałych. Mężczyźni zostali wymor-

dowani, a kobiety i dzieci sprzedano w niewolę. Z punktu widzenia tytułu niniejszego artyku-

łu istotny jest fakt, że w trakcie rokowań ateńscy posłowie odrzucali moralny aspekt stosun-

ków między państwami, głosząc jednocześnie pogląd, że to przemoc jest sprawiedliwa, 

a prawo silniejszego wynika z prawa natury
36

. Ateńczycy mówili bowiem: 

 

Przecież jak wy, tak i my wiemy doskonale, że sprawiedliwość w ludzkich stosunkach jest tylko wtedy 

momentem rozstrzygającym, jeśli po obu stronach równe siły mogą ją zabezpieczyć; jeśli zaś idzie o zakres 

możliwości, to silniejsi osiągają swe cele, a słabsi ustępują. […] Sądzimy bowiem, że zarówno bogowie zgodnie 

z naszym o nich wyobrażeniem, jak i sami ludzie z powodu wrodzonych sobie cech, całkiem jawnie, wszędzie 

i zawsze rządzą tymi, od których są silniejsi. Również nie my wymyśliliśmy to prawo i nie my zaczęliśmy je 

pierwsi stosować, lecz posługujemy się nim, przejąwszy je od przodków i jako prawo niezmienne przekazując 

potomnym. Wiemy również, że i wy, i wszyscy inni mając potęgę równą naszej postąpilibyście tak samo
37

. 

 

Ateńscy posłowie wyraźnie odrzucają moralny kontekst swoich żądań i mówią wprost, 

że nie chcą powoływać się na fakt, iż takie panowanie należy im się z uwagi na zwycięstwo 

nad Persami lub dlatego, że melijczycy ich skrzywdzili. Powołują się za to na logikę siły 

i oczekują ustąpienia słabszych zgodnie z tak pojmowanym prawem natury
38

. Realizm ateń-

skich mówców objawia się także w przekonaniu, że w toczącym się konflikcie nie ma miejsca 

na neutralność, a przyjęcie deklarowanej przez melijczyków przyjaźni, w oczach pozostałych 

poddanych miast, może być odczytane jako oznaka słabości, na co ateńczycy nie mogą sobie 

pozwolić. Widać tu zatem brak wiary w trwałą przyjaźń, podobnie jak w innej części tego 

dialogu, gdy ateńczycy dowodzą płonności nadziei mieszkańców Melos na pomoc ze strony 

Sparty z uwagi na łączące ich z nimi pokrewieństwo. Przekonują, iż Lacedemończycy nie 

udzielą im pomocy, gdyż nie będzie to dla nich korzystne, a nadto udzielenie pomocy zależne 

jest nie od sympatii czy pokrewieństwa, lecz od rachunku siły. Posłowie ateńscy przestrzegają 

też przed kierowaniem się przy podejmowaniu decyzji politycznej elementami uczuciowymi, 

tj. odwoływaniem się do własnego honoru i groźby popadnięcia w hańbę. Mówią natomiast, 

że tego rodzaju postępowanie jest przejawem braku rozwagi, a hańbą nie jest ustąpić przed 

                                                           
35

 Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 1, s. 242–243. 
36

 R. Turasiewicz, Tukidydes…, s. 44. 
37

 Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 2, Wrocław 2004, s. 465–471. 
38

 O narzucaniu swojej woli przez silniejszych mówił także w 351 r. p.n.e. Demostenes, broniąc rodyjskiego 

stronnictwa demokratycznego. Głosił, że istotą prawa w państwach demokratycznych jest równość, zarówno 

słabych, jak i silnych, natomiast w stosunkach międzynarodowych „silniejsi dyktują prawa słabszym”. Zob. 

Demostenes, Wybór mów, Wrocław 2005, s. 55. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

potężniejszym państwem, w szczególności jeżeli ono stawia umiarkowane warunki
39

. Jak 

w soczewce skupiają się więc w tym dialogu zasady politycznego realizmu: sprawiedliwość 

oparta na logice siły, odrzucenie myślenia życzeniowego i odwoływania się do opatrzności, 

negacja trwałości sojuszy politycznych i oparcia ich na wspólnym pochodzeniu zamiast na 

rachunku korzyści czy wreszcie przekonanie o braku możliwości skutecznego zachowania 

neutralności w przypadku wojny hegemonicznej. 

Bez wątpienia jednym z wyznaczników politycznego realizmu w relacjach między-

narodowych jest koncepcja zachowania równowagi sił. Jej odzwierciedlenie znaleźć można 

już u Tukidydesa, który właśnie w wytworzonym poczuciu zachwiania równowagi dostrze-

gał główną przyczynę wybuchu wojny peloponeskiej
40

. Ida zachowania równowagi sił po-

jawia się także u innych klasycznych autorów: N. Machiavellego (Książę), T. Hobbesa (Le-

wiatan) czy C. von Clausewitza (O wojnie). Ale i dorobek antycznych mówców daje dowód 

na praktyczną znajomość tej koncepcji już w starożytności. Za przykład może tu posłużyć 

mowa Demostenesa wygłoszona w obronie mieszkańców Megalopolis, którzy zwrócili się 

do ateńczyków o pomoc, ponieważ znaleźli się w niebezpieczeństwie grożącym im ze stro-

ny Lacedemończyków. Udzielenie tej pomocy nie było sprawą oczywistą, gdyż w owym 

czasie Ateny, z obawy przed wzrastającą potęgą Teb, pozostawały w sojuszu ze Spartą. Dla-

tego zwolennicy utrzymania tego sojuszu byli przeciwni udzieleniu pomocy mieszkańcom 

Megalopolis. Demostenes jednak, kierując się właśnie zasadą równowagi sił, był odmienne-

go zdania. Uważał bowiem, że interes państwa ateńskiego polegał na tym, aby ani Teby, ani 

Sparta nie urosły w siłę, która ostatecznie mogłaby zagrozić Atenom
41

. Demostenes napo-

minał zgromadzonych: 

 

Nikt chyba nie zaprzeczy, że osłabienie zarówno Lacedemończyków, jak i Tebańczyków leży w intere-

sie naszego państwa. […] Naszym obowiązkiem jest nie dopuścić do tego, by wzrost znaczenia jednego z tych 

państw wyprzedzał upadek drugiego państwa, a zatem by wzrostowi potęgi lacedemońskiej dokonującemu się 

bez naszej wiedzy nie towarzyszyła taka utrata sił przez Teby, która by zagrażała naszym interesom politycz-

nym. […] naszym pragnieniem jest pozbawić jednych i drugich możliwości wyrządzenia nam szkody
42

. 

 

W zakończeniu tej mowy Demostenes, również w duchu realizmu, stwierdził, że wy-

głosił ją, nie ulegając uczuciom, tj. sympatii lub nienawiści kierowanej do jednej lub drugiej 

strony. Jedynym, czym się kierował, był interes jego państwa
43

. 

Myśl o prymarnym charakterze interesu państwa, w zderzeniu z interesem pojedyn-

czych jednostek, uwidoczniła się z kolei w mowie Peryklesa, wygłoszonej po drugiej inwazji 

peloponeskiej. Wtedy to bowiem powtórnie zniszczono Attykę, a w mieście jednocześnie 

rozprzestrzeniała się zaraza. Mieszkańcy Aten obwiniali „pierwszego obywatela” za nieszczę-

ścia wywołane wojną wraz ze wszystkimi jej konsekwencjami. Dlatego też, będąc jeszcze 

strategiem, Perykles zwołał Zgromadzenie Ludowe celem podniesienia ateńczyków na duchu 

i złagodzenia ich gniewu. Mówił, że obywatel uzyskuje więcej korzyści, jeżeli państwu jako 

                                                           
39

 Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 2, s. 466–473. 
40

 S. Maciejewski, Filozoficzne korzenie realizmu politycznego, [w:] Teoria realizmu w nauce o stosunkach mię-

dzynarodowych. Założenia i zastosowania badawcze, red. J. Czaputowicz, E. Haliżak, Warszawa 2014, s. 58–59. 
41

 R. Turasiewicz, Wstęp do mowy w obronie mieszkańców Megalopolis, [w:] Demostenes, op. cit., s. 30–31. 
42

 Demostenes, op. cit., s. 32–33. 
43

 Ibidem, s. 42. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

całości dobrze się powodzi, natomiast gdy jemu się co prawda dobrze wiedzie, to samo pań-

stwo popada w upadek. Metaforycznie ujął to słowami: „Skoro więc państwo jest w stanie 

przetrzymać burze w życiu jednostek, a jednostka nie jest w stanie przetrzymać burz grożą-

cych państwu, to czyż nie trzeba tego państwa wspólnie wszystkimi siłami bronić, a nie po-

stępować tak, jak wy teraz postępujecie”
44

. 

Rozstrzygnięcie powyższego dylematu między interesem jednostkowym a zbiorowym 

uwidacznia się w sposób szczególny w sytuacjach zagrożenia wynikającego z sytuacji wywo-

łanej konfliktem zbrojnym. Co ciekawe i godne podkreślenia, realizm polityczny występujący 

w starożytnych mowach retorycznych objawiał się w trakcie oracji, których celem było za-

chowanie pokoju, ale także gdy miały one za zadanie wytworzyć uzasadnienie dla wybuchu 

wojny. W cytowanej powyżej mowie Perykles wprawdzie stwierdził, że o ile ma się wybór, 

a państwu się dobrze powodzi, to „wojna jest najwyższym szaleństwem”, jednak jego zda-

niem ateńczycy w obliczu konfliktu ze Spartą nie mieli wyboru i albo musieliby ustąpić 

i poddać się rozkazom Lacedemończyków, albo też – narażając się na niebezpieczeństwo – 

mogli zwyciężyć. Dlatego, broniąc swojej dotychczasowej postawy, stwierdził, że naganą 

należy obarczyć tego, kto się uchyla od niebezpieczeństwa, a nie tego, kto się na nie decyduje 

w takiej sytuacji
45

. Realizm zatem, w jego ocenie, przemawiał w tym przypadku za kontynua-

cją prowadzonej wojny. 

Należy podkreślić, że także mowy o pokoju mogą być dobrym przykładem ilustrują-

cym złożoność koncepcji realizmu politycznego. Oddając raz jeszcze głos Demostenesowi, 

warto przywołać w tym kontekście jego mowę o pokoju wygłoszoną jesienią 346 r. p.n.e., 

w której bronił idei zawartego układu (zwanego pokojem Filokratesa) z Filipem II Macedoń-

skim. Na mocy tego porozumienia ateńczycy musieli m.in. zgodzić się na ustępstwo w spra-

wie swoich sprzymierzeńców (Fokejczyków), przeciwko którym wojnę prowadził Filip. Gdy 

do Aten przybyło poselstwo Filipa z oskarżeniem o udzielanie schronienia zbiegom z Fokidy, 

sytuacja polityczna stała się niezwykle napięta. I tu w imię realizmu politycznego Demoste-

nes, nieprzejednany przecież przeciwnik Filipa, uspokajał lud na Zgromadzeniu Ludowym, 

argumentując, że w obecnej sytuacji politycznej Aten pokój z Filipem jest już faktem doko-

nanym, a jego zerwanie w owej chwili byłoby aktem samobójczym
46

. Przekonywał, że pozy-

skiwanie nowych sprzymierzeńców, powiększanie dochodów państwa lub oddawanie pań-

stwu innej przysługi nie może odbywać się kosztem zawartego z Filipem układu pokojowego. 

Nie ukrywał jednak przed słuchaczami wątpliwości, że pokój ten jest godny Aten lub dla nich 

szczególnie korzystny. Mówiąc do zebranych ateńczyków, argumentował: 

 

[…] jaki by tam nie był [pokój – M.N.], bardziej odpowiadałoby waszym aktualnym interesom pań-

stwowym wcale go nie zawierać niż teraz go zrywać, gdyż liczne straty, które ponieśliśmy, sprawiają, że dziś 

przyszłoby nam prowadzić wojnę z większym ryzykiem i w znacznie trudniejszych warunkach niż wówczas
47

. 

 

                                                           
44

 Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 1, s. 164–165. 
45

 Ibidem, s. 165. 
46

 R. Turasiewicz, Wstęp do mowy o pokoju, [w:] Demostenes, op. cit., s. 118–119. 
47

 Demostenes, op. cit., s. 123–124. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Zakończył swoją mowę przekonaniem, że pokój ofiaruje więcej korzyści niż wojna, 

a zatem byłoby „aktem wielkiej naiwności politycznej i zaślepienia” prowokować wybuch 

konfliktu
48

. 

Podobnie na rzecz pokoju wypowiadał się inny mówca, Andokides, który na zwołanej 

przez Spartę w 392/391 r. p.n.e. konferencji był członkiem ateńskiej delegacji. Po powrocie 

do Aten to właśnie Andokides referował Zgromadzeniu Ludowemu wynegocjowane warunki 

pokoju. Jak się jednak okazało, delegacja przekroczyła swoje uprawnienia poselskie, a przed-

stawione warunki Eklezja uznała za nie do przyjęcia. Posłów oskarżono o działanie niezgodne 

z udzielonymi instrukcjami, wprowadzenie w błąd Rady i przyjęcie korzyści majątkowych. 

Na skutek tych oskarżeń posłowie zostali skazani na wygnanie lub na śmierć
49

. Zanim to na-

stąpiło, Andokides mówił: 

 

[…] to dlaczego mielibyśmy dalej walczyć? By nasze miasto było wolne? Przecież jest wolne! Może po 

to, byśmy mogli wznieść mury? Ale na podstawie układu pokojowego wolno nam i to! Może więc byśmy mogli 

budować okręty nowe, a remontować i zatrzymać dla siebie stare? Ależ i to nam wolno […]. Zatem jeśli nie 

mamy po co, z kim i za co walczyć, czy są jakieś powody, dla których nie powinniśmy wszelkimi możliwymi 

sposobami dążyć do zawarcia pokoju?
50

 

 

Bywało i tak wśród starożytnych mówców, że ich zadanie polegało jednocześnie na 

podburzaniu do wszczęcia wojny i zachęcaniu do utrzymania pokoju w imię panhelleńskiej 

jedności
51

. Tak było choćby w przypadku Mowy Olimpijskiej Lizjasza czy Panegiryku Izokra-

tesa. Ten pierwszy, znany w Atenach logograf i konsultant dla stron występujących w proce-

sach, miał być także autorem mowy politycznej, której treścią było nakłanianie do odsunięcia 

od władzy w Syrakuzach Dionizjusza I oraz wyzwolenie Sycylii od wpływów państwa syra-

kuzańskiego. Nie jest pewne, czy mowa ta została wygłoszona przez samego Lizjasza czy też 

została napisana dla kogoś innego. Podobnie jednak jak w przypadku mów znanych z przeka-

zu Tukidydesa ważniejszy – w kontekście niniejszego artykułu – jest jej ideowy przekaz niż 

ustalenia o jej autorstwie czy faktycznym wygłoszeniu. Mówca namawiał w obliczu panującej 

wojny korynckiej (lata 395–387 p.n.e.) do powszechnej zgody z uwagi na niebezpieczeństwo, 

jakie groziło światu greckiemu z dwóch stron: tyrana Syrakuz Dionizjusza I oraz państwa 

perskiego
52

. Grecy bardzo obawiali się sojuszu tych dwóch mocarstw, które po zwycięstwie 

nad Hellenami mogłyby podzielić między siebie ich terytorium
53

. Dlatego Lizjasz nawoływał: 

 

[…] musimy zaniechać wojny, którą ze sobą prowadzimy, i zgodnie dążyć do wspólnego ocalenia, 

wstydzić się dawnych postępków i obawiać się o przyszłość, współzawodniczyć z naszymi przodkami, którzy 

wypędziwszy tyranów, ustanowili wspólną dla wszystkich wolność i sprawili, że barbarzyńcy, pożądający cu-

dzej ziemi, zostali pozbawieni własnej. […] Nie czekajmy więc, aż potężne siły obydwu naszych wrogów na nas 

się zwalą, lecz póki jeszcze można, powstrzymajmy ich zbrojną pychę
54

. 

 

                                                           
48

 Ibidem, s. 129. 
49

 I. Ptaszek, Wstęp, [w:] Andokides, Mowy, Kraków 2002, s. XIII–XIV. 
50

 Andokides, op. cit., s. 61. 
51

 Idee panhelleńskie, jako szczególny przejaw realizmu politycznego, można znaleźć także w mowach Gorgia-

sza z Leontinoi (Mowa Olimpijska) i Izokratesa (O pokoju, Panathenaicus). 
52

 R. Turasiewicz, Wprowadzenie do mowy olimpijskiej, [w:] Lizjasz, Mowy, Kraków 1998, s. 254. 
53

 Idem, Życie i twórczość Lizjasza. Początki praktyki i teorii retorycznej, Kraków 1999, s. 285. 
54

 Lizjasz, op. cit., s. 255–256. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Kolejny z wielkich mówców ateńskich, Izokrates, podjął ten sam panhelleński wątek 

w mowie pt. Panegiryk, dokonując przeglądu greckiej historii (w perspektywie Aten i Sparty), 

ze szczególnym uwzględnieniem okresu między inwazją Kserksesa a czasami Izokratesa
55

. 

Jak czytamy w tej oracji: 

 

Mowa w tej sprawie jest prosta i łatwa; ani bowiem nie będziemy mogli mieć pewnego pokoju, jeśli ra-

zem nie zorganizujemy wojny przeciw barbarzyńcom, ani nie osiągniemy wewnętrznej zgody wśród Greków, 

jeśli nie będziemy mieli korzyści ze wspólnego źródła i nie wystawimy się razem na niebezpieczeństwo
56

. 

 

Polityka jest sztuką tego, co możliwe. Politycy-realiści dążą zatem jedynie do tych ce-

lów, które są w ich zasięgu, a czynią to z pełną świadomością stojących przed nimi ograni-

czeń i przeszkód
57

. Przywołane powyżej przykłady mów retorycznych potwierdzają posta-

wioną na wstępie hipotezę, że mogą one być subsydiarnym źródłem poznania idei realizmu 

politycznego. Z uwagi na to, że wypowiadane lub pisane były w konkretnych kontekstach 

politycznych i prawnych, mowy te stanowią także interesujący materiał źródłowy dla analizy 

realizmu z perspektywy praktyki życia politycznego. W sposób szczególny dotyczy to tzw. 

podwójnych mów (δισσοί λόγοι), których sporą liczbę znaleźć można w niezapomnianym 

dziele Tukidydesa. Ponadto jego decyzja, aby sprawy polityczne ukazywać, przedstawiając 

argumenty obu stron sporu, znacznie zwiększa szansę na obiektywizm takich analiz. 

Wartość starogreckich mów retorycznych wynika również z faktu, iż kultura grecka 

była kulturą słowa mówionego, a oratorzy niejednokrotnie dzięki swojej krasomówczej sztuce 

wpływali na bieg spraw publicznych. Przywołane w niniejszym tekście przykłady mów po-

zwalają stwierdzić, że wszystkie podstawowe kategorie realizmu politycznego znajdują 

w nich swoje odzwierciedlenie, a tym samym mogą one być źródłem poznania rozwoju tej 

koncepcji. I tak dialog Zeusa z Herą z IV księgi Iliady obrazuje idee prymatu silniejszych nad 

słabszymi, równowagi sił oraz tymczasowości zawieranych umów. Spór między Kleonem 

a Diodotosem uwidacznia zasadę dominacji siły oraz nieulegania uczuciom w trakcie podej-

mowania decyzji politycznych. Z kolei dyskurs między posłami ateńskimi a melijczykami 

przynosi koncepcję odrzucenia moralnych kontekstów w relacjach międzynarodowych oraz 

zasady: ulegania silniejszym, sprawiedliwości opartej na logice siły, braku miejsca na neu-

tralność, nietrwałości relacji budowanych na więzach przyjaźni i pokrewieństwa, negacji 

trwałości sojuszy politycznych i dominacji rachunku korzyści w odniesieniu do kontaktów 

miedzy państwami. Z kolei Demostenes, broniąc mieszkańców Magalopolis, wyeksplikował 

rozumienie idei interesu państwa w kontekście koncepcji równowagi sił oraz uwypuklił prio-

rytetowy charakter kwestii bezpieczeństwa narodowego i przetrwania państwa. Myśl o fun-

damentalnej dla realizmu politycznego koncepcji dominacji interesu państwa odzwierciedliła 

z kolei mowa Peryklesa oraz mowy Demostenesa, Andokidesa, Lizjasza i Izokratesa, które 

obrazując zasadę anarchiczności systemu międzynarodowego, za swój przedmiot miały kwe-

stie związane z zawarciem pokoju lub prowadzeniem wojny. 

                                                           
55

 W.E. Thompson, Isocrates on the Peace Treaties, “The Classical Quarterly” 1983, vol. 33(1), DOI: 

https://doi.org/10.1017/S0009838800034303, s. 78. 
56

 Izokrates, Panegiryk, „Filomata” 1996, nr 439–440, s. 406. 
57

 R. Goodin, Political Ideals and Political Practice, “British Journal of Political Science” 1995, vol. 25(1), 

DOI: https://doi.org/10.1017/S0007123400007055, s. 37. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Powyższe zasady, idee czy koncepcje wynikały z logiki biegu spraw politycznych, ale 

– co należy podkreślić – także samoistnie budowały tożsamość ideową zwolenników realizmu 

politycznego. Nawet jeżeli kreowanie tych zasad było mniej lub bardziej uświadomione przez 

mówców, to bez wątpienia oracje te stały się składowymi elementami pozwalającymi na roz-

wój i utrwalenie się realizmu politycznego, który dziś jest przecież dominującą koncepcją 

teoretyczną w badaniu stosunków międzynarodowych. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

Ahrensdorf P.J., Thucydides’ Realistic Critique of Realism, “Polity” 1997, vol. 30(2), DOI: 

https://doi.org/10.2307/3235218. 

Andokides, Mowy, Kraków 2002. 

Clark M.T., Realism Ancient and Modern: Thucydides and International Relations, “Political Science and Poli-

tics” 1993, vol. 26(3), DOI: https://doi.org/10.2307/419989. 

Czaputowicz J., Teorie stosunków międzynarodowych: krytyka i systematyzacja, Warszawa 2008. 

Czerwińska J., Retoryczny aspekt prozy historycznej Tukidydesa, „Collectanea Philologica” 2002, nr 4. 

Demostenes, Wybór mów, Wrocław 2005. 

Forde S., International Realism and the Science of Politics: Thucydides, Machiavelli, and Neorealism, “Interna-

tional Studies Quarterly” 1995, vol. 39(2), DOI: https://doi.org/10.2307/2600844. 

Goodin R., Political Ideals and Political Practice, “British Journal of Political Science” 1995, vol. 25(1), DOI: 

https://doi.org/10.1017/S0007123400007055. 

Grzybowski W., Metafora i piękno w Iliadzie Homera, „Nurt SVD” 2017, nr 1. 

Herz J.H., Political Ideas and Political Reality, “The Western Political Quarterly” 1950, vol. 3(2), DOI: 

https://doi.org/10.2307/443481. 

Homer, Iliada, Wrocław 2004. 

Huzarski M., Wiedza o polemologii, [w:] Metodologiczna tożsamość polemologii, red. M. Huzarski, B.M. Szulc, 

Warszawa 2010. 

Ish-Shalom P., The Triptych of Realism, Elitism, and Conservatism, “International Studies Review” 2006, vol. 

8(3), DOI: https://doi.org/10.1111/j.1468-2486.2006.00602.x. 

Izokrates, Panegiryk, „Filomata” 1996, nr 439–440. 

Jackson R.H., Sørensen G., Wprowadzenie do stosunków międzynarodowych. Teorie i kierunki badawcze, Kra-

ków 2006. 

Jaeger W.W., Paideia, t. 1, Warszawa 1962. 

Karolczuk E., Sprzeczności w funkcjonowaniu demokracji ateńskiej, „Sztuka i Dokumentacja” 2017, nr 16. 

Kimla P., Realizm polityczny, [w:] Słownik historii doktryn politycznych, red. K. Chojnicka, M. Jaskólski, t. 5, 

Warszawa 2012. 

Kulesza R., Wojna peloponeska, Warszawa 2006. 

Lizjasz, Mowy, Kraków 1998. 

Maciejewski S., Filozoficzne korzenie realizmu politycznego, [w:] Teoria realizmu w nauce o stosunkach mię-

dzynarodowych. Założenia i zastosowania badawcze, red. J. Czaputowicz, E. Haliżak, Warszawa 2014. 

Monten J., Thucydides and Modern Realism, “International Studies Quarterly” 2006, vol. 50(1), DOI: 

https://doi.org/10.1111/j.1468-2478.2006.00390.x. 

Orzełek A., Poszukiwanie modelu realizmu politycznego. Myśl i publicystyka Aleksandra Bocheńskiego, Lublin 

2019. 

Philp M., Realism without Illusions, “Political Theory” 2012, vol. 40(5), DOI: 

https://doi.org/10.1177/0090591712451723. 

Platon, Państwo, Prawa, Kęty 1999. 

Polansky D., Nietzsche on Thucydidean Realism, “The Review of Politics” 2015, vol. 77(3), DOI: 

https://doi.org/10.1017/S0034670515000352. 

Ptaszek I., Wstęp, [w:] Andokides, Mowy, Kraków 2002. 

Raburski T., Niccolò Machiavelli: klasyczny realizm i republikanizm, „Filozofia Publiczna i Edukacja Demokra-

tyczna” 2012, vol. 1(1), DOI: https://doi.org/10.14746/fped.2012.1.1.9. 

Rzegocki A., Racja stanu a polska tradycja myślenia o polityce, Kraków 2008. 

Sinko T., Wstęp, [w:] Homer, Iliada, Wrocław 2004. 

Szlachta B., Realizm w polskiej myśli politycznej XVI wieku (wprowadzenie do badań), [w:] Patriotyzm i zdrada. 

Granice realizmu i idealizmu w polityce i myśli polskiej, red. J. Kloczkowski, M. Szułdrzyński, Kraków 

2008. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Thompson W.E., Isocrates on the Peace Treaties, “The Classical Quarterly” 1983, vol. 33(1), DOI: 

https://doi.org/10.1017/S0009838800034303. 

Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 1, Wrocław 2004. 

Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 2, Wrocław 2004. 

Turasiewicz R., Tukidydes, Wrocław 1987. 

Turasiewicz R., Wprowadzenie do mowy olimpijskiej, [w:] Lizjasz, Mowy, Kraków 1998. 

Turasiewicz R., Wstęp, [w:] Tukidydes, Wojna peloponeska, t. 1, Wrocław 2004. 

Turasiewicz R., Wstęp do mowy o pokoju, [w:] Demostenes, Wybór mów, Wrocław 2005. 

Turasiewicz R., Wstęp do mowy w obronie mieszkańców Megalopolis, [w:] Demostenes, Wybór mów, Wrocław 

2005. 

Turasiewicz R., Życie i twórczość Lizjasza. Początki praktyki i teorii retorycznej, Kraków 1999. 

Urbanek A., Realistyczna wizja bezpieczeństwa – próba systematyzacji koncepcji, „Security, Economy & Law” 

2017, nr 4. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 11:15:11

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

