
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

Artur Łuszczyński 

Uniwersytet Rzeszowski 

ORCID: 0000-0002-1589-935X 

arturluszczynski@icloud.com 

 

Wartość prawa w myśleniu politycznym 

 

STRESZCZENIE 

 

Artykuł jest analizą procesu wyparcia prawa i jego wartości z myślenia politycznego. Wiele wskazuje 

na to, że dla współczesnej polityki prawo i jego wartości nie stanowią punktu odniesienia, za co odpowiada 

trwający proces demokratyzacji. Koherencja cnót, prawa i polityki, różnie ujmowanych i zmiennych w czasie, 

trwała w europejskiej kulturze przez ponad tysiąc lat. Greckie wzorce zostały przejęte i ugruntowane przez 

Rzymian i myślicieli średniowiecznych. Przełomem stało się dopiero pisarstwo Machiavellego, który radykalnie 

odmienił spojrzenie na politykę, wolną wolę, władzę. Istota państwa przestaje sprowadzać się do zapewnienia 

obywatelom szczęśliwego życia, a zaczyna dotyczyć bezpieczeństwa. Co za tym idzie prawo staje się narzę-

dziem służącym do tego, by owo bezpieczeństwo skutecznie zabezpieczyć. 

 

Słowa kluczowe: wartość prawa; myślenie polityczne; sprawiedliwość 

 

Relacje łączące prawo z szeroko rozumianym światem wartości były przedmiotem 

szeregu analiz, których początki nikną w mrokach dziejów. Historycy idei zwykli w takich 

momentach stawiać cezury poprzez wskazanie w starożytności autora bądź autorów, którzy 

jako pierwsi zwrócili uwagę na problem, mając jednocześnie świadomość porządkującego 

charakteru takiego zabiegu, nie zaś odkrywania źródeł czegokolwiek. Posiadając bowiem 

spisaną formułę, nie jesteśmy skazani na domysły, które podpowiadają nam, że z chwilą gdy 

grupa ludzi zdecydowała się na uregulowanie jakiegoś fragmentu swoich zachowań normami 

noszącymi pierwociny późniejszego prawa, rozpoczęliśmy odkrywanie lub tworzenie świata 

wartości. 

Jak łatwo zauważyć, w powyższym akapicie dokonałem milczącego założenia, że 

prawo w swojej istocie zawierać musi jakieś wartości, jest ich nośnikiem. W dalszej części 

poświęcę temu więcej miejsca, w tym momencie zasygnalizuję jedynie, że ów aprioryczny 

związek prawa i wartości nie jest wcale tak oczywisty, jak mogłoby się wydawać. Co więcej, 

pluralizm wartości świata współczesnego sprawia, że stają się one względem siebie konku-

rencyjne i nie zawsze dają się uzgodnić. Możemy, co prawda, próbować wykorzystać istnieją-

ce formuły stawiające sobie za cel pokojową egzystencję różnych – pod względem aksjolo-

gicznym – wspólnot, jednakże ich faktyczna implementacja jest często niemożliwa lub zna-

cząco utrudniona. Dla zilustrowania spójrzmy na próbę uzgodnienia wartości pomiędzy Isla-

mem i kulturą świata zachodniego, mając świadomość znaczącego zróżnicowania obu katego-

rii. Islam turecki jest znacząco różny od swojego odpowiednika w Arabii Saudyjskiej, ten zaś 

jest nieporównywalny z wyznawanym przez kaukaskich górali. Podobnie liberalna demokra-

cja Stanów Zjednoczonych jest różna od modelu szwedzkiego czy kanadyjskiego. Mając na 

uwadze powyższe zastrzeżenie, nie dzielmy włosa na czworo i powróćmy do przywołanych 

kategorii ogólnych, próbując wykorzystać teorię sprawiedliwości J. Rawlsa jako formułę 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 10/01/2026 05:21:32

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

umożliwiającą koegzystencję
1
. Zauważymy, że cała finezja systemu stworzonego przez ame-

rykańskiego filozofa kruszy się pod ciężarem świata rzeczywistego, kiedy w Islamie nie jeste-

śmy w stanie mówić o „wolnych i równych jednostkach”
2
. Jeśli nie możemy uzgodnić równo-

ści w statusie prawnym kobiety i mężczyzny, to nie jesteśmy również w stanie uczynić na-

stępnych kroków. Dodam od razu, że jest to jedynie wierzchołek góry lodowej. 

Powyższy wstęp prowadzi mnie do wyrażenia stwierdzenia, wokół którego będzie 

zbudowany cały artykuł, a teza ta będzie przedmiotem analizy. Otóż daje się zauważyć zjawi-

sko, że dla prawnika prawo i wartości są koniunkcją, pewnikiem, wokół którego tworzy cały 

kosmos systemu prawnego. Powyższe zdanie może razić z punktu widzenia logiki formalnej, 

ale dla przyjętej narracji ma sens, chodzi mi bowiem o pewien fundament, na którym zarówno 

dogmatyka prawa, jak i teoria wznoszą swój gmach. W tym momencie powinienem po raz 

kolejny wykazać się pewną erudycją i uspokoić dociekliwego i krytycznego czytelnika, że 

znany jest mi normatywizm prawniczy, zarówno w wersjach radykalnych, jak i złagodzo-

nych
3
. Piszę to, gdyż uważam, że chociaż H. Kelsen pozostawił prawników z dylematami 

swojej teorii, to jednak – patrząc na jego dokonania w szerszym kontekście – nie doprowadzi-

ło to do jakiegokolwiek prawnego nihilizmu. Uznaję, że główna część rozważań autora Reine 

Rechtslehre dotyczy kwestii metodologicznych, które często niepotrzebnie były ekstrapolo-

wane na całą rzeczywistość prawną. W zamierzeniu Kelsena czysta teoria prawa była teorią 

prawa pozytywnego. Po dodaniu do tej koncepcji utożsamienia państwa i prawa oraz rozwa-

żań dotyczących konstytucji, twierdzenia wiedeńskiego profesora stają się bardziej finezyjne, 

aniżeli rysują to jego oponenci. Nie wdając się w tym miejscu w spór co do istoty normy pod-

stawowej, bytu i powinności, zgodzę się z Z. Ziembińskim, według którego „[n]ormy konsty-

tucyjne są przejawem suwerennej władzy grupy politycznej tworzącej konstytuantę […]”
4
. 

Sam pozytywizm natomiast bardziej dotyczy kwestii formalnych prawa aniżeli treściowych. 

Jeszcze, innymi słowy, Kelsen moralność widział i może nawet cenił, ale nie na gruncie nauki 

prawa
5
. 

Powracając do głównej tezy i odnosząc ją do tytułu niniejszego artykułu, to co dla 

prawnika nosi znamiona oczywistości, dla polityka staje się abstrakcją. Myślę tu oczywiście 

bardziej o czynnym polityku niż o teoretyku polityki. Mam również świadomość, że twier-

dzenie jest kategoryczne i wymaga uzasadnienia, co też uczynię. Wcześniej konieczna jest 

jeszcze jedna uwaga, że kategorie prawa i polityki są często płynne i wzajemnie się przenika-

jące – ugruntowana tradycja posługiwania się zbitką pojęć doktryny polityczno-prawne nie 

wzięła się znikąd. Samo zjawisko jest dosyć ciekawe i zasługuje na omówienie w odrębnym 

artykule, w tym miejscu jedynie zasygnalizuję pewne problemy mające bezpośredni związek 

z moim tekstem. Skoro mam świadomość płynności terminów, ich wzajemnego przenikania 

się, to dlaczego decyduję się na wprowadzenie ryzykownej cezury? Odpowiedź jest prosta – 

owa granica istnieje i daje się czasami uchwycić. Wymaga, co prawda, doprecyzowania i do-

datkowych definicji, ale pomaga również zmienić optykę, dostrzec rzeczy i zjawiska w no-

wym świetle. 

                                                           
1
 J. Rawls, Teoria sprawiedliwości, Warszawa 1994. 

2
 Ibidem, s. 414 i n. 

3
 H. Kelsen, Czysta teoria prawa, Warszawa 2014. 

4
 Z. Ziembiński, Problemy podstawowe prawoznawstwa, Warszawa 1980, s. 211. 

5
 Szerzej: H. Kelsen, O istocie i wartości demokracji, Warszawa 1936. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 10/01/2026 05:21:32

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

Czym zatem jest myślenie polityczne? Dlaczego jest kategorią odmienną od myślenia 

o prawie? Intuicyjnie odpowiemy, że różnica jest w przedmiocie badań, ale nie jest to odpo-

wiedź zupełna, bardzo szybko bowiem zorientujemy się, że część problemów jest wspólna: 

państwo, sprawiedliwość, władza, demokracja itd. Czy istnieje empiryczny ekwiwalent poli-

tyczności? Czy przymus w politycznym myśleniu o władzy i sankcja w myśleniu o prawie 

mają więcej podobieństw czy różnic? Mnożę te pytania, aby czytelnik mógł podążyć moim 

tokiem rozumowania, gdyż – jak sygnalizowałem – trudno tę materię ująć w trwałe, po-

wszechnie akceptowalne ramy definicyjne
6
. Nazwiska J. Schumpetera, J. Rawlsa, G. Sarto-

riego, R. Dahla przypiszemy do współczesnej teorii polityki, a H.L.A. Harta, L.L. Fullera, 

J. Finnis – do teorii prawa. Jednocześnie w pracy J. Finnisa znajdziemy rozdziały poświęcone 

wspólnocie i dobru wspólnemu, władzy albo rozumności praktycznej, a praca J. Rawlsa jest 

poświęcona teorii sprawiedliwości
7
. Przywołana sprawiedliwość, a zatem kategoria – wyda-

wałoby się – ściśle i nierozerwalnie związana z prawem, może być przedmiotem myślenia 

stricte politycznego
8
. 

W optyce mojego wywodu bardzo ważne są pewne momenty przełomu, mające wszel-

kie wady uproszczeń, ale pozwalające skoncentrować się na istocie problemu. Pierwszym jest 

renesans i N. Machiavelli, a drugim – przełom XVII i XVIII w. oraz osoba J. Locke’a, trzecim 

zaś jest nasza współczesność i zjawisko demokracji medialnej. 

Dla większej komunikatywności zacznę od końca. Chyba każda osoba zajmująca się 

zawodowo światem idei i będąca prawnikiem jest wyczulona na problemy jej bliskie. W efek-

cie tego słysząc pewne „słowa kluczowe”, w naturalny sposób zwraca na nie uwagę, nieza-

leżnie od tego, czy zdarzenie ma miejsce w pociągu, na wiecu wyborczym czy podczas bez-

myślnego śledzenia programu telewizyjnego. Jednocześnie owemu wyczuleniu towarzyszy 

rodzaj krytycyzmu wynikającego z zawodowego przygotowania – znajomości stosownych 

definicji pojęć wraz z ich etymologią i ewolucją, teorii społecznych, tła historycznego itp. 

Mamy jednocześnie świadomość, że lektura Platona, Grocjusza czy Rawlsa nie jest obowiąz-

kowa, więc obiegowe sądy będą nosiły znamiona powierzchowności. Problem polega również 

na tym, że nasza profesja skłania nas do niebezpiecznego przeintelektualizowania. Chociaż 

wiemy, że nasz obraz świata nie odpowiada „średniej statystycznej”, to chyba nieświadomie 

idealizujemy państwo, społeczeństwo, obywatela. 

Powyższy akapit przywiódł nas do współczesnej nieobecności prawa w sferze poli-

tycznej. Rozumiem przez to stan braku merytorycznej deliberacji na temat prawa
9
. Dodam od 

razu, że oczywiście zauważam jednostronne komunikaty polityczne, często wygłaszane 

w gorącej atmosferze. Trudno obecnie byłoby wskazać klasyczną zasadę, że mowa (lexis) 

wraz z działaniem (praxis) tworzą świadomego obywatela funkcjonującego w sferze publicz-

nej. Prawo zawsze było narzędziem polityki, ale w dobie obecnej stało się narzędziem chętnie 

ukrywanym, nierozbudzającym właściwych emocji. Kilkadziesiąt lat temu H. Arendt, pisząc 

                                                           
6
 Por. A.W. Jabłoński, Polityka. Teoretyczna ewolucja pojęcia, [w:] Polityka i polityczność. Problemy teoretycz-

ne i metodologiczne, red. A. Czajkowski, L. Sobkowiak, Wrocław 2012, s. 11–40. 
7
 J. Finnis, Prawo naturalne i uprawnienia naturalne, Warszawa 2001. 

8
 Zob. M. Foucault, Zło czynić, mówić prawdę. Funkcja wyznania w sprawiedliwości. Wykłady z Louvain 1981, 

Kraków 2018; A. MacIntyre, Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?, Warszawa 1996. 
9
 Zob. dokumenty programowe losowo wybranych partii: www.democrats.org; www.cdu.de; 

www.conservatives.com; http://pis.org.pl [dostęp: 23.08.2019]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 10/01/2026 05:21:32

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

esej Wprowadzenie w politykę, stwierdziła: „Niebezpieczeństwo polega na tym, że polityka 

może całkowicie zniknąć ze świata”
10

. Analogia z prawem wydaje się tu uprawniona. Współ-

czesne prawo to bardziej „technika prawodawcza” aniżeli pogłębiona refleksja filozoficzna. 

Ów kryzys współczesności jest oczywiście zjawiskiem wieloaspektowym i do jego opisu mo-

glibyśmy używać wielu teorii odnoszących się do tzw. postmodernizmu. Człowiek masowy 

niejako „oderwał się od świata”, który stworzył i niektóre ugruntowane koncepcje zyskały 

nowy wymiar
11

. Na przykład prawo zaczęto oceniać pod kątem jego efektywności, a więc 

czegoś zupełnie odmiennego od słuszności, sprawiedliwości, dobra czy piękna. Możemy za-

tem na to patrzeć przez pryzmat „końca wielkich narracji” i mitologizowania prawa
12

. Wywo-

łanie postaci J.-F. Lyotarda może się wydać ryzykowne, gdyż prawo ze swojej istoty pełni 

funkcję unifikacyjną i powinno skutecznie opierać się partykularnym narracjom. Sankcja 

gwarantowana przymusem państwowym zdaje się przeciwdziałać wszelkiej indywidualizacji 

tej sfery życia. Jednakże to tylko pozór, gdyż już dawno rozpoczął się proces mnożenia uza-

sadnień prawa, wartości, które ma chronić, jego źródeł i celów. Lyotard opisuje to jako rodzaj 

zapętlenia: 

 

[…] prawa jakie ów podmiot sobie nadaje, są sprawiedliwe nie dlatego, że zgadzają się z jakąś ze-

wnętrzną naturą, ale dlatego, że z mocy konstytucji ustawodawcami są ci sami obywatele, którzy podlegają pra-

wom, że zatem wola, aby prawo stanowiło sprawiedliwość, będąca wolą obywatela, pokrywa się z wolą ustawo-

dawcy, aby sprawiedliwość stanowiła prawo
13

. 

 

Nie chcę twierdzić, że teorie papieża postmodernizmu są słuszne. Sądzę jednak, iż do-

strzeżenie paradoksu „małych narracji” w sferze prawa jest głębokie i może chociaż częścio-

wo tłumaczyć sytuację, w której się znaleźliśmy. Jeśli każda narracja jest równocenna, co 

implikuje niemożność ich wartościowań, to kwestie prawne stają się politycznie niewygodne. 

Narzucenie „narracji państwa”, jak można postrzegać działalność legislacyjną, jest nieupraw-

nionym faworyzowaniem jednej z wielu opcji, jest wykorzystaniem chwilowego monopolu 

władzy. 

Pisząc o mitologizowaniu prawa, miałem na myśli sytuację, kiedy przestało ono pełnić 

swoją pierwotną funkcję, mającą związek czy to z cnotą, czy to z gwarantem wolności, kon-

serwatywnym ładem albo obywatelskością. Obecnie prawo stało się elementem rozwodnionej 

opowieści o uprawnieniach – tak licznych, że nikt nie traktuje ich poważnie. Prawu do godnej 

śmierci towarzyszy prawo do życia, a pomiędzy nimi znajdziemy prawo do odmiennych sty-

lów życia, prawo do prywatności czy prawo do życia godnego
14

. Z owych opowieści politycy 

mogą swobodnie wybierać interesujące ich fragmenty, bez szczególnej dbałości o koherencję 

zarówno programu swojej partii, jak i ogólnej wizji prawa. 

Powyższy akapit wymusza istotną uwagę, mającą wszelkie cechy paradoksu. Otóż 

podtrzymując twierdzenie o braku wartości prawa w myśleniu politycznym, widzę postępują-

                                                           
10

 H. Arendt, Polityka jako obietnica, Warszawa 2005, s. 127. 
11

 Por. O. Marquard, Apologia przypadkowości, Warszawa 1994, s. 78 i n. 
12

 J.-F. Lyotard, Kondycja ponowoczesna. Raport o stanie wiedzy, Warszawa 1997. 
13

 Ibidem, s. 105. 
14

 Prawo do godnego życia można również wyrazić jako odwrotność – skargę wrongful life, chociaż w literaturze 

przedmiotu znajdują się różne opinie. Szerzej: T. Juszyński, Poczęcie i urodzenie się dziecka jako źródło odpo-

wiedzialności cywilnej, Kraków 2003. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 10/01/2026 05:21:32

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

cą jurydyzację życia publicznego. Coraz większe przestrzenie życia społecznego poddawane 

są regulacjom prawnym, a tempo „produkcji” ustaw przekroczyło granice rozsądku
15

. Jak 

łatwo się domyślić, trudno upatrywać wartości w czymś, co jest nie tylko powszechne, lecz 

także wręcz wszechogarniające. Owo imperium prawa jest jednakże pozorne, gdyż z masy nie 

wynika wartość, a jedynie instrumentalizacja mająca maskować jałowość świata polityki. 

Odpowiedzialność za rzeczywistość przestała obciążać kogokolwiek, gdyż trudno polemizo-

wać z bezduszną i w istocie bezosobową literą prawa. Legislator, wbrew fałszywie sugerują-

cej liczbie pojedynczej swojej nazwy, jest wielogłową hydrą, dodatkowo zmienną w czasie. 

Podobną tezę głosiła H. Arendt, pisząc: „Biurokratyczne rządy, anonimowa władza biurokraty 

nie mają mniej despotycznego charakteru tylko dlatego, że są bezosobowe. Przeciwnie, jest to 

jeszcze straszniejsze, skoro bowiem nie ma tam żadnej osoby, nie ma też do kogo się zwracać 

ani z kim rozmawiać”
16

. 

Próbując spiąć klamrą rozważania dotyczące współczesności, poruszę jeszcze jeden 

wątek, który w sposób milczący i stały przeplata się w mojej narracji. Dodam, że kwestia ta 

może być wyrażana w różny sposób i moja optyka nie jest ani nowatorska, ani jedyna. Chodzi 

o wybór pewnego modelu: prymatu prawa lub prymatu demokracji. Oczywiście zarysowana 

dychotomia nigdy nie jest ostra – z reguły jeden model konsumuje pewne elementy drugiego, 

co sprawia, że dla statystycznego obywatela uświadomienie sobie istnienia takich dwóch tra-

dycji może być zaskakujące
17

. Owe modele na przestrzeni ponad 200 lat zbliżały się do siebie 

i oddalały, czerpiąc z różnych źródeł, idei, koncepcji (suwerenności narodu, koncepcji praw-

nonaturalnych, tradycji republikańskiej, konstytucjonalizmu, woli powszechnej, legitymizacji 

władzy, praw człowieka itd.). Były względem siebie konkurencyjne, ale nie wrogie. Sama 

konkurencja była szczególnego rodzaju, gdyż w relacji owych modeli zachodzi sprzężenie 

zwrotne i relacja wzajemnego warunkowania. Może się okazać, że kiedy piszę o pewnym 

wyparciu prawa z myślenia politycznego, nieświadomie opisuję czasowe przesilenie modelu 

demokratycznego, gdzie „wola powszechna” suwerena chce się wyrwać z okowów prawa, 

którego nie rozumie, traktując prawo jako jarzmo narzucone przez nieokreślone podmioty 

zewnętrzne, gdyż teoretyczna jedność rządzących i rządzonych została zerwana. Kiedy uważ-

nie wsłuchamy się w argumentację obecną we współczesnym dyskursie, to usłyszymy, że 

tzw. lud nie ma poczucia sprawowania władzy, nie ma poczucia równości, że swoich wła-

snych przedstawicieli traktuje jak wroga. Elity władzy nie są uosobieniem ludu w małej skali, 

lecz bytem zewnętrznym. Słowa A. Lincolna z przemowy gettysburskiej: „[…] rząd ludu, 

przez lud, dla ludu” – stają się pusto brzmiące. Relacjonując paradygmat demokratyczny, 

mógłbym posłużyć się fragmentami pamfletu autorstwa E.-J. Sieyèsa, w którym doskonale 

uchwycił potrzeby, frustracje i nadzieje Francuzów, sięgnę jednakże do autora bliższego nam 

geograficznie i czasowo
18

. W przemówieniu Prezydenta RP A. Dudy do mieszkańców So-

snowca padły słowa: 

                                                           
15

 Z badania firmy audytorsko-doradczej Grant Thornton wynika, że w pierwszym półroczu 2019 r. uchwalono 

w Polsce 11,8 tys. stron aktów prawnych najwyższej rangi (ustaw, rozporządzeń i umów międzynarodowych). 

Od 2012 r. liczba ta nie spadła poniżej 20 tys. stron na rok. Dane za: www.barometrprawa.pl [dostęp: 

10.09.2019]. 
16

 H. Arendt, op. cit., s. 128. 
17

 Mam na myśli raczej Polskę i Europę Środkowo-Wschodnią, gdyż dla świadomego wyborcy amerykańskiego 

istnienie Republikanów i Demokratów oraz związanych z tym osi podziałów raczej nie stanowi odkrycia. 
18

 E.-J. Sieyès, Czym jest stan trzeci? Esej o przywilejach, Warszawa 2016. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 10/01/2026 05:21:32

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

[…] nie ma prawa narzekać i oczekiwać ten, kto nie wybierał i nie decydował. Taka jest prawda. To 

przede wszystkim pokazuje tym, którzy sprawują władzę, i tym, którzy są w opozycji, co jest dla ludzi ważne. 

A to jest niezwykle istotne. Mam głębokie przekonanie: demokracja ma taką naturę, że to nie są rządy jakiejś 

elity, to nie mają być rządy jakiejś najwyższej kasty. To mają być rządy, które są sprawowane dla ludzi. Lu-

dzie wybierają i ma być robione to, co ludzie chcą. […] Plus, oczywiście, trójpodział władzy. Stara monte-

skiuszowska zasada, niezwykle ważna, tylko trójpodział władzy oznacza równoważenie się władz, a nie to, że 

jakaś władza sama siebie wybiera na zasadzie kooptacji i będzie wszystkim innym dyktowała warunki. A tak 

naprawdę, ludzie nie bardzo wiedzą, skąd się bierze. I w dodatku jest jeszcze całkowicie bezkarna i uważa, że 

ma do tego wszystkiego prawo. Otóż to nie jest, proszę Państwa, zgodne z zasadami demokracji. Chcemy 

w Polsce prawdziwej demokracji. Takiej, która jest rzeczywista: to znaczy rządów ludu, społecznych. I taka 

nasza demokracja będzie
19

. 

 

W tym miejscu powrócę do początków europejskich tradycji demokratycznych, co – 

jak mniemam – pomoże prześledzić pewne procesy i wskazać przyczyny, które spowodowały 

opisywane zjawiska. Czuję się jednakże w obowiązku podkreślić, że przywołany cytat nie ma 

na celu jakiegokolwiek stygmatyzowania Polski. Uważam, że problemy, z jakimi mamy do 

czynienia, nie są domeną jedynie naszego kraju czy naszej części Europy (vide Węgry). Stany 

Zjednoczone, Francja, Wielka Brytania czy Niemcy również zmagają się ze zjawiskami 

wskazującymi na rozczarowanie suwerena, na rozchwianie balansu pomiędzy demokraty-

zmem a prawem. 

Starożytni Grecy, tworząc podwaliny naszej kultury, naznaczyli ją jednocześnie rodza-

jem grzechu pierworodnego – wszystko zaczyna się od Platona i Arystotelesa, ale często owe 

podstawowe kategorie stają się nieprzekładalne dla naszej współczesności. Starożytne pojęcia 

podstawowe: demokracja, prawo, polityka, etyka – mają swoje źródła w polis, ale proste ana-

logie nie są możliwe. Sokrates stworzył podwaliny partycypacji politycznej, praworządności, 

podnosił etykę do statusu wiedzy, ale starożytne państwo-miasto i jego mieszkańcy różnili się 

od nas często w sposób zasadniczy. Starożytność pozostawiła nas z przekonaniem istnienia 

nierozerwalnego związku łączącego wartości cnoty z państwem. Arystoteles w pierwszych 

zdaniach Polityki stwierdził: „[…] każde państwo jest pewną wspólnotą, a każda wspólnota 

powstaje dla osiągnięcia jakiegoś dobra”
20

. Jednocześnie człowiek, mając możliwość odróż-

niania dobra i zła, sprawiedliwości i niesprawiedliwości oraz będąc istotą rozumną, musi 

wziąć na siebie ciężar świadomego uczestnictwa w polityce
21

. Ów aktywizm obywatelski był 

dla Greków oczywistością, której nie trzeba dowodzić, dla nas natomiast staje się jedynie 

możliwością. Dla Stagiryty państwo musiało być sprawiedliwe ze swej istoty: „Sprawiedli-

wość jest zaś znamieniem państwa, wymiar jej jest bowiem podstawą porządku istniejącego 

we wspólnocie państwowej, polega zaś na ustalaniu tego, co jest sprawiedliwe”
22

. Trudno 

zatem mówić o neutralności państwa względem wartości. 

Platon wyrażał głębokie przekonanie o naturalnej konstrukcji człowieka, opierającej 

się na rozumie, opierającej się na umyśle, zdrowej postawie duszy, sprawiedliwości i mę-

stwie
23

. Te dane od bogów cechy obywatel musiał rozwijać, państwo powinno go zaś w tym 

                                                           
19

 Wystąpienie Prezydenta podczas spotkania z mieszkańcami Sosnowca, 8.07.2019, 

www.prezydent.pl/aktualnosci/wypowiedzi-prezydenta-rp/wystapienia/art,773,wystapienie-prezydenta-podczas-

spotkania-z-mieszkancami-sosnowca.html [dostęp: 12.09.2019]. 
20

 Arystoteles, Polityka, Warszawa 2011, 1252a. Dodać jednocześnie należy, że w księdze 3 następuje doprecy-

zowanie i pojawia się „wspólnota obywateli”. 
21

 Obywatel to osoba mająca „prawo udziału w sądach i rządzie” (ibidem, 1275a). 
22

 Ibidem, 1253a. 
23

 Platon, Prawa, Warszawa 1997, s. 23. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 10/01/2026 05:21:32

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

wspierać. W dialogu Kleiniasa z Ateńczykiem dotyczącym wychowania padają słowa: „[…] 

wychowaniem nazywać będzie zaprawianie do cnoty i pobudzanie chłopca od lat najwcze-

śniejszych do tego, ażeby zapragnął i pożądał gorąco stać się wzorowym obywatelem, umie-

jącym zarówno rządzić, jak i podporządkowywać się zarządzeniom zgodnie z nakazami 

sprawiedliwości”
24

. 

Owa niepodlegająca dyskusji koherencja cnót, prawa i polityki, różnie ujmowanych 

i zmiennych w czasie, trwała w europejskiej kulturze przez ponad tysiąc lat. Greckie wzorce 

zostały przejęte i ugruntowane przez Rzymian i myślicieli średniowiecznych. Przełomem sta-

ło się dopiero pisarstwo N. Machiavellego, który radykalnie odmienił spojrzenie na politykę, 

wolną wolę, władzę. Istota państwa przestała sprowadzać się do zapewnienia obywatelom 

szczęśliwego życia, a zaczęła dotyczyć bezpieczeństwa. Co za tym idzie prawo stało się na-

rzędziem do tego, by owo bezpieczeństwo skutecznie zabezpieczyć. Odarte zostało z otoczki 

filozoficzno-mistycznej, nie musi być realizacją boskiego planu, nie musi też wypływać 

z prawa natury, jego twórcą jest człowiek mający skutecznie ochronić współobywateli
25

. 

Widzimy zatem, że długi proces traktowania prawa jako cnoty etycznej: Ius est a iusti-

tia appelatum – jest przełamywany nową narracją. Została ona podjęta i jest rozwijana przez 

różnych myślicieli, nie zawsze mających na celu to samo, następuje jednakże znacząca zmia-

na przesuwająca akcent na prawo – gwarancję ludzkiej wolności
26

. Owo przełamanie nie 

unieważniło dawnej tradycji, lecz dodało nową perspektywę, którą roboczo można określić 

mianem podmiotowoprawnej; co istotne, umożliwiło też stosowanie nowej narracji, którą 

roboczo można określić mianem politycznej. 

Bardzo umownie ojcem owej narracji politycznej możemy uczynić J. Locke’a, który 

w sposób najbardziej zbliżony do naszej współczesności rozpoczął tradycję uzasadniania 

prawa jako gwarancji naturalnej wolności człowieka
27

. Jak pokazała przyszłość, owa libe-

ralna perspektywa stała się niezwykle kusząca i nowatorska, chociaż elementy układanki 

pozostały stałe i niezmienne: jednostka, państwo, prawo, własność, władza. Faktem jest, że 

idee Locke’a uległy wzmocnieniu, o jakim ich autor chyba nie marzył, dzięki dwóm zjawi-

skom. Pierwsze nie miało waloru nowatorskiego, gdyż mam tu na myśli recepcję i rozwi-

nięcie niektórych wątków przez myślicieli późniejszych – D. Hume’a, J.S. Milla i innych. 

Drugie zaś nie miało nigdy wcześniej miejsca i wiązało się z wpisaniem idei Locke’a do 

amerykańskiej konstytucji. 

Można zaryzykować tezę, że to właśnie konstytucjonalizm i demokratyzacja odpowia-

dają za wspomniane przesunięcie akcentów, które uczyniło myślenie polityczne pierwotnym, 

przed myśleniem prawnym. Co więcej, sfery te uległy rozdzieleniu, które być może nie jest 

radykalne, ale istnieje. Starożytna koherencja jednostki-obywatela, jego relacja z państwem 

pojmowanym jako wspólnota, została wyparta przez wizję autonomicznych jednostek będą-

cych w opozycji do społeczeństwa i państwa
28

. We współczesnym myśleniu politycznym, na 

                                                           
24

 Ibidem, s. 43. 
25

 Zob. N. Machiavelli, Książę, [w:] idem, Książę. Rozważania nad pierwszym dziesięcioksięgiem Historii Rzymu 

Liwiusza, Warszawa 2008, s. 80 i n. 
26

 Por. T. Hobbes, Lewiatan, Warszawa 1954, s. 113 i n. 
27

 Szerzej: J. Locke, Dwa traktaty o rządzie, Warszawa 1992, s. 250 i n. 
28

 Aby nie otwierać puszki Pandory, uniknąłem rozważań dotyczących tradycji liberalnej i jej znaczenia dla 

analizowanych procesów. Por. J. Szacki, Liberalizm po komunizmie, Warszawa 1994, s. 24 i n. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 10/01/2026 05:21:32

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

poziomie teorii, słowem kluczem staje się sprawiedliwość. Pytanie o relację prawa do spra-

wiedliwości znacząco wykroczyłoby jednak poza ramy niniejszego artykułu. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

Arendt H., Polityka jako obietnica, Warszawa 2005. 

Arystoteles, Polityka, Warszawa 2011. 

Finnis J., Prawo naturalne i uprawnienia naturalne, Warszawa 2001. 

Foucault M., Zło czynić, mówić prawdę. Funkcja wyznania w sprawiedliwości. Wykłady z Louvain 1981, Kra-

ków 2018. 

Hobbes T., Lewiatan, Warszawa 1954. 

Jabłoński A.W., Polityka. Teoretyczna ewolucja pojęcia, [w:] Polityka i polityczność. Problemy teoretyczne i meto-

dologiczne, red. A. Czajkowski, L. Sobkowiak, Wrocław 2012. 

Juszyński T., Poczęcie i urodzenie się dziecka jako źródło odpowiedzialności cywilnej, Kraków 2003. 

Kelsen H., Czysta teoria prawa, Warszawa 2014. 

Kelsen H., O istocie i wartości demokracji, Warszawa 1936. 

Locke J., Dwa traktaty o rządzie, Warszawa 1992. 

Lyotard J.-F., Kondycja ponowoczesna. Raport o stanie wiedzy, Warszawa 1997. 

Machiavelli N., Książę, [w:] idem, Książę. Rozważania nad pierwszym dziesięcioksięgiem Historii Rzymu Liwiu-

sza, Warszawa 2008. 

MacIntyre A., Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?, Warszawa 1996. 

Marquard O., Apologia przypadkowości, Warszawa 1994. 

Platon, Prawa, Warszawa 1997. 

Rawls J., Teoria sprawiedliwości, Warszawa 1994. 

Sieyès E.-J., Czym jest stan trzeci? Esej o przywilejach, Warszawa 2016. 

Szacki J., Liberalizm po komunizmie, Warszawa 1994. 

Wystąpienie Prezydenta podczas spotkania z mieszkańcami Sosnowca, 8.07.2019, 

www.prezydent.pl/aktualnosci/wypowiedzi-prezydenta-rp/wystapienia/art,773,wystapienie-prezydenta-

podczas-spotkania-z-mieszkancami-sosnowca.html [dostęp: 12.09.2019]. 

Ziembiński Z., Problemy podstawowe prawoznawstwa, Warszawa 1980. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 10/01/2026 05:21:32

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

