
Historia, socjologia, kulturoznawstwo
DOI:10.17951/sb.2016.10.77
Studia Białorutenistyczne 10/2016

Беларусазнаўчыя даследаванні 10/2016

Jerzy Waszkiewicz 
Badacz niezależny, Mińsk (Białoruś) 
Independent researcher, Minsk (Belarus)

e-mail: jotwu26@gmail.com

Identyfikacja religijna i państwowa polityka wyznaniowa Białorusi
Religious Identification and State Religious Policy of Belarus

Рэлігійная ідэнтычнасць і дзяржаўная канфесійная палітыка Беларусі

Transformacja związana z  rozpadem ZSRS wywołała szereg istotnych zmian 
w życiu społecznym i kulturalnym postsowieckiej społeczności. Jedna z najbar-
dziej dostrzegalnych zaszła w sferze świadomości religijnej, w stosunku pań-

stwa do Kościoła. Prowadzone na Białorusi od lat badania socjologiczne wskazują, że 
większość respondentów uważających się za wierzących utożsamia się z określonym 
wyznaniem. Samoidentyfikacja ta ma jednak raczej podłoże historyczne, obyczajowe, 
nie wynika z potrzeby wiary czy praktyk religijnych. Religijność ta nie jest motywo-
wana ani intelektualnie, ani emocjonalnie. Dlatego we współczesnym społeczeństwie 
białoruskim większość osób uważających się za wierzące rzadko łączy wiarę w Boga 
z zachowaniami religijnymi jako wyrazem wiary. Jest to uwarunkowane faktem, że 
kilka pokoleń obywateli Białorusi wychowało się w ustroju komunistycznym, w wa-
runkach wojującego ateizmu, bez jakichkolwiek związków z Kościołem.

Nieprzypadkowo obserwujemy na Białorusi zjawisko polegające na tym, że de-
klarowanie przynależności do konkretnego wyznania nie zawsze zgadza się z postawą 
człowieka autentycznie wierzącego w Boga. Ważnym kryterium religijności jest nie 
tylko uznawanie się za osobę religijną, ale również intensywność realnego udziału 
w obrzędach religijnych (uczestnictwo we mszy świętej, modlitwach, przystępowanie 
do komunii świętej i in.). Zgodnie z sondażami socjologicznymi przeprowadzonymi 
w 2010 roku za zwolenników światopoglądu religijnego uznało się prawie 84% re-
spondentów, lecz za wierzących uważało siebie 58,9% obywateli kraju1.

1	 Е. М. Бабосов, Социодинамика религиозности в современном белорусском обществе, „Со-
циология” 2013, nr 3, s. 64. Już w latach 90. uważano, że część wiernych jest bliska „punktu 
nasycenia” (około 50% ogólnej liczby respondentów), a możliwości dalszego wzrostu poziomu 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



Jerzy Waszkiewicz 78

Studia Białorutenistyczne 10/2016

Realny obraz skali i stopnia religijności, wpływających na zachowania poszcze-
gólnych grup ludności Białorusi, dają regularne badania socjologiczne. Z przeprowa-
dzonych w październiku–listopadzie 2012 roku przez Instytut Socjologii Narodowej 
Akademii Nauk Białorusi sondaży wynika, że przeważająca większość badanych 
uznaje się za prawosławnych2. Jednak, jak zaznaczano wyżej, dla realnego wyobraże-
nia o poziomie religijności nie wystarczy odnotowanie samej deklaracji przynależenia 
do określonego Kościoła: prawosławnego, katolickiego, protestanckiego. Innymi sło-
wy, nie można poprzestać jedynie na odnotowaniu określonej liczby osób, uważają-
cych się za wierzących. Należy również uwzględnić stopień rzeczywistej religijności, 
przejawiającej się zazwyczaj w praktykach religijnych, uczestniczeniu w obrzędach. 
Okazało się, że za głęboko wierzących uważa się 4% ogólnej liczby pytanych, „po 
prostu wierzących” – 28,5%, „nie za bardzo wierzących” – 30,4%, przywiązanych 
do tradycji religijnej, lecz niewierzących – 17,5%. Gdy socjolodzy próbowali usta-
lić stopień realnego uczestniczenia badanych w  religijnych obrzędach, okazało się, 
iż z ogólnej liczby pytanych 27,5% respondentów uczestniczy w nich jeden lub dwa 
razy w roku (praktycznie tylko podczas wielkich świąt: Wielkiej Nocy i Bożego Na-
rodzenia), 28,7% – kilka razy w roku, 6,9% – jeden lub dwa razy na miesiąc, i tylko 
4,6% – co tydzień, 1,1% – kilka razy dziennie, zaś 17% – nigdy (14,0 % nie udzieliło 
odpowiedzi)3.

Zatem jedna z  cech kształtującej się obecnie na Białorusi tożsamości religijnej 
to rozbieżność między uznawaniem się człowieka za wierzącego (złożeniem odpo-
wiedniej deklaracji) a rzeczywistymi zachowaniami w życiu codziennym, przejawia-
jącymi się uczestnictwem w praktykach religijnych. Niektórzy autorzy uważają, że 
można mówić o pojawieniu się w życiu religijnym Białorusi nowego typu człowieka 
wierzącego – sekularnego i partykularnego wiernego. Deklarując się jako wierzący 
(prawie połowa pytanych), wysoko oceniając rolę religii w zachowaniu kultury (po-
nad trzecia część badanych), uznając moralność religijną (ponad 40% respondentów), 
tacy wierni nie uczestniczą w życiu Kościoła. Jest to charakterystyczne zwłaszcza dla 
ludności prawosławnej, wśród której zaledwie 20% regularnie odwiedzało świątynie, 
czyli uczestniczyło we mszy świętej4. Stan ten białoruscy naukowcy tłumaczą faktem, 

religijności Białorusinów, który miał miejsce w pierwszej połowie lat 90., są wyczerpane (Осно-
вы идеологии белорусского государства. Курс лекций (ред. С. Н. Князев, С. В. Решетников, 
Часть II, Минск 2005, s. 279). Jednak analiza porównawcza danych uzyskanych już w nowym 
tysiącleciu wykazała, że wzrost liczebności tej grupy nadal trwa (И. И. Пирожник, Л. Г. Нови-
кова, Г. З. Озем, С. А. Морозова, Беларусь после „религиозного бума”: что изменилось?, 
„Социология” 2006, nr 4, s. 47–48).

2	 Wzrost identyfikacji z prawosławiem trwa od końca lat 90. W roku 1998 z prawosławiem utoż-
samiało się 62,8% pytanych; w 2004 – 70,4%; w 2006 – 72,6%. Przy czym wzrost ten odbywa 
się głównie kosztem zmniejszania się liczby osób, nieidentyfikujących się wcześniej z żadnym 
wyznaniem. И. И. Пирожник, Л. Г. Новикова, Г. З. Озем, С. А. Морозова, op. cit., s. 50.

3	 Е. М. Бабосов, op. cit., s. 64–65.
4	 Д. К. Безнюк, Религиозная ситуация в Беларуси (опыт комплексного описания), „Социоло-

гия” 2003, nr 2, s. 73. Przywołane dane pochodzą z wyników równoległych badań, przeprowa-

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



79Identyfikacja religijna i państwowa polityka wyznaniowa Białorusi

Беларусазнаўчыя даследаванні 10/2016

że prawosławie postrzegane jest raczej jako ideologia, co zakłada wtórność znaczenia 
rytuału. Wierni innych wyznań natomiast traktują swoją religię jako sposób samoreali-
zacji duchowej, jako syntezę idei i zachowań5.

Istotne znaczenie ma też wyjawienie motywów religijnych zachowań. Badania so-
cjologiczne udowodniły, że podstawowym motywem wpływającym na to, że respon-
denci uczestniczą we mszy świętej i innych praktykach religijnych, jest naśladowanie 
ogólnie przyjętych wzorów zachowań. Odpowiadając na pytanie, czym jest umoty-
wowane ich uczestniczenie w  nabożeństwach i  innych uroczystościach religijnych, 
51,2% udzieliło odpowiedzi, że „tak jest przyjęte”. O wiele słabszym motywem były 
przekonania religijne – 10,6%6.

Na podstawie analizy zgromadzonych empirycznie informacji niektórzy auto-
rzy dochodzą do wniosku, że na współczesnym etapie rozwoju tożsamości religijnej 
w społeczeństwie białoruskim dominują pozareligijne, uwarunkowane świecką kultu-
rą motywy zachowań religijnych7.

Również stopień religijności (intensywność wiary i uczestniczenia w życiu religij-
nym) jest znacznie mniejszy od wskaźnika poziomu religijności (liczby osób deklaru-
jących wiarę w Boga i zaliczających siebie do konkretnego wyznania). To skłania do 
wniosku, że religijność większej części wiernych ma formalny, deklaratywny charak-
ter i nie towarzyszą jej głębsze przeżycia religijne, znajomość zasad wiary i praktyk 
własnego wyznania. Przeważa w niej pierwiastek tradycyjności, występującej najczę-
ściej w postaci religijności sytuacyjnej, która nie jest przejawem głębokiej i szczerej 
wiary w Boga, lecz nosi znamiona spontaniczności, znajdując wyraz od czasu do cza-
su, w określonych, przeważnie niepomyślnych, momentach życiowych, sprowadzając 
się w zasadzie do formalnego przestrzegania niektórych tradycyjnych obrzędów reli-
gijnych, naśladowania etnicznych i wyznaniowych stereotypów zachowań8. Zgodnie 
z danymi uzyskanymi przez białoruskich socjologów w światopoglądzie mieszkańców 
Białorusi religia nadal nie stanowi wartości znaczącej. Masowy wzrost zainteresowa-
nia religią na postsowieckiej Białorusi w pewnym stopniu uwarunkowany był istnie-
jącymi w ZSRS zakazami i reglamentacją wszystkiego, co miało jakikolwiek związek 
z  religią. Można więc mówić raczej o zwiększonym zapotrzebowaniu na religię po 

dzonych przez Instytut Socjologii i Technologii Społecznych Narodowej Akademii Nauk Biało-
rusi w latach 1993–1995, 1998, 2000–2001 oraz Ośrodek Badań Socjologicznych i Politycznych 
Białoruskiego Uniwersytetu Państwowego w latach 1994, 1997–1998.

5	 Ibidem.
6	 Е. М. Бабосов, op. cit., s. 65–66.
7	 Л. Г. Новикова, Основные характеристики динамики религиозности населения, „Социоло-

гические исследования” 1998, nr 9, s. 96; Е. М. Бабосов, op. cit., s. 65–66.
8	 Л. Е. Земляков, Взаимоотношение государства и  конфессий в  Республике Беларусь, 

„Проблемы управления” 2011, nr 4, s.  38; Л. Е. Земляков, Н. С. Щёкин, Государствен-
но-кофессиональная политика в  Республике Беларусь, [na:] http://cyberleninka.ru/article/n/
gosudarstvenno-konfessionalnaya-politika-v-respublike-belarus [data dostępu: 03.03.2015].

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



Jerzy Waszkiewicz 80

Studia Białorutenistyczne 10/2016

upadku ideologii komunistycznej9. Masowa świadomość zsowietyzowanej społeczno-
ści nie potrafi przez dłuższy czas przebywać w próżni ideologicznej i szuka podpory 
światopoglądowej, nawiązującej do wzorów kulturowych tradycyjnie dominujących 
na tym obszarze cywilizacyjnym. W nowym środowisku społeczno-psychologicznym 
wystąpił szybko narastający proces zmiany orientacji ludności w kierunku swoistego 
typu światopoglądu religijnego, łączącego w sobie elementy wiary i agnostycyzmu, 
co było spowodowane brakiem odpowiedniego doświadczenia i dogłębnego uświa-
domienia istoty chrześcijaństwa. Dlatego „nowa religijność” zaczęła występować 
przeważnie nie w formie nawrotu do tradycyjnej (ortodoksyjnej) wiary, lecz bardziej 
w postaci spontanicznych poszukiwań duchowych jednostki. Brak wśród nowo na-
wróconych znajomości wymagań kościelnych kanonów oraz deklaratywny charakter 
wiary spowodowały, że najczęściej przejmowano tylko zewnętrzne atrybuty religij-
ne, gdyż nawrócenie odbywało się w  sytuacji, gdy kilka pokoleń w  przeważającej 
większości nie miało żadnych związków z Kościołem i religią. Po zniknięciu komu-
nistycznej presji ateizmu na świadomość masową i indywidualną osoby odczuwające 
metafizyczną potrzebę lub pociąg do religijnego światopoglądu, znalazły się w skom-
plikowanej sytuacji duchowej, ponieważ pozbawione zostały kształtującego się od 
dzieciństwa doświadczenia obcowania z religijnymi tradycjami i obyczajami. A więc 
tak zwane odrodzenie religijne w jego wymiarze masowym stanowiło nie tyle powrót 
do uświęconego tradycją chrześcijaństwa i jego źródeł duchowych, ile przejaw i ma-
sowe upowszechnienie nowego typu świadomości, niewątpliwie związanego z religią, 
lecz światopoglądowo nieokreślonego, bardzo eklektycznego i amorficznego.

Dzisiaj trudno jest wymienić dokładną liczbę wiernych poszczególnych wyznań 
na Białorusi, ponieważ oficjalna statystyka nic o tym nie mówi, podając jedynie liczbę 
oficjalnie zarejestrowanych gmin religijnych10. Dane uzyskane przez socjologów bia-
łoruskich można traktować jako szacunkowe. Wśród wierzących od 72% do 80% osób 
uważa się za prawosławnych; 9%–15% to katolicy; od 2% do 5% należy do różnych 
odłamów protestantyzmu; 0,2%–0,3% do wyznania mojżeszowego; blisko 1% wyzna-
je inne religie. W trakcie badań wyjaśniło się, że samoidentyfikacja wyznaniowa może 
nie zgadzać się z identyfikacją według kryterium wiary–niewiary, ponieważ w samo-
identyfikacji badanych dominuje tożsamość kulturowo-cywilizacyjna. W świadomo-
ści części pytanych tożsamość wyznaniowa występuje jako swoisty substytut tożsa-
mości etnicznej i kulturowej11. 

9	 Основы идеологии…, s. 279–280.
10	 W dniu 01.01.2014 r. na Białorusi istniało 1615 prawosławnych gmin religijnych i 488 katolic-

kich. W ogólnej strukturze wyznaniowej kraju stanowiły odpowiednio 48% i 16%. Л. Е. Земля-
ков, А. В. Шерис, Религиозный фактор в национальной безопасности Республики Беларусь: 
политико-правовые аспекты, [w:] Философские исследования. Сборник научных трудов, 
выпуск 2, Минск 2015, s. 161–162.

11	 Л. Е. Земляков, op. cit., s. 38; Л. Е. Земляков, Н. С. Щёкин, op. cit.; Основы идеологии…, 
s. 280; Особенности конфессиональной структуры Республики Беларусь, [w:] Посткомму-
нистическая Беларусь в процессе религиозной трансформации. Сборник статей, ред. А. В. 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



81Identyfikacja religijna i państwowa polityka wyznaniowa Białorusi

Беларусазнаўчыя даследаванні 10/2016

W pewnym stopniu potwierdzają to inne badania socjologiczne. O ile 93,5% lud-
ności kraju w 2011 roku deklarowało przynależność do jakiegoś wyznania, o tyle tylko 
65% przyznawała, że wierzy w Boga12. Tak istotna rozbieżność między deklarującymi 
przynależność do konkretnego wyznania a liczbą wierzących wskazuje na specyfikę 
religijnej tożsamości Białorusinów, istotnie wykraczającej poza ramy tradycyjnych 
zachowań religijnych. Ponadto, składniki pozareligijne, na przykład tożsamości pra-
wosławnej, przeważają częstokroć nad religijnymi, nieraz w ogóle obywając się bez 
nich13. Spora różnica między liczbą wierzących i utożsamiających się z poszczególny-
mi wyznaniami tłumaczy się właśnie fenomenem „kulturowo-religijnej” tożsamości, 
kiedy to niezależnie od wiary lub niewiary człowiek za pośrednictwem religii identyfi-
kuje się z tym kręgiem kulturowym, w kształtowaniu którego historycznie dana religia 
uczestniczyła.

Istnieje też zróżnicowanie pod względem stopnia religijności między regionami 
Białorusi. O wiele częściej utożsamiają się z określonym wyznaniem mieszkańcy ob-
szarów zachodnich niż wschodnich. W  przygranicznych z  Polską regionach Biało-
rusi religia ma w życiu powszednim dalece większe znaczenie niż w  jej obwodach 
wschodnich14. O ile w praktykach religijnych codziennie uczestniczy 2,9% mieszkań-
ców obwodu grodzieńskiego, o tyle na przykład w Mińsku – 0,2%. Przy tym tożsa-
mość religijna białoruskich prawosławnych, przejawiająca się we w miarę regularnym 
uczestnictwie we mszy świętej, jest zaakcentowana słabiej niż odpowiednie tożsa-

Данилов, Минск, 2002, s. 13; Д. К. Безнюк, op. cit., s. 75. Według badań niezależnego białoru-
skiego ośrodka socjologicznego NISEPI, w roku 2013 prawosławnych było – 74,2%, katolików 
– 14,7%, („Новости НИСЭПИ”, выпуск 2 февраля 2013, s. 50). Natomiast w niereprezentatyw-
nym sondażu internetowym, przeprowadzonym przez białoruski tygodnik „Nasza Niwa” w marcu 
2015 r., przynależność do prawosławia deklarowało 30% wśród 2631 zgłoszonych odpowiedzi; 
za ateistów i agnostyków uznawało się 21%; za katolików – 20%; „chrześcijan ponad podziała-
mi” – 17%; unitów – 8%; protestantów – 3% (Апытанні nn.by. Якой вы веры?, „Наша ніва”, 18 
сакавіка 2015, nr 11, s. 2).

12	 В. Федорович, Верующих в  Беларуси меньше, чем… православных, „Свободные новости 
плюс”, 4 декабря 2012, nr 1, s. 6. Analizy dokonano na podstawie danych uzyskanych w sonda-
żach przeprowadzonych przez Ośrodek Informacyjno-Analityczny przy Prezydencie Białorusi. 
Dla porównania, w roku 1997 z konkretnym wyznaniem utożsamiało się 77,8% mieszkańców 
Białorusi, z których za wierzących uważało się tylko 49% (badania przeprowadzone przez Ośro-
dek Badań Socjologicznych i Politycznych Białoruskiego Uniwersytetu Państwowego, w ramach 
którego pytano 4983 osoby). Л. Г. Новикова, op. cit., s. 96.

13	 Przykładowo, według danych rosyjskiego ośrodka badawczego ROMIR w 2002 r. za prawosław-
nych uważało się 69,3% Rosjan, a w Boga wierzyło 60%. Analiza rezultatów sondaży wykazała, 
że samoidentyfikacja – „jestem prawosławny” – w szeregu wypadków wynika nie z wyznania 
wiary albo akceptacji „prawosławnego stylu życia”, lecz wyłącznie z uznania prawosławia za 
historycznie wykształconą w Rosji tradycję. Л. П. Ипатова, Православная идентичность как 
персональный портрет, [w:] Гражданские, этнические и религиозные идентичности в со-
временной России, oтветственный редактор В. С. Магун. Москва, 2006, s. 170–171.

14	 М. Т. Авсиевич, Л. Е. Земляков, П. Н. Савостенок, Религия в условиях современных перемен 
в Беларуси, Минск 1999, s. 16.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



Jerzy Waszkiewicz 82

Studia Białorutenistyczne 10/2016

mości protestantów i katolików. Istnieją również istotne odrębności uwarunkowane 
rozmaitymi cechami, w tym także narodowymi. Na przykład w obwodzie grodzień-
skim wśród wierzących mniej więcej regularnie uczestniczy w praktykach religijnych 
50,8% pytanych Polaków, 26,2% Białorusinów i 22,3% Rosjan15.

Swoistość środowiska etnicznego w istotny sposób wpływa też na charakter, treść 
i ukierunkowanie religijności poszczególnych grup ludności. W strukturze społeczeń-
stwa białoruskiego są obecne grupy wyznaniowe reprezentujące zbiorowości etniczne, 
wyróżniające się wśród rdzennej ludności przynależnością narodową i wyznaniową. 
Takie grupy kształtowały się z reguły w trakcie długotrwałych wpływów określonego 
wyznania na specyficzne elementy kulturowe i cechy kulturalno-obyczajowe tej gru-
py etnicznej, z  którą wyznanie było historycznie związane. Poszczególne składniki 
kompleksu kultowego (rytuały, obrzędowość religijna, obyczaje, tradycje) nabierają 
wówczas charakteru i zabarwienia etnicznego. W konsekwencji różnice religijne są 
postrzegane jako etniczne, a  etniczne jako religijne, czyli odmienność wyznaniowa 
staje się wyznacznikiem etnicznym, uświadomienie zaś przynależności etnicznej utoż-
samia się z przynależnością wyznaniową.

Polska mniejszość narodowa na Białorusi nie stanowi pod tym względem wyjątku. 
Trwałość tradycji wyznaniowej oraz zachowanie tradycji rodzinnych w postaci pry-
watnej pamięci są najbardziej znaczącymi czynnikami zachowania polskiej tożsamości 
narodowej. Polskość białoruskich Polaków nie posiada charakteru ekskluzywnego i nie 
wyklucza możliwości innej identyfikacji etnicznej. O  wiele mocniej zaakcentowana 
jest ich identyfikacja jako katolików. W warunkach utraty przez język polski znaczenia 
polska tożsamość etniczna i kulturowa na Białorusi zachowywana bywa przeważnie 
dzięki ścisłym związkom z wyznaniem. Świadczy o tym fakt, że identyfikacja z przed-
stawicielami wyznania (81,1%) znacznie przewyższa takową z reprezentantami własnej 
narodowości (58%). Przy tym religijność białoruskich Polaków jest silnie zaakcento-
wana (za katolików uważa się 93,4% respondentów, w Boga wierzy 89,4% pytanych 
Polaków). Białoruscy Polacy podkreślają rolę Kościoła w zachowaniu polskiej kultury 
narodowej (78,6%). W odpowiedziach na otwarte pytanie „Co dla Pana(i) oznacza by-
cie przedstawicielem własnej narodowości, bycie Polakiem?” przeważają odpowiedzi 
wskazujące na znaczenie zachowania tradycji narodu (29,7%), uświadomienie przyna-
leżności wyznaniowej (26%). Pamięć o korzeniach i pochodzeniu (16%), znajomość 
narodowej historii i kultury (12,3%), znajomość języka ojczystego i posługiwanie się 
nim (8,9%) istotnie im ustępują16. Należy jednak pamiętać, że polska tożsamość jest 
bardzo homogeniczna. Opiera się nie tylko na etniczności, ale też na tradycji i warto-

15	 Е. М. Бабосов, op. cit., s. 65–67.
16	 Analizę cech etnicznej i kulturowej tożsamości białoruskich Polaków przeprowadzono w Insty-

tucie Socjologii NAN Białorusi w grudniu 2008 r. (787 respondentów) podczas realizacji badań 
Polska diaspora na Białorusi jako fenomen społeczno-kulturalny. А. Л. Ластовский, Этнокуль-
турная идентичность поляков в Беларуси, „Социология” 2011, nr 1, s. 123–124, 126–128; 
vide: Н. Беспамятных, Г. Кобяк, У. Розенфельд, Г. Щелбанина, Национальное самосознание 
поляков Гродненской области: проблемы изучения, [w:] Беларусы і палякі: дыялог народаў 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



83Identyfikacja religijna i państwowa polityka wyznaniowa Białorusi

Беларусазнаўчыя даследаванні 10/2016

ściach wiary. W Polsce tożsamość wyznaniowa jest równie ważna, jak narodowa, two-
rząc razem swoisty „stop” polskości. Ponad 70% Polaków mieszkających na Białorusi 
wybrało jednocześnie samoidentyfikację „Polak” i „wierzący”17.

Po przeprowadzeniu szeregu badań niektórzy białoruscy socjolodzy doszli do 
wniosku, że przynależność wyznaniowa białoruskich Polaków wywiera dominujący 
bądź decydujący wpływ na ich narodowe samookreślenie. Zaznacza się przy tym, że 
tożsamość etniczna i kulturowa Polaków na Białorusi w istotny sposób różni się od 
tradycyjnego typu tożsamości narodowej. Podaje się nawet w wątpliwość zasadność 
używania takiego terminu do opisu tożsamości zbiorowej tej „grupy etnicznej”18. Za-
pomina się jednak, że zastosowanie podobnych kryteriów oceny do współczesnych 
Białorusinów również może kwalifikować ich do kategorii „grupy etnicznej”19. 

Wydaje się, że mimo religijnego „odrodzenia” znaczenie czynnika wyznanio-
wego, jako formy utożsamiania się obywateli Białorusi z  określoną grupą ludno-
ści, w istotny sposób zmalało. Jako dowód przytacza się na przykład wyniki spisów 
ludności, świadczące o  spadku liczby polskiej mniejszości narodowej i praktycznie 
niezmiennej liczebności katolickiej ludności w  kraju, co tłumaczy się „wyważoną” 
edukacyjną i wyznaniową polityką państwa na Białorusi Zachodniej20. Rzeczywiście, 
zgodnie z oficjalnymi danymi, w latach 1989–2009 liczba Polaków na Białorusi, nie 
emigrujących z kraju masowo, zmniejszyła się o 123 tysięcy. Trzeba jednak uwzględ-
nić, że w  latach 1989–1999 spadek liczebności był bardzo nieznaczny (22 tys.), co 
odpowiadało ogólnemu spadkowi liczby ludności kraju w tamtym okresie. W latach 
1999–2009 natomiast liczba ta wzrosła prawie pięciokrotnie, sięgając ponad 100 ty-
sięcy osób21. Zaznaczmy, że tak gwałtowne zmniejszenie się liczebności zbiegło się 
w czasie ze wzmożeniem restrykcyjnej polityki państwa białoruskiego wobec polskiej 
mniejszości narodowej i delegalizacją Związku Polaków na Białorusi w 2005 roku. 

і  культур Х–ХХ ст.: Матэрыялы Міжнароднага круглага стала (Гродна, 28–30 верасня 
1999 г.), Гродна 1999, s. 514.

17	 Е. Н. Данилова, Гражданские и этнические идентификации в России и Польше, [w:] Граж-
данские, этнические и религиозные идентичности в современной России (Ответственный 
редактор В. С. Магун), Москва, 2006, s. 82.

18	 Л. Навуменка, Этнічная ідэнтычнасць палякаў на Беларусі, „Гістарычны Aльманах” 2002, 
nr 6, s. 187; А. Л. Ластовский, op. cit., s. 126–127.

19	 Chodzi o totalną rusyfikację Białorusinów, zarówno językową, jak i wynikającą z niej kulturową (na 
razie powierzchowną). Np. według badań, przeprowadzonych przez Ośrodek Systemowych Techno-
logii Biznesowych SATIO, większość telewidzów na Białorusi preferuje programy w języku rosyj-
skim: 65% telewidzów woli oglądać programy wyłącznie po rosyjsku; 32% opowiada się za prze-
ważnie rosyjskojęzycznymi programami. Stuprocentowe nadawanie w języku białoruskim akceptuje 
zaledwie 1,7% pytanych. „Рускі мір” у галаве, „Народная Bоля”, 2 чэрвеня 2015, nr 47, s. 3. 

20	 І. А. Марзалюк, Уплыў канфесійнага фактара на фарміраванне этнічнай і нацыянальнай 
свядомасці насельніцтва Беларусі ў ХІV пачатку ХХІ стагоддзяў, [w:] Этнічная, моўная 
і культурная разнастайнасць у сучасным грамадстве. Зборнік навуковых прац удзельнікаў 
Міжнароднай навукова-практычнай канферэнцыі 29–30 мая 2014 г., Магілёў 2014, s. 36.

21	 Ibidem.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



Jerzy Waszkiewicz 84

Studia Białorutenistyczne 10/2016

Nie jest wykluczone, że w tych warunkach część Polaków obawiała się przyznawać do 
swojej narodowości podczas przeprowadzanego w 2009 roku spisu ludności.

Warto zwrócić uwagę na pewne zaniepokojenie białoruskich autorów poruszają-
cych kwestie związane z polską mniejszością narodową. Wskazywano m.in. na rzeko-
me poparcie białoruskich zjednoczeń katolickich przez Związek Polaków na Białorusi 
i Episkopat Polski. Pejoratywnie wzmiankowano również o odprawianych po polsku 
nabożeństwach i wygłaszanych w tym języku kazaniach, kolportażu polskojęzycznej 
literatury mającej mieć charakter „polonizatorski”. Jednocześnie inicjatywy Kościoła 
prawosławnego, zmierzające do wspierania tendencji „do pogłębiania związków Bia-
łorusinów z kulturą rosyjską”, uznawano za proces pozytywny22.

Od roku 1989 ogólna liczba organizacji religijnych na Białorusi wzrosła ponad czte-
rokrotnie23. Położono również kres komunistycznej polityce wojującego ateizmu, co nie 
mogło nie wpłynąć na stosunki wzajemne państwa i Kościoła. Pojawia się zatem pytanie, 
na jakich zasadach będzie budowany nowy układ w warunkach pluralizmu religijnego.

Współcześni białoruscy ideolodzy zakładają, że stosunki między państwem i or-
ganizacjami religijnymi w  istocie swej mają charakter polityczny, a  religia stanowi 
atrybut ideologii białoruskiej państwowości24. Uznają także za celowe wprowadzenie 
terminu „polityka państwowo-wyznaniowa”, przez którą rozumie się m.in. „świadomą 
działalność państwa, jego aparatu w celu osiągnięcia pożądanych rezultatów w dzie-
dzinie religijnej instrumentami władczymi”25. Nawet aspirujący do miana współcze-
snych prawosławnych „teologów” białoruscy badacze nie uznają religii za wyłącznie 
osobistą sprawę jednostki, twierdząc, że: „religia ma znaczenie dla państwa, ponieważ 
religia nie jest rzeczą prywatną”26.

22	 Е. М. Бабосов, Динамика религиозности в  независимой Беларуси, Минск 1995, s.  45–46. 
W tej analizie, dokonanej jeszcze przed referendum 1995 r., ostrzegano, że polskie wpływy mogą 
doprowadzić do konfliktów podczas dyskusji w kwestii nadania językowi rosyjskiemu na Biało-
rusi statusu drugiego państwowego. Nie sugerując motywacji powyższych wywodów. zaznacz-
my, że J. M. Babosow, niegdysiejszy krytyk „katolickich falsyfikatorów nauki”, wcześniej był 
zwolennikiem ateistycznych propagandy i wychowania. Е. М. Бабосов, Современный католи-
цизм и наука, Минск 1964; Атеистическое воспитание студентов (Редколегия: Е. М. Бабо-
сов, М. Я. Ленсу, И. М. Квашнина), Минск 1978; А. Верещагина, О некоторых тенденциях 
современной конфессиональной ситуации в Беларуси, „Социология” 1998, nr 2. s. 43; Этно-
национальное и религиозное самоопределение белорусов, Минск 2002, s. 51–52; А. В. Дани-
лов, В. А. Мартинович, Особенности конфессиональной структуры Республики Беларусь, 
[w:] Посткоммунистическая Беларусь в  процессе религиозной трансформации. Сборник 
статей, ред. А. В. Данилова, Минск, 2002, s. 9.

23	 Л. Е. Земляков, Взаимоотношение государства…, s. 37; Л. Е. Земляков, Н. С. Щёкин, op. cit.
24	 Основы идеологии…, s. 286–287. Przywołany cykl wykładów, wydany przez Akademię Zarzą-

dzania przy Prezydencie Białorusi i będący dziełem 25 reżimowych naukowców, stanowi niejako 
oficjalną interpretację białoruskiej dydaktyki ideologicznej – może uchodzić za swego rodzaju 
wzór wykładni ideologii państwa białoruskiego.

25	 Л. Е. Земляков, Н. С. Щёкин, op.cit.; Основы идеологии…, s. 284.
26	 А. В. Данилов,  Религиоведческий подход к выработке концепции религии в „Законе о 

религиозных организациях Республики Беларусь”, [w:] Посткоммунистическая Беларусь 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



85Identyfikacja religijna i państwowa polityka wyznaniowa Białorusi

Беларусазнаўчыя даследаванні 10/2016

Uznaje się świecki charakter państwa i sekularyzację sfery publicznej, jednocze-
śnie zaznacza się jednak, że na Białorusi rola religii postrzegana jest niejednoznacznie. 
Chodzi tu przede wszystkim o „procesy wykraczające poza jej obręb i  implikujące 
wpływ religii na populację”27, głównie zmiany w  trybie życia i  sposobie myślenia 
ludzi zachodzące w efekcie oddziaływania religii28. Dlatego państwo jako „gwarant 
społeczno-kulturalnej stabilności”29 przejawia zainteresowanie religią. Jest w stosun-
ku do niej „neutralne i indyferentne […], będąc zainteresowanym zachowaniem swej 
własnej tożsamości”30. W kształtowaniu fundamentalnych wartości społecznych pań-
stwo powinno „sprzyjać własnym [wyróżn. J. W.] tradycyjnym religiom”31. Nie od 
rzeczy będzie tu przypomnienie, że konkurencyjne postrzeganie religii jako czynnika 
wpływającego na świadomość społeczną jest wyraźną pozostałością po minionej epo-
ce, pasującą do monopolu ideologicznego, narzucanego przez państwo autorytarne.

W  pierwszych latach istnienia niezależnej Białorusi rozpoczęto kształtowanie 
nowego wzoru prawno-politycznych i  państwowo-wyznaniowych stosunków, które 
zostały uregulowane przez konstytucję oraz ustawę o wolności wyznań32. Fundamen-
talnym dokumentem legalizującym zmiany w tej dziedzinie było uchwalenie w roku 
1994 Konstytucji Republiki Białorusi, tworzącej podstawy demokratycznych zasad or-
ganizacji państwa. Część pierwsza artykułu 16 ustawy zasadniczej głosiła:

Wszystkie religie i wyznania są równe w obliczu prawa. Wprowadzenie jakichkolwiek przywi-
lejów lub ograniczeń jednej religii lub wyznania w stosunku do innych nie jest dopuszczalne33. 

Ten klarowny i  jednoznaczny w sensie prawnym zapis w 1996 roku zastąpiono 
bardziej mętnym sformułowaniem. Odpowiednia część artykułu została zmieniona 
i obecnie obowiązuje w następującej redakcji: 

Religie i wyznania są równe w obliczu prawa. Stosunki państwa i organizacji religijnych są 
regulowane przez prawo z uwzględnieniem ich wpływu na kształtowanie się duchowych, 
kulturalnych i państwowych tradycji białoruskiego narodu34. 

в процессе религиозной трансформации. Сборник статей, под ред. А. В. Данилова, Минск 
2002, s. 106.

27	 Ibidem.
28	 Л. Е. Земляков, Взаимоотношение государства…, s. 37.
29	 Ibid.
30	 Ibid.
31	 А. В. Данилов, Религиоведческий подход…, s. 106.
32	 Закон Республики Беларусь О  свободе вероисповеданий и  религиозных организациях от 

17 декабря 1992 г., № 2054–ХII (с изм. и доп. от 17.01.1995), „Ведомости Верховного Сове-
та Республики Беларусь” 1995, nr 13.

33	 Канстытуцыя Рэспублікі Беларусь, Мінск 1994, s. 5.
34	 Канстытуцыя Рэспублікі Беларусь 1994 года (са змяненнямі і дапаўненнямі). Прынята на 

рэспубліканскім рэферэндуме 24 лістапада 1996 года, Мінск 2001, s. 8. Dokonana w roku 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



Jerzy Waszkiewicz 86

Studia Białorutenistyczne 10/2016

Taki zapis faktycznie oznacza zalegalizowanie braku równości religii między sobą. 
Ponadto kryterium kształtowania się duchowych, kulturalnych i państwowych tradycji 
nie jest kategorią prawną i może być traktowane w dowolny sposób, w zależności od 
politycznych, społecznych i naukowych przekonań znajdujących się u władzy grup.

Ostatecznie model państwowo-wyznaniowych stosunków został prawnie uregulo-
wany w roku 2002, po uchwaleniu Ustawy o wolności sumienia i organizacjach reli-
gijnych.35 W posiadającej moc prawną preambule tej ustawy zapisano, że: 

Niniejsza Ustawa reguluje stosunki prawne w zakresie praw człowieka i obywatela do wol-
ności sumienia i wolności wyznania […] wychodząc z  […] uznania decydującej roli Ko-
ścioła prawosławnego w  historycznym kształtowaniu się i  rozwoju duchowych, kultural-
nych i państwowych tradycji narodu białoruskiego; duchowej, kulturalnej i historycznej roli 
Kościoła katolickiego na terytorium Białorusi; nieodłączności od wspólnej historii narodu 
Białorusi Kościoła ewangelicko-luterańskiego, judaizmu i islamu […]”36.

W tym sformułowaniu zawarto właśnie interpretację wprowadzonego wcześniej 
zapisu konstytucyjnego o  uwzględnieniu wpływu wyznań na kształtowanie ducho-
wych i kulturalnych tradycji narodu.

Prorządowi ideolodzy okrzyknęli ten akt prawny przejściem do zróżnicowanego 
modelu stosunków państwa z  poszczególnymi konfesjami, podkreślając, że prawo-
sławie historycznie było głównym wyznaniem kulturotwórczym i  zawsze sprzyjało 
konsolidacji społeczeństwa białoruskiego. Ich zdaniem „równość religii może być 
tylko w  sensie prawnym, lecz nie kulturalno-historycznym”37, ponieważ państwo 
posiada prawo wybierania partnerów do współpracy spośród organizacji religijnych 
„z uwzględnieniem ich roli w kształtowaniu kultury kraju”38. Państwo nie ma obo-
wiązku wspierania wszystkich „bez wyboru” wyznań, ma prawo czynić to według 
własnego uznania39. Prawdziwie demokratyczne pojmowanie równości, twierdzą nie-

1996 „nowelizacja” konstytucji z 1994  r. była tak gruntowna, że w nowej redakcji faktycznie 
może uchodzić za nową konstytucję, istotnie zmieniającą ustrój państwowy.

35	 Закон Респ. Беларусь О  свободе совести и  религиозных организациях, 31.10.2002 г.,  
nr 137–З, „Национальный реестр правовых актов Республики Беларусь” 2002, nr 123, 2/886.

36	 Ibidem. Zastanawia tu wzmianka o „Kościele ewangelicko-luterańskim”, który nigdy nie miał 
na Białorusi liczących się wpływów. Reformacja, protestantyzm istniały na Białorusi głównie 
w postaci kalwinizmu (przeważnie wśród magnatów) i arianizmu.

37	   Л. Е. Земляков, Взаимоотношение государства…, s. 291.
38	 Ibid.
39	 Ibid. Podejmowane są też próby przedstawienia tego nowego modelu w sposób bardziej otwarty 

i karkołomny zarazem. Utrzymuje się m.in., że ustawa o wolności sumienia i religijnych orga-
nizacjach stanowi syntezę rudymentów polityczno-prawnej tradycji wyznaniowej istniejącej na 
Białorusi, „z rosyjskim Kościołem prawosławnym w roli kościoła państwowego; elementów so-
wieckiego modelu ateizmu państwowego, złagodzonej niektórymi tezami modelu separacyjnego; 
elementów modelu kooperacyjnego, charakteryzującego się współdziałaniem państwa, zachowu-

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



87Identyfikacja religijna i państwowa polityka wyznaniowa Białorusi

Беларусазнаўчыя даследаванні 10/2016

którzy zwolennicy takiego podejścia, zakłada uwzględnienie znaczenia określonego 
systemu religijnego dla danego narodu w procesie jego kształtowania się40.

Ponieważ rola Kościoła prawosławnego we wspomnianym procesie jest uznana 
przez prawo za decydującą, spróbujmy skrótowo rozważyć główne czynniki o charak-
terze religijnym, które wpłynęły na proces kształtowania się narodu białoruskiego. Nie 
ulega wątpliwości, że w XI–XII wieku prawie całe terytorium współczesnej Białoru-
si znajdowało się w  sferze wpływów prawosławnej tradycji chrześcijańskiej. Jednak 
w wiekach następnych Białoruś nie rozwijała się jako państwo jednonarodowe, z jed-
ną religią państwową. Co więcej, ziemie białoruskie w  ciągu wielu stuleci wchodzi-
ły w  skład wieloetnicznych, wielowyznaniowych tworów państwowych: Wielkiego 
Księstwa Litewskiego (WKL), Rzeczypospolitej Obojga Narodów oraz Imperium Ro-
syjskiego. Począwszy od XVI wieku uległ przyśpieszeniu proces polonizacji wyższych 
warstw WKL, którego elity dokonały wyboru na korzyść żywotniejszej polskiej kultury 
i bardziej wpływowego katolicyzmu. Zatem miejscowa elita nie należała do wyznania 
prawosławnego, a przecież właśnie ona była głównym czynnikiem kulturotwórczym. 
Natomiast naród, „lud prosty” od końca XVI wieku stopniowo nawracał się na unię. Po 
upływie dwóch stuleci rola prawosławia w rozwoju białoruskiej kultury i tradycji była 
już marginalna. Po rozbiorach Rzeczypospolitej proces polonizacji zastąpiony został 
wkrótce procesem rusyfikacji. Elity ponownie stanęły przed wyborem i przeważająca 
ich część znowu wybrała wpływową religię państwową. Jeśli zaś chodzi o  masy lu-
dowe, to nieliczni podówczas prawosławni pozostali przy swoim wyznaniu, natomiast 
unię w 1839 roku skasowano, wcielając jej wiernych do Rosyjskiego Kościoła Prawo-
sławnego. Zaznaczyć należy, iż kultura, którą prawosławie rosyjskie krzewiło na Bia-
łorusi, była rosyjska, a nie białoruska. A zatem Białorusini historycznie nie byli naro-
dem jednowyznaniowym i żadne z głównych dziś na Białorusi wyznań nie wpływało 
w sposób decydujący na historyczny proces samoidentyfikacji Białorusinów. W wieku 
XX prawosławie, podobnie jak inne wyznania, było w Związku Sowieckim zwalczane 
przez komunistów i nie wywarło większego wpływu na społeczeństwo. A więc przypi-
sywanie mu „decydującej” roli jest niczym innym jak ekstrapolacją dzisiejszej sytuacji 
wyznaniowej i politycznej na odległe epoki historyczne. Trochę ponad dwadzieścia lat 
swobodnego rozwoju życia religijnego oraz faworyzowania prawosławia przez państwo 
– to zbyt krótki okres, by wyrobić w społeczeństwie nową, autentyczną tradycję. Tym 
bardziej, że teologia prawosławna, w  odróżnieniu od katolickiej i  protestanckiej, nie 
posiada rozwiniętej, dobrze opracowanej doktryny społecznej, uzasadniającej wartość 
demokracji i praw człowieka, dlatego nie koresponduje z przeważającą we współczesnej 
Europie tendencją rozwoju społecznego. Mimo to w ostatnich latach usiłuje się włączyć 
prawosławie w ideologię narodową i uczynić z Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego 
jeden z symboli białoruskiej tożsamości narodowej. 

jącego swój świecki charakter, z najbardziej wpływowymi organizacjami religijnymi względem 
szeregu ważnych zagadnień”. Л. Е. Земляков, Н. С. Щёкин, op. cit.

40	 Д. К. Безнюк, op. cit., s. 78.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



Jerzy Waszkiewicz 88

Studia Białorutenistyczne 10/2016

Bibliografia

Awsijewicz, M. T., Ziemlakow, L. J., Sawastionok, P. N. (1999). Rieligija w usłowijach sowrie-
miennych pieriemien w Biełarusi. Minsk: Ministerstwo obrazowanija Riespubliki Biełaruś, 
Akadiemija posledipłomnogo obrazowanija.

Babosow, J. M. (2013), Sociodinamika rieligioznosti w  sowriemiennom biełorusskom ob-
szcziestwie. Sociołogija, 3, s. 62–68.

Kniaziew, S. W., Rieszietnikow, S. N. (red). (2005). Osnowy ideologii biełorusskogo gosudarstwa. 
Kurs lekcij. Cz. II. Minsk: Akadiemija uprawlenija pri Priezidientie Riespubliki Biełaruś.

Marzaluk, I. A. (2014). Upłyu kanfiesijnaha faktara na farmirawannie etnicznaj i nacyjanal-
naj swiadomasci nasiennictwa Biełarusi u XIV paczatku XXI stahoddziau. W: Etniczna-
ja, mounaja i kulturnaja raznastajnasć u suczasnym hramadstwie. Zbornik nawukowych 
prac udzielnikau Miżnarodnaj nawukowa-praktycznaj kanfierencyji 29–30 maja 2014 h. 
(s. 33–36). Mahilou: Ministerstwa adukacyji Republiki Biełaruś, Mahilouski dziarżauny 
uniwiersitet charczawannia.

Nowikowa, L. G. (1998). Osnownyje charaktieristiki dinamiki rieligioznosti nasielenija. Socio-
łogiczieskije Issledowanija, 9, s. 93–98.

Ziemlakow, L. J. (2011). Wzaimootnoszenije gosudarstwa i konfiessij w Riespublikie Biełaruś. 
Problemy uprawlenija, 4(41), s. 37–43.

Biezniuk, D. K. (2003). Rieligioznaja situacija w  Biełarusi (opyt kompleksnogo opisanija). 
Sociołogija, 2, s. 72–78.

Summary

The present article seeks to analyze the religious trends in the development of the Belaru-
sian society during the period of the transformation of the former Soviet Union, on the basis 
of research by Belarusian sociologists. Special attention is paid to the religions identification 
of the Belarusians, the strength of religious beliefs and the religions behaviour of the citizens. 
Analysis covers inter alia the confessional, geographical and ethnic factors, which influence the 
religiousness among certain groups of the population, and the mutual relationship between 
the State and the Church under the laws concerning the freedom of conscience. In this aspect 
we analyze the currently propagated idea about the “diversified” model of interaction between 
the State and individual denominations. 

Key words: religion, Church, Belarus, religiousness of post communist societies, sociology, 
religious, State, religious policy

Streszczenie

W artykule podejmuje się próbę analizy zagadnienia identyfikacji wyznaniowej mieszkań-
ców Białorusi w okresie transformacji społecznej, związanej z rozpadem ZSRS, na podstawie 
badań białoruskich socjologów. Wskazuje się również czynniki wpływające na tożsamość re-
ligijną ludności, stopień jej religijności oraz motywy zachowań religijnych. Zwraca się m.in. 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS



89Identyfikacja religijna i państwowa polityka wyznaniowa Białorusi

Беларусазнаўчыя даследаванні 10/2016

uwagę na czynniki o charakterze wyznaniowym, geograficznym i etnicznym, ukierunkowujące 
religijność niektórych grup ludności. Porusza się także kwestię stosunku państwa białoruskie-
go do Kościoła na tle obowiązującego ustawodawstwa w zakresie wolności sumienia. W tym 
aspekcie omawia się lansowaną obecnie na Białorusi tezę o „zróżnicowanym” modelu stosun-
ków państwa z poszczególnymi wyznaniami.

Słowa kluczowe: religia, wyznanie, Kościół, Białoruś, religijność społeczeństw postkomuni-
stycznych, socjologia, wierni, państwo, polityka wyznaniowa

Рэзюме

У артыкуле, на падставе даследаванняў беларускіх сацыёлагаў, аналізуюцца прабле-
мы канфесійнай ідэнтычнасці жыхароў Беларусі ў перыяд грамадскіх перамен у сувязі 
з распадам СССР. Разважаюцца фактары, якія маглі паўплываць на рэлігійнае атаясам-
ліванне насельніцтва, ступень рэлігійнасці жыхароў Беларусі, а таксама матывы рэлігій-
ных паводзінаў. Звяртаецца таксама ўвага на фактары канфесійнага, геаграфічнага і эт-
нічнага характару, якія арыентуюць рэлігійнасць некаторых груп насельніцтва. Акрамя 
таго, у публікацыі закранаецца пытанне адносінаў беларускай дзяржавы да Царквы на 
фоне існуючага заканадаўства ў сферы вольнасці сумлення. У дадзеным аспекце разгля-
даецца папулярны ў Беларусі ў сучасны перыяд тэзіс пра „дыферэнцыраваную” мадэль 
адносін дзяржавы да асобных веравызнанняў.

Ключавыя словы: рэлігія, веравызнанне, Царква, Беларусь, рэлігійнасць насельніцтва 
былых камуністычных краін, сацыялогія, вернікі, дзяржава, канфесійная палітыка

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:55

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

