
Literaturoznawstwo
DOI:10.17951/sb.2018.12.155-173
Studia Białorutenistyczne 12/2018

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Katarzyna Wasińczuk
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II (Polska)
The John Paul II Catholic University of Lublin (Poland)

e-mail: pik.wasinczuk@op.pl

https://orcid.org/0000-0002-3340-0137

„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема 
духовных исканий в русской и белорусской драматургии 
ХХI в. (на примере избранных произведений)
„New drama” and (new) spirituality. The problem of spiritual quests in Russian and Belarusian drama 
of the 21st century (with examples from selected works)

„Nowy dramat” i (nowa) duchowość. Problem duchowych poszukiwań w rosyjskiej i białoruskiej 
dramaturgii XXI w. (na przykładzie wybranych utworów)

„Новая драма” і (новая) духоўнасць. Праблема духоўных пошукаў у рускай і беларускай 
драматургіі ХХI ст. (на прыкладзе выбраных твораў)

Abstract

Contemporary Russian-language „new drama” (both Russian and Belarusian) is most often 
identified with plays performed using verbatim-theatre techniques, and with works of a documen-
tary character that feature hyper-realistic, naturalistic or Neo-Brutalist elements. However, this 
is not the only distinctive tendency in the poetics of contemporary Eastern Slavic drama. There 
exists a completely different, metaphorical and philosophical current of evolution of „new dra-
ma”. The present article is devoted to the concept of spirituality in new Russian (Ivan Vyrypayev, 
Vasiliy Sigarev) and Belarusian (Diana Balyko, Pavel Priazhko, Andrey Kureychik) drama, as it 
explores the sacral and spiritual elements in the latter and attempts to unveil the deeper meaning 
of several selected works. The author wishes to evaluate how spiritual issues are depicted, and 
to what modifications the presentation of these issues is subject to. Due to the obvious anthropo-
logical character of the works analyzed, where the human being and its spiritual queries become 
a semantic carrier, the literary character constitutes a primary analytical category in itself. The 
article is an attempt to analyze and interpret religious and spiritual elements in works that may 
sometimes not be perceived as a manifestation of faith. The article draws attention to the use of 
motifs known from the Christian cultural sphere and to the referencing and modernization of old 
Ruthenian anthropological types (such as strannik, yurodivy). The author showcases how contem-

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



Katarzyna Wasińczuk156

Studia Białorutenistyczne 12/2018

porary Russian and Belarusian playwrights depict the human being as a spiritual seeker, as they 
address both the sacred and the secularized understanding of spirituality.

Keywords: Belarusian „new drama”, Russian „new drama”, Diana Balyko, Andrey Kureychik, 
Pavel Priazhko, Ivan Vyrypayev, Vasiliy Sigarev

Abstrakt

Współczesny rosyjskojęzyczny (zarówno rosyjski, jak i białoruski) „nowy dramat” utożsa-
miany jest najczęściej ze sztukami realizowanymi metodą verbatim, z utworami dokumental-
nymi, w których wykorzystywane są elementy hiperrealistyczne, naturalistyczne czy neobruta-
listyczne. Nie jest to jedyna tendencja charakterystyczna dla poetyki współczesnej dramaturgii 
wschodniosłowiańskiej. Równolegle funkcjonuje bowiem zgoła inny, metaforyczno-filozoficz-
ny, kierunek rozwoju „nowego dramatu”. Artykuł poświęcony został problemowi duchowo-
ści w nowej dramaturgii rosyjskiej (Iwan Wyrypajew, Wasilij Sigariew) i białoruskiej (Diana 
Bałykо, Paweł Priażko, Andriej Kurejczyk). Celem była eksploracja elementów sakralnych 
i  duchowych, dotarcie do sensów głębokich wybranych utworów. Autor postanowił zbadać, 
w  jaki sposób prezentowane są problemy duchowe, jakim modyfikacjom podlega przedsta-
wienie tej problematyki. Ze względu na wyraźny antropologiczny rys utworów, w  których 
nośnikiem semantyki staje się człowiek i  jego wewnętrzne poszukiwania, to postać literacka 
stanowi w tekście podstawową kategorię badawczą. Artykuł jest próbą analizy oraz interpretacji 
religijnych i duchowych elementów w  tekstach niekiedy dalekich od manifestowania wiary. 
W artykule zwrócono uwagę na wykorzystanie motywów znanych z chrześcijańskiego kręgu 
kulturowego, przywołanie i  uwspółcześnienie staroruskich typów antropologicznych (takich 
jak strannik, jurodiwy). Udowodniono, że współcześni dramatopisarze rosyjscy i  białoruscy 
kreują obraz człowieka poszukującego, zwracając się zarówno ku religijnemu, jak również zse-
kularyzowanemu rozumieniu duchowości.

Słowa kluczowe: białoruski „nowy dramat”, rosyjski „nowy dramat”, Diana Bałyko, Andriej 
Kurejczyk, Paweł Priażko, Iwan Wyrypajew, Wasilij Sigariew

Анатацыя 

Сучасная рускамоўная (як руская так i  беларуская) „новая драма” асацыюецца 
найчасцей з  п’есамі, напісанымі метадам verbatim, з  дакументальнымі тэкстамі, у  якіх 
выкарыстоўваюцца гіперрэалістычныя, натуралістычныя ці неабрутальныя элементы. 
Але гэта не адзіная тэндэнцыя, характэрная для паэтыкі сучаснай усходнеславянскай 
драматургіі. Паралельна развіваецца іншая, метафарычна-філасофская плынь „новай 
драмы”. Даны артыкул прысвечаны праблеме духоўнасці ў  найноўшай рускай (Іван 
Вырыпаеў, Васілій Сігараў) і беларускай (Дзіяна Балыка, Павел Пражко, Андрэй Курэйчык) 
драматургіі. Мэта артыкула – выяўленне духоўных, сакральных элементаў выбраных 
твораў. Галоўная задача артыкула – аналіз спосабаў і  мэтаў прадстаўлення духоўных 
пытанняў, даследаванне мадыфікацый выяўленння духоўнай праблематыкі. Аналізуемыя 
творы вылучаюцца сваім антрапалагічным характарам, а носьбітам семантыкі з’яўляецца 
чалавек і  яго ўнутраныя пошукі, таму менавіта літаратурны персанаж становіцца 
асноўнай катэгорыяй даследавання. У артыкуле робіцца спроба аналізу і інтэрпрэтацыі 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



157„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема духовных исканий…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

рэлігійных і  духоўных элементаў у  творах, далёкіх ад маніфестацыі веры. Звяртаецца 
ўвага на выкарыстанне матываў і  тэмаў хрысціянскай культуры, на актуалізацыю 
старажытнарускіх антрапалагічных тыпаў (такіх як скіталец, юродзівы). Даказваецца, 
што сучасныя рускія і беларускія драматургі ствараюць вобраз чалавека ў стане духоўнага 
пошуку, звяртаючыся як да рэлігійнага, так і да свецкага разумення духоўнасці. 

Ключавыя словы: беларуская „новая драма”, руская „новая драма”, Дзіяна Балыка, Ан-
дрэй Курэйчык, Павел Пражко, Іван Вырыпаеў, Васілій Сігараў

В начале 90-тых гг., после распада СССР, в русском репертуарном театре 
произошел определенный спад. Ставилась в нем прежде всего классика, 
обычно в  традиционной интерпретации. Возникновение произведений 

„новой драмы” связано с  развитием негосударственных площадок, студийных 
театров, экспериментальных театров-лабораторий и организацией перформатив-
ных читок. Официальная сцена долго не принимала новодрамовских проектов. 
Сначала критика отнеслась к „новой драме” осторожно, скептически, даже враж-
дебно (называя ее „сраматургией” (Mięsowska, 2005, s. 203). В конце XX – начале 
XXI вв. новодрамовцы, (Иван Вырыпаев, Олег Богаев, братья Пресняковы, Васи-
лий Сигарев, Ярослава Пулинович и др.) нашли свое место в самых значитель-
ных театрах России. Их творчество признали исследователи, заметившие в нем 
насыщенную метафоричность, игровые отношения, интертекстуальность, неои-
споведальность, а также гиперреализм и неонатурализм, связанный с образами 
насилия. В России, как и во многих европейских странах, большую известность 
получили также русскоязычные произведения белорусских авторов. Междуна-
родное признание получили пьесы Николая Халезина, Андрея Курейчика, Павла 
Пряжко, Константина Стешика, Дианы Балыко. К сожалению, белорусская новая 
драма мало востребована отечественной сценой (Gulina, 2014, s. 135).

„Новая драма” – понятие, применяемое к разным драматургическим фено-
менам. Во-первых, оно относится к модификациям жанра драмы на рубеже XIX 
и XX в. Во-вторых, термин „новая драма” употребляется как определение творче-
ства драматургов, которые повлияли на обновление или трансформацию тради-
ционной драмы. В-третьих, данным понятием пользуется литературная критика, 
говоря о русской „новой волне”, т.е. о русской драматургии 70-тых и 80-тых гг. 
(Людмила Петрушевская, Нина Садур, Людмила Разумовская, Владимир Арро, 
Александр Галин и др.). Сегодня понятие „новая драма” приобретает очередное 
значение и относится к драматургии рубежа XX–XXI вв. „Новая драма” – явле-
ние многоаспектное. В силу этого отсутствует четкое определение, что в свою 
очередь вызывает неоднозначность мнений литературной и театральной крити-
ки. Таким образом, современная „новая драма” воспринимается как театральное 
движение, либо считается направлением современной литературы, либо отож-
дествляется с новейшими драматическими произведениями. На русской почве 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



Katarzyna Wasińczuk158

Studia Białorutenistyczne 12/2018

понятие „новая драма” ассоциируется с  известными конкурсами театрального 
творчества и  фестивалями (одноименная „Новая драма” или „Любимовка”), 
пьесами-вербатим, влиянием театра жестокости (In-Yer-Face theatre), особенной 
новодрамовской поэтикой, которой свойственны новые формы и неоднородная 
эстетика или с учебными центрами современной драматургии („уральская шко-
ла”, „тольятинский центр”) (Gonczarowa-Grabowska, 2007, s. 100).

Белорусская „новая драма” попала в поле зрения литературной и театраль-
ной критики в  начале XXI в. Именно тогда молодые белорусские драматурги 
(Андрей Курейчик, Николай Халезин, Павел Пряжко, Диана Балыко и др.) были 
отмечены на престижных международных конкурсах „Евразия”. Русскоязычная 
белорусская драма составляет особый феномен: авторы пишут на русском языке, 
ориентируются в основном на традицию русской литературы, но нередко обра-
щаются к реалиям и культуре Беларуси (Skoropanowa, 2007, s. 95). Литературная 
критика обращает внимание на значимость белорусской новой пьесы. Подчер-
кивается огромное влияние современной белорусской драмы на становление но-
вого литературного процесса. Действительно, формирование современной бело-
русской и русской „новой драмы” сильно связано с деятельностью белорусского 
„Свободного театра” и одноименным фестивалем. Литературный критик Павел 
Руднев отмечает, что новая драма возбуждает интерес к  диалектам, языковым 
изменениям. Белорусская драма, таким образом, привлекает еще и нетипичной 
„жизнью языка”, который почти истреблен из культурной жизни, но в новой дра-
ме появляются живые его формы (например, трасянка). Некоторые исследовате-
ли считают даже, что сегодня именно белорусская драма определяет направле-
ние „новой драмы” на всем постсоветском пространстве (Rudniew, 2018, s. 673).

Проблематика творчества новодрамовцев разнообразна. Она отражает в ос-
новном проблемы современности: жизнь низов общества, вездесущность наси-
лия, распад человеческих отношений, неограниченное потребление, различные 
аддикции, одиночество и  проблемы самоидентификации. В  новой драме зача-
стую используются исторические и мифологические образы. Самое интересное, 
однако, их тематический поворот к литературной классике русского реализма, 
то есть к этическим и духовным вопросам. Конечно, этот поворот происходит 
осторожно, как будто на ощупь. Ведь новая драма изображает тотальное вну-
треннее опустошение. Духовный поиск новодрамовских героев, в свою очередь, 
можно назвать контрастным и противоречивым – их вопросы часто сменяются 
осуждением, а множественные сомнения плодят индивидуальные решения вме-
сто универсальной истины. Несомненно, что проблема духовности затрагивает-
ся „новой драмой” все чаще.

„Духовность” – понятие, довольно широко используемое в  современной 
культуре и науке. Духовность является объектом изучения разных научных от-
раслей (антропология, религиоведение, социология, психология и др.). В связи 
с  тем, что существует множество контекстов, в  которых этот термин употре-
бляется, он становится все более расплывчатым, неоднозначным. Поэтому не-

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



159„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема духовных исканий…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

обходимо определить смысловой диапазон данного термина в  нашей работе. 
Согласно словарным дефинициям, „духовность” обозначает нематериальную 
сферу бытия и  относится к  нравственной, интеллектуальной природе челове-
ка, ко внутренней жизни, противополагаясь физической и  телесной сущности 
человека (Ożegow i  Szwiedowa, 2009, s.  284; Kuzniecow, 2008, s.  289; Lewicki 
2002, s. 105). Религиоведческие и социологические исследования акцентируют 
трансцендентный аспект духовности: поиск sacrum, общение с высшей силой, 
единение человека и Бога (Wargacki, 2016, s. 33; Mariański, 2013, s. 155). Так по-
нимаемая духовность разделяется на два вида: религиозную и внерелигиозную, 
причем обе они относятся к категории трансцендентного. Сегодня, в связи с раз-
личными культурными переменами и развитием секуляризационных процессов, 
понятие „духовность” расширяется (его дополняет, а иногда даже заменяет, тер-
мин „новая духовность”) и нередко сводится к трансгрессии, выходу за пределы 
человеческой ограниченности (Mariański, 2013, s. 158; Pasek i Skowronek, 2013, 
s. 8; Strzelecki, 2014, s. 51). В таком восприятии духовные возможности могут 
отождествляться наравне как с религиозными, или лучше сакральными (прояв-
ление высших сил), так психическими и  интеллектуальными способностями, 
а связь с трансценденцией не обязательна. В таком восприятии категорию Бога 
или sacrum заменяет жизненная ценность или человеческая внутренняя сила. 
Выcшая жизненная ценность теряет связь с трансценденцией, но исполняет по-
хожие функции: нравственная норма, объяснение цели жизни и смысла происхо-
дящего (Mariański, 2013, s. 159; Pasek i Skowronek, 2013, s. 8).

В  нашей статье мы используем оба этих термина: „духовность” и  „новая 
духовность”. „Духовность” понимается как универсальное явление, религиоз-
ный и внерелигиозный поиск трансценденции. Выражение „новая духовность”, 
в свою очередь, употребляется нами в трех значениях. Во-первых, оно относится 
к современной литературной трактовке феномена духовности, то есть указыва-
ет на актуальное изображение проблемы духовного поиска и касается перемен 
в  области моделирования персонажной системы, художественного мира и  т.д. 
Мы стараемся проследить, как „новая драма” фиксирует духовные переживания 
современного человека. „Новая духовность” обозначает в таком случае просто 
новую (конечно, не всегда новаторскую, но современную) трактовку данного 
феномена. Во-вторых, термин „новая духовность” относится к  различным из-
менениям в области духовного опыта человека XXI в., в том числе к околорели-
гиозному социальному феномену, „новой духовности” или „новой религиозно-
сти”. В современной белорусской и русской драматургии есть пьесы, в которых 
проблема духовного поиска выдвигается на первый план. Религиозная полемика 
и тема идейного хаоса нередко занимает в этих произведениях центральное ме-
сто. Оспариваются признанные когда-то религиозные истины и моральные за-
коны. Переосмыслению и критике особенно подвергается иудео-христианский 
культурный круг, матрица европейской цивилизации. На наш взгляд, в новодра-
мовских произведениях нашли отражение также некоторые идеи „Новой эры” 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



Katarzyna Wasińczuk160

Studia Białorutenistyczne 12/2018

(New Age). Новая драма ведь фиксирует смешение разных духовных метафизи-
ческих учений и практик, подрывает и вводит новую концепцию Бога и т.д. Ко-
нечно, понятие „новая духовность” в нашей работе не ассоциируется исключи-
тельно с данным религиозным движением, но относится к различным новациям 
и современным „модификациям”, связанным с феноменом духовности. Наконец, 
под понятием „новая духовность” подразумевается так называемая „бедная ре-
лигия” (внеконфессиональная, лишенная всяких догматических предпочтений 
вера) и другие минимальные формы религиозности, основой которых является 
предчувствие, надежда, что существует какая-то высшая сила (Rogińska, 2014, 
s. 51; Epsztejn, 1996, s.158–165).

Герой современной пьесы по-новому, иногда неуверенно, иногда решитель-
но, выходит на духовный путь. В статье мы обращаемся к  творчеству тех но-
водрамовцев, которые уделяют особое внимание проблеме духовности. Конечно, 
они не являются единственными современными драматургами, затрагивающими 
тему духовного поиска, но, несомненно, их творчество можно считать самым 
представительным. Новая драма изображает своеобразный религиозный лаби-
ринт, где есть множество путей к постижению Бога. В избранных произведениях 
духовная проблематика представлена во многих аспектах. Человеческий поиск 
трансцендентного воспринимается новой драмой как сложный, но неизбежный 
процесс. Новая драма фиксирует огромное желание современного человека ме-
тафизически обосновать свою жизнь и  отражает извилистый путь духовного 
поиска. Нередко этот путь, как показывает Иван Вырыпаев или Павел Пряжко, 
начинается с безверия, отрицания или деформации sacrum. Вера как творческий 
диалог с  Богом представлена Дианой Балыко, Андреем Курейчиком. Василий 
Сигарев, в свою очередь, говорит о „бедных верующих”. Выбранные нами про-
изведения составляют лишь часть богатого новодрамовского творчества, но, на 
наш взгляд, являются самыми показательными как тематически, так и эстетиче-
ски. Проблема духовности получает здесь глубокое и оригинальное осмысление. 
В виду того, что данная статья имеет обобщенный характер и не предъявляет 
претензий на целостную разработку вопроса духовности в новой драме, мы ре-
шили выбрать для нашего анализа те пьесы, в которых данный феномен рассма-
тривается широко, с учетом традиционной религиозности и новых религиозных 
тенденций и культурных изменений.

Метафизической жаждой наделены герои произведений русского драматур-
га, режиссера и актера, Ивана Вырыпаева, который вопрос поисков Бога считает 
важнейшей проблемой человека (причем, и человека неверующего). Драматург 
так высказывается на эту тему:

Когда я произношу слово „Бог” я не лицемерю, не кокетничаю, потому что я знаю: есть 
такая проблема – Бог. Она есть для всех независимо от того, атеист ты или нет. Что 
может быть важнее этой проблемы? Она причина многих бед, но и многих радостей 
(Dawydowa i Potapow, 2006).

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



161„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема духовных исканий…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Герои Вырыпаева охотно спорят с  Богом. Вокруг такого специфического 
спора (в виде рэп-композиций, представляющих собой своеобразный жестокий, 
ироничный комментарий божьих законов) построено действие известной драмы 
Кислород. Молодой человек из провинции, Саша, заменяет понятие Бога таин-
ственным кислородом. Кислород – метафора красоты, свободы, любви, наконец, 
символ высшей святости, оказывается одновременно причиной супружеской из-
мены, убийства и синонимом безграничного потребления. Все поступки совер-
шаются героями именно из-за жажды кислорода:

Она: И любишь и ненавидишь и убиваешь, только ради главного на земле.
Он: И обвиняешь и клевещешь, и мучаешь, ради главного, из-за чего же еще?
Она: И героин пускаешь по венам, и посещаешь концерты Баха и слепого переводишь 
через дорогу – все для главного (Wyrypajew 2011, s. 50).

 В Кислороде представлен уродливый мир доведенного до предела плюра-
лизма, в котором отсутствуют авторитеты и абсолютная истина, а все ценности 
и мнения равноправны и перемешаны. Здесь и преступления являются не просто 
формой эскапизма скучных вырожденцев, но – парадоксально – также проявле-
нием духовной тоски и  (неудачной) попыткой выхода из духовного опустоше-
ния. Но даже в этом мировоззренческом хаосе есть люди, которые хотят осмыс-
лить свою жизнь. Вырыпаев делает своих ущербных героев правдоискателями:

Ведь что такое кислород? Это метафора необходимости для меня. То, без чего нельзя. 
Для героев кислородом является истина, они ищут ее. Для них сам поиск является кис-
лородом. Не искать нельзя, иначе ты умрешь, задохнешься без поиска. Поэтому никто 
не дает ответов (Wyrypajew, 2011, s. 6).

Библия, с которой пытается спорить сегодняшний человек, кажется ему ар-
хаическим сборником громких фраз, не соответствующих жизни нравственных 
указаний. Священное Писание в  восприятии современных людей утрачивает 
свою святость, становясь вторичным предметом, продуктом культуры second 
hand, чуждым элементом (Popczyk-Szczęsna, 2010, s. 207). Герои либо не усваи-
вают заповеди, которые „слышали”, либо вообще не слушают – хотя бы потому, 
что у  них как раз наушники в  ушах. В  настоящее время Божье Слово нельзя 
понимать иначе, чем интересный материал для интеллектуальной игры, траве-
стации, нельзя объяснить иначе, чем цинично, примитивно и буквально, принять 
иначе, чем во время наркотического бреда.

Словесная борьба героев со Словом направлена против умственного и ду-
ховного автоматизма. Изучение Священного Писания – лишь одна из возможно-
стей саморазвития. Впрочем, в пьесе Вырыпаева пародируется не только хри-
стианское учение, но также индуистские религиозные тексты. Герои пытаются 
мыслить и  решать самостоятельно, независимо от культурных и  социальных 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



Katarzyna Wasińczuk162

Studia Białorutenistyczne 12/2018

обстоятельств, от других людей, но также не учитывая ни нравственных зако-
нов, ни Бога. Каков результат такого поиска? Если Саша и Саша отбрасывают 
авторитеты как проявление схематизма и ограничение свободы, то отрицание 
авторитета – Бога (добавим, христианского Бога) – неизбежно. При этом, духов-
ный поиск отнюдь не заканчивается. Стоит здесь привести объяснение самого 
Вырыпаева:

Я просто имею в виду, что нахожусь вне теизма, вне концепции мира, которая подра-
зумевает некоего Бога (кстати, в буддизме такой идеи нет). Но я не отрицаю, конечно, 
духовной составляющей бытия. И потом – я уважаю чувства верующих (Dawydowa 
i Potapow, 2006).

В контексте вышеприведенного ясным становится, почему герои Кислорода 
ссылаются на совесть как на жизненную опору, важнейшую ценностную катего-
рию:

Она: Ну и что для тебя главное?
Он: То же, что и для тебя. [...]
Она: Если я сейчас произнесу это слово вслух, то получится пошло и всем станет стыд-
но за меня. Давай первый..
Он: У меня то же самое. Ты начни, я продолжу. [...]
Она: Совесть.
Он: И для меня то же самое (Wyrypajew, 2011, s. 51–52).

Автор пьесы меняет вектор поисков своих героев. Они уходят в себя именно 
в  поисках (собственной) высшей силы. Их поступки мотивированны крайним 
субъективизмом. Совесть, о которой говорят Она и Он, – не христианская кате-
гория. Это не святая святых, в которой звучит голос Бога. Современный человек 
не слышит в своей совести Божьего голоса, так как сам становится Богом, созда-
телем новых заповедей.

Оказывается, что неутолимая духовная жажда может привести и к внутрен-
нему падению. Жажда кислорода, которая могла стать толчком к  духовному 
развитию, становится демонической, аморальной силой. Вырыпаев выдвигает 
тезис о духовности, как о пути к осознанию, но также как о ценностной основе 
бытия. Человеку, подчеркивает драматург, нужны „правильные” ответы:

Если нельзя – надо задуматься почему. Почему нельзя это делать? Настоящее осозна-
ние заповедей – вот чего нам не хватает. А мой герой задает вопрос: как это нельзя? 
А если хочется? Жизнь сегодня устроена совсем по-другому: на этом противоречии 
все строится. И правильные ответы нужны как воздух, как кислород. Бог – это воз-
дух. Он – то, без чего нельзя жить, а не просто то, что может „быть” или „не быть” 
(Swiesznikowa, 2009).

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



163„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема духовных исканий…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Вырыпаевский диагноз современности не сопровождается моральным поу-
чением, хотя есть предпосылки, чтобы назвать произведения автора Кислорода 
притчами (Mazurek, 2008, s. 84). Драматург доказывает, что жизненная сила ме-
няется, когда совесть остается несформированной. Однако, стоит подчеркнуть, 
что формирование совести, по мнению Вырыпаева, не связано с конкретным ве-
роисповеданием или даже с какой-либо религией. Духовность он ассоциирует 
с саморазвитием, внутренней практикой и интеграцией духовного опыта:

Из буддизма можно взять практику медитации, православие дает мощный контакт 
с энергией света. Моя религия — это стать полноценным человеком и использовать 
эту жизнь для собственного эволюционного развития. Это религия трезвости и адек-
ватности (Dmitrijewskaja, 2016).

Драматург, создавая художественный мир своих пьес, черпает из буддизма 
(всепризнание, атеистическая концепция sacrum, взаимодополнение противо-
положностей), индуизма (перевоплощение, идея поддержания космического 
порядка), идей Новой эры (самотрансценденция, самоопределение и знание как 
цель духовного пути, религиозный синкретизм). Поиски вырыпаевских героев 
направлены на открытие духовной составляющей, универсального звена между 
разными конфессиями или некой внеконфессийной сверхъестественной силы. 
Сила, к которой пытаются приблизиться герои вырыпаевских пьес иногда мрач-
ная, обладающая элементами положительными и  отрицательными, таинствен-
ная. Это безличный, неограниченный религиозными институтами sacrum – если 
мы вообще вправе применить здесь эту категорию. Герои вырыпаевских пьес 
(кроме Кислорода можно перечислить хотя бы драмы: Июль, Пьяные, Бытие 
№ 2) упорно ищут божественное, ищут Бога внутри себя.

Проблема духовности интересует также Василия Сигарева. Его произведе-
ния насыщены эсхатологичностью, ощущением приближающегося апокалипси-
са. В них отражено нравственное падение человечества, бездуховность. Таков 
мир, в котором пришлось выживать одинокому Максиму (герою пьесы Пласти-
лин), ежедневно оскорбляемому подростку-полусироте. Герой во многом напо-
минает древних страстотерпцев, страдающих за веру. Максим становится совре-
менным, вовсе не идеальным мучеником, страдающим за веру в лучшую жизнь. 
Видения умершего друга являются не только предвестником смерти, обещанием 
спасения, но могут считаться именно символом приобщения Максима к незем-
ной действительности. Озверевшие окружающие не только лишают его челове-
ческой чести, но также ломают его духовный потенциал: скульпторский талант 
(который перестает быть источником невинного творчества, а становится сред-
ством самозащиты – оттуда и переход от лепки фигур к лепке половых органов 
или кастета из пластилина). Против постоянно унижаемого героя оборачиваются 
его впечатлительность, честность, порядочность и нежность.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



Katarzyna Wasińczuk164

Studia Białorutenistyczne 12/2018

Такое же поражение терпят и другие герои пьес Сигарева: Тамара (главная 
героиня драмы Гупешка) или Андрей (герой Агасфера). Обое они являются но-
сителями духовного начала. Образ этих персонажей создается с опорой на древ-
нерусские архетипы. Тамара – сегодняшняя юродивая, жертва мужа-насильника, 
осознанно принявшая вид человека, лишенного здравого рассудка, чтобы уйти 
от реальности и  тем самим восстать против жестокого мира. Андрей, в  свою 
очередь, герой, в котором реализуется архетип отчужденного странника, скита-
ющегося в поисках настоящей жизни. Андрюша, бывший заключенный, возвра-
тившийся домой, оказывается нежданным и  нежеланным гостем. Его близкие 
представляют собой противоположность семьи. Атмосфера постоянной угрозы, 
зависть, ненависть, злобный, грубый смех, жадность и презрение – вот атрибуты 
семейного ада. Возвращение странника, носителя любви и нежности, ничего не 
меняет. Спасение может совершится только метафизически, благодаря мистиче-
скому вмешательству высшей силы. Итак, если не милосердие или чудо всепро-
щения (не выясняется, что конкретно является источником перемены мира), то 
смерть освобождает от зла, но не потому, что она является завершением жизнен-
ных мук, а потому что несет в себе надежду, открывает переход в иное бытие, где 
„становится неимоверно светло [...] Другой начинается Мир. Новый. Лучший, 
я думаю...” (Sigariew, 2006).

Тема духовности вводится Сигаревым многомерно, на уровне социаль-
ном, ментальном и метафизическом. Проявление духовности драматург видит 
и в борьбе с кризисом культуры, в саморазвитии, творчестве, в конфликте с не-
справедливым и бесчеловечным миром, в этических, полных сочувствия поступ-
ках. Однако суть духовности – в приобщении к нематериальной сфере бытия. 
Сигарев строит персонажную систему с помощью христианского кода. Его ге-
рои ориентированы на духовные ценности. Бездуховный мир пьес Сигарева па-
радоксально наполнен духовностью. Аксиология Василия Сигарева, в отличие 
от Ивана Вырыпаева, трансцендентальна. Несмотря на использование христи-
анских мотивов, Бог Сигарева безымянный. В произведениях автора Агасфера 
скрыта неопределенная, несмелая вера и эсхатологическая надежда.

Интересную трактовку духовной тематики мы встречаем и в драматургии Ди-
аны Балыко (Белый ангел с черными крыльями, Жизнь убога). Семейный вопрос 
сочетается здесь с проблемами духовного развития (или, скорее всего, застоя). 
Как и у Сигарева, архетип дома и семьи как духовной опоры и эмоциональной 
крепости уничтожается. Семья теряет свое значение аксиологической категории. 
Семья героини драмы Белый ангел с черными крыльями, Нины Вич, (впрочем, 
действительно пациентки с подозрением на ВИЧ-инфекцию) – отнюдь не школа 
человечности, не пример духовности. Если в идеальной семье осуществляются 
все проявления любви (привязанность, нежность, забота, милость, сострадание), 
то нинина родня выступает антитезой семейственности. Стоит обратить внима-
ние на то, что данная семья определяется в тексте драмы как „благополучная”, 
„хорошая”, „нормальная”:

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



165„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема духовных исканий…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Самойлов: Сейчас основная группа риска – молодые женщины из хороших семей. […]
Анжелика: А наркоманы?
Самойлов: Вчерашний день. Сегодня наркоманам обмен шприцев бесплатный. Плюс 
низкопороговые центры. А вот „нормальные, благополучные” до сих пор уперто верят, 
что уж с ними-то ничего не случится (Bałyko, 2005).

Типичная сегодняшняя семья, к  сожалению, таким образом, представляет 
собой группу почти чуждых и равнодушных друг к другу людей, которых свя-
зывают только кровные или формальные узы. И хотя из-за ударов судьбы (она 
узнает о  смертельной болезни, ее бросает парень, мать никогда не проявляет 
к ней теплых чувств, отчим пытается ее изнасиловать и т.д.) девушка пробует 
покончить жизнь самоубийством, автор пьесы заявляет в Синопсисе, что: „Нет, 
это еще не конец истории... [...] любовь вернет ее к жизни” (Bałyko, 2005). Нину 
спасает ангел, а точнее Голос ангела. Введение голоса вместо зримого, реального 
героя – это закономерный прием, целью которого является усиление экзистенци-
ального значения, но прежде всего, трансцендентного смысла. В этом контексте 
важно, что именно с Голосом ангела героине удается впервые за всю свою жизнь 
по-настоящему откровенно поговорить. Нина наконец-то может высказаться, но 
прежде всего, услышать ответ, вместо брошенной трубки телефона, звука авто-
ответчика, молчания. 

Нина: Я ждала тебя, ангел...
Голос Ангела: Я пришел.
Нина: Успел...
Голос Ангела: Зачем ты хотела убить человека?
Нина удивленно: Кого?
Голос Ангела: Себя...
Нина: Я не хотела... Оно само... Оно само так вышло...
Голос Ангела: Я очень боялся, что не смогу тебя сберечь.
Нина: Но у тебя получилось?
Голос Ангела: Надеюсь... Береги себя. И... люби... Пауза Мне пора.
Нина: Увидимся?
Голос Ангела: Я всегда с тобой. Помни.
Нина: Теперь знаю (Bałyko, 2005).

Впервые она может не только осознать, но ощутить присутствие любви, ис-
пытать ее. Это потому что, как утверждает Наталия Малютина: „Живая звучащая 
речь совмещает в себе идеальность, трансцендентность и присутствие” (Maliuti-
na, 2014, s. 30). Итак, „тотальное одиночество” у Балыко заменяется тотальным, 
абсолютным (божьим) присутствием.

Казалось бы, что Балыко в своей мелодраме акцентирует внимание на соци-
альных вопросах. Выразительные следы божественного трудно найти. Правда, 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



Katarzyna Wasińczuk166

Studia Białorutenistyczne 12/2018

о Боге упоминается часто, но Он не dramatis personae и появляется скорее на 
словесном уровне: либо в шутке, либо в беспомощных восклицаниях, жалобах, 
упованиях, иногда как вводное слово. Неубедительно звучит молитва Богу, за 
которой следует молитва-просьба Деду Морозу. Главный ангел, в свою очередь, 
существует в образном и текстовом планах: об ангелах рассказывают сны и поют 
песни на стихи Исаевой, их рисуют художники. Однако, постепенно сакральные 
знаки проникают и в реальную жизнь, как будто свидетельствуя о другом мире. 
И вдруг придуманное как шутка, предложение, которое первоначально должно 
смешить, высказанное „на ложе смерти” обретает значение морального поуче-
ния, завещания умирающей, любящей сестры: „Запомни, Каша, жизнь нужно 
прожить так, чтобы Бог в восторге предложил еще одну” (Bałyko, 2005). Нечаян-
но и сон об ангеле-хранителе, утешителе становится явью. Действие разверты-
вается и в обратном направлении – в пьесе выразителен переход от житейских 
к метафизическим проблемам. Итак, конфликт с семьей вызывает конфликтное 
внутреннее состояние, а  болезнь и  смерть грешного тела становится началом 
внутренней жизни. В драме Балыко с проблемой духовности неотъемлемо связа-
на тема женской телесности. Тело, не утрачивая физиологических функций, ис-
полняет духовную роль – оно способно вместо инструмента наслаждения стать 
выразителем любви. Но это возможно лишь тогда, „когда мы очистим душу – 
примиримся с родными, простим врагов и возлюбим ближнего, как самого себя” 
(Bałyko, 2005).

Такая трактовка телесности совпадает с  библейской концепцией человека. 
В ветхозаветной Книге Бытия человек определяется словами: душа и тело, при-
чем оба они в совокупности и каждое раздельно употребляются для обозначения 
человеческой личности. На эту тему пишет Станислав Ковальчик:

W  Księdze Rodzaju „dusza” jest rozumiana jako siła życiowa, kiedy indziej oznacza 
całą osobę, zarówno jej elementy wewnętrzne, jak i  zewnętrzne. Słowo „ciało” wskazuje 
czasem na przemijalność człowieka, niejednokrotnie oznacza również całość osoby ludzkiej 
(Kowalczyk, 1995, s. 25).

Христианская философская антропология, изучая бытийную структуру че-
ловека, подчеркивает ее целостность и утверждает важность как телесного, так 
и  духовного начала. Знаменательно, что в  одном из интервью Диана Балыко 
признается, что „для нее нет разницы между телом и душой, что это только два 
названия одного и того же явления” (Polakowa, 2011, s. 187). В драматургии Ба-
лыко заметна попытка преодолеть противостояние души и  тела. Человеческое 
тело олицетворяет и транслирует духовное начало. Внутренняя жизнь, в свою 
очередь, актуализирует, направляет и облагораживает тело. Духовность, таким 
образом, является условием равновесия человеческой природы. Сопоставление 
черного и  белого цвета в  изображении ангела-хранителя символизирует лич-
ностную дисгармонию главной героини, которая, с одной стороны, живет без-

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



167„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема духовных исканий…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

нравственной телесной жизнью, с другой же, признает духовное начало (Polako-
wa, 2011, s. 189).

Для драмы Балыко характерно постоянное сосуществование фантастическо-
го и реального, бытийного и бытового. Христианский код, который использует 
драматург, служит фоном как для демонстрации остросоциальных проблем, так 
и для введения философско-религиозных и экзистенциальных вопросов. Духов-
ная жизнь воспринимается здесь как постижение ценностей в процессе общения 
с трансценденцией. В основе так понимаемой духовности лежит вера в личност-
ного Бога. Образ Создателя, посланником которого выступает главный ангел, 
соответствует христианскому вероучению. Бог в пьесе белорусского драматурга 
предстает как воплощение добра и источник индивидуальной нравственной нор-
мы, главным свойством которого является любовь.

К теме духовности обращается в  своем творчестве и  другой белорусский 
драматург – Павел Пряжко. Путь на театральную сцену открыл Павлу Пряж-
ко Иван Вырыпаев, поставивший его пьесу Трусы. Драма абсурда, Трусы, за 
которую Пряжко получил премию белорусского конкурса „Свободный театр”, 
по мнению критиков, обращается к традициям Хармса (Gonczarowa-Grabowska, 
2012, s. 319), является „провокационной шуткой с намеренно примитивистски-
ми, напоминающими методы дадаистов и обэриутов, приемами” (Rudniew, 2018, 
s.  693), бурлеском, шутовством, относящимся к  эстетике балагана (Szamina, 
2013, s. 65). Главная героиня пьесы, живущая в небольшом городке Нина, под-
вергается гонениям. Окружение не понимает и осуждает величайшую страсть 
женщины – коллекционирование трусов. Материальная вещь, однако, постепен-
но превращается в предмет культа. Трусы – фетиш Нины, символ смешения ду-
ховной и материальной сфер, метафора нравственной и внутренней деградации, 
но одновременно – глубокой духовной тоски. Общество во главе с государствен-
ным служащим, довольное грубой, физиологической, низменной жизнью, не мо-
жет понять нининых бездарных поисков вышшей жизненной ценности. Женщи-
на раздражает жителей городка своей духовной жаждой. Мечты героини бедны, 
но сочетаются с абстрактными понятиями (красота, спасение), метафизической 
действительностью и поэтому оказываются опасными для приверженцев прими-
тивной, низменной жизни:

1 женщина: Ты, блядина не хотела жить как все.
2 женщина: Вот за это мы тебя и спалим на костре (Priażko).

Нина, которая заменила глубокую веру примитивным фетишизмом, несо-
мненно, являющаяся примером введенного Павлом Пряжко нового постсовет-
ского „ущербного” инфантильного героя (Gulina, 2016, s. 201), все-таки сохра-
няет „богоискательскую” черту. Своей нежностью, доброжелательностью даже 
к  ненавидящим ее соседкам, она отличается от общества, в  котором живет. 
В мире, в котором все (семейные, дружеские, супружеские, сексуальные) отно-

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



Katarzyna Wasińczuk168

Studia Białorutenistyczne 12/2018

шения сводятся к  звериному потреблению, она одна ищет трансцендентного. 
Героиня решается на подвиг – борьбу за то, что считает настоящей ценностью 
– и готова жертвовать жизнью ради того, что считает своим божеством. В этом, 
с виду безбожном, мире существует Бог. Это некая чудовищная „новая троица”, 
которую жители описываемого городка создают по своему образу и подобию. 
Первая ипостась этой антитроицы – трусы, обожествленный предмет. Другим 
лицом является любитель кладбищ, защитник безнравственного, безжизненного 
порядка – милиционер, исполняющий желания толпы. В качестве третьего лица 
выступает христианский Бог, с культом которого связаны позабытые обряды, из-
вестные только понаслышке и которому почти никто уже не молится.

Окарикатуренные и  трагические персонажи вводятся для того, чтобы под-
черкнуть гротескность и трагизм самой действительности. Пьеса Пряжко – это 
пародия современной бездуховности и потребительского менталитета. Пряжко 
запечатлил в своей драме не только распад христианской цивилизации, но духов-
ный кризис в целом. Очень метко определяет эту проблему Павел Руднев:

Человечество стоит накануне создания новой конфессии. Оно, не удовлетворенное 
христианством, требует новых форм вероисповедания, новых символов веры. Совре-
менная пьеса фиксирует огромную жажду истинной веры. И показывает страшный 
путь обретения новых верований (Rudniew, 2013).

Стоит обратить внимание, что в пьесе затронута тема природной человече-
ской религиозности. Современный, утративший веру человек все еще чувствует 
духовную недостаточность, мечтает уверовать, найти высшую цель и абсолют-
ный идеал. Главная героиня Трусов напоминает потерянного постсоветского че-
ловека, который исповедует безымянного бога. Постатеистический путь „бедной 
религии” ведет из небытия к Богу. И это чаще всего это неопределенный Бог, 
Абсолют.

Андрей Курейчик, белорусский драматург, названный „виртуозом стилиза-
ций” (Skoropanowa, 2007, s. 97), также затрагивает в своем творчестве проблему 
духовности. Писатель охотно обращается к  библейским мотивам. Ветхозавет-
ную легенду о  Каине и  Авеле он использует в  своей драме Потерянный рай. 
Драматург модифицирует канонический библейский текст и  на его материале 
вводит в пьесу философские размышления о свободе, этическом выборе, уни-
версальных ценностях, но прежде всего, о духовном поиске. Таким образом он 
обновляет жанр притчи, дидактизм и  „морализаторскую премудрость назида-
ния” (Tiupa, 1999, s. 384) которой заменяет открытым философским дискурсом. 
Курейчик отходит от библейского первообраза и дает свою трактовку известно-
го мифа. Иначе, чем в оригинальной истории о двух соперничающих братьях, 
Каин наделяется положительными чертами (он сопереживающий, находчивый 
человек, творческая личность, он стремится к  высшей цели), в  то время как 
Авель доволен своей земной жизнью, материальными благами, готов к беспре-

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



169„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема духовных исканий…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

кословному повиновению для того, чтобы сохранить свое благосостояние. Если 
Авель Курейчика является физически сильным, то Каин предстает как человек 
сильного, непобедимого духа. Поэтому в пьесе белорусского драматурга Каин 
– первый убийца, но не завистник, скорее – первый бунтарь. Каин совершает 
преступление не из ненависти и мести, не из зависти, а для того, чтобы показать 
Богу свое несогласие на рабство. Каин убивает Авеля, потому что Бог не хочет 
объяснить, почему не простил прародителям их греха, даже если те раскаялись, 
почему лишил Адама и Еву Рая, то есть смысла жизни и счастья, и главное, поче-
му он требует беспрекословного повиновения. Но главной причиной каинового 
преступления является экзистенциальный вопрос смысла жизни. Люди лишены 
Рая, не знают, зачем живут и к чему им стремиться. Каин выступает представи-
телем всего человечества. Он как настоящий (и добавим, современный) человек 
полон противоречий – он любит Бога, но одновременно „является носителем 
богоборческой идеи” (Gonczarowa-Grabowska, 2010, s.  56), так как ему не из-
вестен смысл происходящего. Бог, изображенный в пьесе Курейчика, не похож 
на библейского милосердного отца, на Бога-Любовь или даже на таинственного 
всемогущего Бога, который вступает в диалог с Иовом. Скорее всего, он напоми-
нает властного тирана, который вместо человеческого доверия требует автомати-
ческого исполнения непонятных приказов. Этот Бог не желает разговаривать со 
своим созданием:

Ева: Так попроси Его. Адам, попроси Его. Он милостив, Адам, Он тебя послушает. Он 
разрешит.
Адам: Ты не понимаешь. ОН БОЛЬШЕ НЕ ГОВОРИТ СО МНОЙ. (Ева в ужасе вскри-
кивает, ее глаза наполняются слезами.) (Kuriejczik, 2002).

Каин не понимает смысла существования, судьбы человека (Адама), обречен-
ного на божие молчание:

Каин: [...] Кто мы для тебя?! Зачем мы Тебе?! (Господь молчит). Это что, игра? Мы 
игрушки в Твоих руках? А мы ведь не знаем даже, зачем живем. Ты наделил нас жиз-
нью и разумом. Зачем? С какой целью? Какой из Твоих великих замыслов мы призваны 
воплотить? (Kuriejczik, 2002).

Протест героя направлен против жестокости неумолимого, безжалостного 
Творца, который не только не разрешает падшему человеку войти в  рай, но 
запрещает его искать, обрекая на тяжелую земную жизнь. Рай – не просто 
символ счастья, добра, надежды, но прежде всего, смысла. Тот, кто чувствует 
существование этого другого мира или тот, кому известна райская прелесть (Каин 
же знает вкус райского персика), не может отказаться от поисков потерянного рая. 
Духовного начала, внутренней тоски, нет у Авеля. Он – не верующий человек 
и ценит только то, что ощутимо, доступно чувствам вкуса, слуха, осязания.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



Katarzyna Wasińczuk170

Studia Białorutenistyczne 12/2018

Авель. А я считаю, что если тебя выгнали из Рая, надо плюнуть на него, и жить там, 
где получается. Надо быть мужчиной. Чем плохо это место? Чего тут не хватает? Зем-
ля нормальная, леса нормальные, в реке рыба есть, овцы жиреют потихоньку... Вон, 
диким виноградом весь склон зарос. Что ещё? [...] Рай, рай... Слово одно. Может там 
ничего хорошего и нету (Kuriejczik, 2002).

В своей пьесе Курейчик утверждает, что есть вечные ценности и стремление 
к ним обусловлено человеческой природой. Именно духовный поиск, стремле-
ние к трансцендентному является смыслом человеческой жизни. Именно в поис-
ке суть духовности, хотя он – не самоцель. Сомнения же оживляют и очищают 
веру. Знаменательно, что прагматические герои, которые без оговорок и вопро-
сов принимают решения Создателя, не попадают в рай. Рай открывается Богом 
именно перед взбунтовавшимся Каином, который „слишком много думает” (Ku-
riejczik, 2002). Андрей Курейчик создает интересный образ героя-богоискателя. 
Это человек, единственным кредо которого является сомнение, но одновременно 
– это человек, который не перестает искать.

Современная русскоязычная „новая драма” ассоциируется с документальны-
ми, натуралистическими и гиперреалистическими пьесами, текстами для спек-
таклей в жанре вербатим. Эта тенденция развития „новой драмы”, хотя в свое 
время считалась доминирующей, отнюдь не является единственной. В  нашей 
статье мы пытаемся доказать, что в новодрамовской поэтике все сильнее выде-
ляется метафорическая, философская направленность. Такой способ изображе-
ния действительности характерен именно для творчества представленных нами 
новодрамовцев. Несомненно, религиозный дискурс, тема духовного поиска, не-
редко составляют центр новодрамовской проблематики. Новая драма использует 
и  оригинально осовременивает библейские, христианские мотивы, известные 
культурные архетипы (Василий Сигарев, Андрей Курейчик, Диана Балыко), но 
одновременно изобилует размышлениями на тему безымянного бога, неопреде-
ленного sacrum (Иван Вырыпаев, Павел Пряжко). Острые социальные проблемы 
в творчестве новодрамовцев часто получают философское осмысление. Следует 
отметить подвижность конфликта, который в новой драме переносится с гори-
зонтали на вертикаль, с бытового уровня на уровень бытийный. Новодрамовский 
герой – это прежде всего потерянный человек, современный богоискатель, ски-
талец, который вопреки логике дегуманизированного мира тоскует по утрачен-
ным ценностям.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



171„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема духовных исканий…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Bibliografia

Źródła

Bałyko, Diana. (2005). Biełyj angieł s cziernymi kryljami. [Балыко, Диана. (2005). Белый ан-
гел с черными крыльями]. Режим доступа: http://www.netslova.ru/balyko/b-angel.html 
(доступ: 26.11.2017).

Kuriejczik, Andriej. (2002). Potieriannyj raj. [Курейчик, Андрей. (2002). Потерянный рай]. 
Режим доступа: http://www.theatre-library.ru/authors/k/kureychik (доступ: 22.10.2017).

Priażko, Pawieł. (2006). Trusy. [Пряжко, Павел. (2006). Трусы]. Режим доступа: http://www.
theatre-library.ru/authors/p/pryazhko (доступ: 10.11.2017).

Sigariew, Wasilij. (2006). Agasfer. [Сигарев, Василий. (2006). Агасфер]. Режим доступа: 
http://vsigarev.ru/doc/agasfer.html (доступ: 02.12.2017).

Wyrypajew, Iwan. (2011). Kisłorod, Ijul, Taniec Dieli. Pjesy. Moskwa: Prospiekt. [Вырыпаев, 
Иван. (2011). Кислород, Июль, Танец Дели. Пьесы. Москва: Проспект].

Opracowania

Biegluk-Leś, Weronika. (2014). Nieradosne gry kulturowej dekonstrukcji. Tlen Iwana Wyrypa-
jewa. Białostockie Studia Literaturoznawcze, 5, s. 371–392.

Dawydowa, Marina, Potapow, Igor. (2006). Iwan Wyrypajew: Nie choczu pokazatsia suma-
szedszim, no ja żdu epochu wozrożdienija.  [Давыдова, Марина, Потапов, Игорь. (2006). 
Иван Вырыпаев: Не хочу показаться сумашедшим, но я жду эпоху возрождения]. 
Режим доступа: http://www.art.theatre.ru/authors/directors/karbauskis/8389/ (доступ: 
10.12.2017).

Dmitrijewskaja, Marina. (2016). Moj bog eto ewolucyonnoje razwitije. [Дмитриевская, Ма-
рина. (2016). Мой бог это эволюционное развитие]. Режим доступа: http://ptj.spb.
ru/archive/83/theater-and-religion/ivan-vyrypaev-moj-bog-eto-evolyucionnoe-razvitie/  
(доступ: 10.12.2017).

Epsztiejn, Michaił. (1996). Postatieizm, ili biednaja riegija. Oktiabr, 9, s. 158–165. [Эпштейн, 
Михаил. (1996). Постатеизм, или бедная религия. Октябрь, 9, с. 158–165].

Gonczarowa-Grabowskaja, Swietłana. (2010). Dramaturgija A. Kuriejczika (żanrowaja stratie-
gija). Russkij jazyk i litieratura, 1, s. 55–62. [Гончарова-Грабовская, Светлана. (2010). 
Драматургия А. Курейчика (жанровая стратегия). Русский язык и  литература, 1, 
с. 55–62].

Gulina, Anastasija. (2014). Dramaturgija Nikołaja Chalezina: politika w tieatralnoj maskie. Stu-
dia Białorutenistyczne, 8, s. 125–135. [Гулина, Анастасия. (2014). Драматургия Нико-
лая Халезина: политика в театральной маске. Studia Białorutenistyczne, 8, s. 125–135].

Gulina, Anastasija. (2016). Problema samoidientifikacyi gierojew w dramaturgii Pawła Priaż-
ko. Studia Białorutenistyczne, 10, s.  199–209. [Гулина, Анастасия. (2016). Проблема 
самоидентификации героев в драматургии Павла Пряжко. Studia Białorutenistyczne, 
10, s. 199–209].

Kołkunowa, Ksienija, Malewicz, Tatjana. (2014). Poniatije „duchownost” w  sowriemiennoj 
rossijskoj litieraturie. Wiestnik PSTGU, 6(56), s. 72–88. [Колкунова, Ксения, Малевич, 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



Katarzyna Wasińczuk172

Studia Białorutenistyczne 12/2018

Татьяна. (2014). Понятие „духовность” в современной российской литературе. Вест-
ник ПСТГУ, 6(56), с. 72–88].

Kowalczyk, Stanisław. (1995). Podstawy światopoglądu chrześcijańskiego. Wrocław: TUM.
Kuzniecow, Siergiej. (2008). Nowiejszyj bolszoj tołkowyj słowar russkogo jazyka. Sankt-Peters-

burg: Norint. [Кузнецов, Сергей. (2008). Новейший большой толковый словарь русско-
го языка. Санкт-Петербург: Норинт].

Lewicki, Roman. (2002). Chrześcijaństwo. Słownik rosyjsko-polski. Warszawa: Instytut Wy-
dawniczy PAX.

Malutina, Natalja. (2014). Płastika piersonifikacyi gołosa kak katalizator diejstwija w sowrie-
miennoj dramie. W: Tatjana Żurczewa (red.). Nowiejszaja drama rubieża XX i XXI wiekow. 
Problema diejstwija (s. 29–45). Samara: Samarskij uniwiersitiet. [Малютина, Наталия. 
(2014). Пластика персонификации голоса как катализатор действия в современной 
драме. В: Татьяна Журчева (ред.). Новейшая драма рубежа XX и XXI вв. Проблема 
действия. (с. 29–45). Самара: Самарский университет].

Mariański, Janusz. (2013). Sekularyzacja, desekularyzacja, nowa duchowość. Kraków: Nomos.
Mazurek, Halina. (2008). Przypowieść z refrenem. O dramatach Iwana Wyrypajewa. Rusycy-

styczne Studia Literaturoznawcze, 20, s. 84–95.
Mięsowska, Lidia. (2005). Interpretacja motywów biblijnych w najnowszej dramaturgii rosyj-

skiej. W: Lucyna Rożek (red.). Dziedzictwo religijne w literaturze i kulturze Europy XIX 
i XX wieku (s. 203–210). Częstochowa: AJD.

Ożegow, Siergiej, Szwiedowa, Natalija. (2009). Tołkowyj słowar’ russkogo jazyka. Moskwa: 
Oniks. [Ожегов, Сергей, Шведова, Наталия. (2009). Толковый словарь русского языка. 
Москва: Оникс].

Polakowa, Marija. (2011). Dusza i  tieło w  kontiekstie sieksualnoj riewolucyi. Biełyj angieł 
z czernymi kryljami Diany Bałyko. Rusycystyczne Studia Literaturoznawcze, 21, s. 179–
193. [Полякова, Мария. (2011). Душа и  тело в  контексте сексуальной революции. 
Белый ангел с чeрными крыльями Дианы Балыко. Rusycystyczne Studia Literaturoznaw-
cze, 21, s. 179–193].

Popczyk-Szczęsna, Beata. (2010). Biblia – wzorzec i rekwizyt. O scenicznej twórczości Iwana 
Wyrypajewa. W: Ewa Partyga, Maria Prussak (red.). Życie Księgi (s. 196–212). Warszawa: 
Oficyna Wydawnicza Errata.

Rogińska, Maria. (2014). Sacrum ponowoczesne. Nauka i nowa duchowość w poszukiwaniu 
całości. Annales Universitatis Pedagogicae Cracoviensis. Studia Sociologica, 6(156), 
s. 51–68.

Rudniew, Pawieł. (2007). Tieatralnyje wpieczatlenija Pawła Rudniewa. [Руднев, Павел. 
(2007). Театральные впечатления Павла Руднева]. Режим доступа: http://magazines.
russ.ru/novyi_mi/2007/7/ru19.html (доступ: 05.09.2017).

Rudniew, Pawieł. (2013). Nowaja pjesa w  Rossii. [Руднев, Павел. (2013). Новая пьеса 
в  России]. Режим доступа: http://magazines.russ.ru/znamia/2013/4/r14.html (доступ: 
15.09.2017).

Rudniew, Pawieł. (2018) Drama pamiati. Oczerki istorii rossijskoj dramaturgii 1950–2010-e.  
Moskwa: Nowoje literaturnoje obozrienije. [Руднев, Павел. (2018). Драма памяти. 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS



173„Новая драма” и (новая) духовность. Проблема духовных исканий…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Очерки истории российской драматургии 1950–2010-е. Москва: Новое литератур-
ное обозрение].

Skoropanowa, Irina. (2007). Minskaja szkoła na rubieże XX–XXI ww. Chriestomatija. W: Irina 
Skoropanowa (red.). Russkaja litieratura. Kurs liekcyj (s.  95–126). Minsk: BGPU-IZS. 
[Скоропанова, Ирина. (2007). Минская школа на рубеже XX–XXI вв. Хрестоматия. 
В: Ирина Скоропанова (ред.). Русская литература. Курс лекций (с. 95–126). Минск: 
БГПУ-ИЗС].

Skowronek, Katarzyna, Pasek, Zbigniew. (2013). Czy istnieje duchowość bez sacrum? W: Zbi-
gniew Pasek, Katarzyna Skowronek, Radosław Tyrała (red.). Pozareligijne wymiary du-
chowości (s. 7–16). Kraków: Libron – Filip Lohner.

Smolskaja, Kristina. (2009). Zierkało naszego wriemieni. Nużna li otieczestwiennoj scenie 
sowriemiennaja biełorusskaja dramaturgija? Biełaruskaja dumka, 4, s. 113–117. [Смоль-
ская, Кристина. (2009). Зеркало нашего времени. Нужна ли отечественной сцене со-
временная белорусская драматургия? Беларуская думка, 4, с. 113–117].

Strzelecki, Ryszard. (2014). Kategorie sakrologiczne w badaniach literackich i teatralnych. W: 
Wojciech Kaczmarek (red.). Dramat i  teatr religijny (s.  39–59). Lublin: Wydawnictwo 
KUL.

Swiesznikowa, Marija (2009). Iwan Wyrypajew: Prawilnyje otwiety nużny kak kisłorod. [Свеш-
никова, Мария. (2009). Иван Вырыпаев: Правильные ответы нужны как кислород]. 
Режим доступа: https://russia.tv/article/show/article_id/10203/ (доступ: 02.09.2017).

Tiupa, Walerij. (1999). Grani i granicy pritczi. Tradicyja i litieraturnyj process. Nowosibirsk: 
Izdatelstwo Sibirskogo otdielenija RAN. [Тюпа, Валерий. (1999). Грани и  границы 
притчи. Традиция и литературный процесс. Новосибирск: Издательство Сибирского 
отделения РАН].

Wargacki, Stanisław. (2016). Duchowość w kulturze ponowoczesnej. Zeszyty Naukowe KUL, 
4(59), s. 27–51.

Wyrypajew, Iwan. (2011). O tieatrie. W: Iwan Wyrypajew. Kisłorod, Ijul, Taniec Dieli. Pjesy 
(s. 5–8). Moskwa: Prospiekt. [Вырыпаев, Иван. (2011). О театре. В: Иван Вырыпаев. 
Кислород, Июль, Танец Дели. Пьесы (с. 5–8). Москва: Проспект].

� Data nadesłania artykułu: 19.05.2018

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 10/01/2026 02:27:49

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

