
63 

 

 

 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 3 (7) /2013 

ARTYKUŁY 

s. 63–74 
 

 

CECHY SWOISTE SZTUKI W PISMACH  
DOSTOJEWSKIEGO I TOŁSTOJA.  

KILKA UWAG 

  

Ewa Cichocka 

 
 

W artykule pokazuję, w jaki sposób sztukę definiuje Fiodor Dostojewski oraz Lew Tołstoj. 

Według pierwszego, sztukę charakteryzuje to, że wytwarza piękno. Piękno należy jednak nie tylko do 

estetyki, lecz także do etyki. Zdaniem drugiego, nie powinniśmy zadowalać się określeniem sztuki 

odwołującym się do piękna, lecz poszukiwać innego, ogólnego, takiego, które pozwoli jednoznacznie 

rozstrzygać, co jest, a co nie jest sztuką. Tołstoj dochodzi ostatecznie do wniosku, że sztuka jest swe-

go rodzaju medium, a tym, co ją odróżnia od innych form obcowania międzyludzkiego, jest jej zdol-

ność do zarażania uczuciami. Obaj Rosjanie zgadzają się co do tego, że sztuka ma wielką moc od-

działywania na człowieka i że to właśnie ona uratuje świat. 
 
Słowa kluczowe: sztuka, piękno, dobro, chrześcijaństwo 

 

  
 

Jak przypominał w Dziejach sześciu pojęć Władysław Tatarkiewicz, przy 

definiowaniu pojęć wygodnie jest korzystać z tradycyjnego przepisu: ustalić ro-

dzaj, do którego należy definiowane pojęcie, a potem jego cechy swoiste. „Otóż 

nie ma na ogół wątpliwości co do tego – pisał – co jest rodzajem, do którego nale-

ży sztuka: jest nim świadoma czynność ludzka lub (w innym odcieniu pojęcia) wy-

twór tej czynności. Cała trudność leży w tym, by odnaleźć tę cechę czy te cechy 

swoiste, które oddzielają sztukę od innych czynności i wytworów człowieka”
1
.  

W artykule chciałabym się przyjrzeć, jak tę trudność rozwiązywali dwaj 

rosyjscy pisarze: Lew Tołstoj i Fiodor Dostojewski. Według ugruntowanego już 

przekonania, Tołstoj i Dostojewski zasługują na miano filozofów. O obu tych pisa-

rzach mówi się w podręcznikach historii filozofii rosyjskiej
2
. Duża część ich myśli 

dotyczy rozważań na temat estetyki. Tołstoj jest autorem stricte estetycznej roz-

prawy Co to jest sztuka – imponującego przeglądu teorii estetycznych połączonego 

z propozycjami własnych rozwiązań, w którym nie brakuje odważnych sądów 

                                                           
1 W. Tatarkiewicz, Dzieje sześciu pojęć, PWN, Warszawa 2008, s. 40. 
2 Por. na przykład: F. Copleston, Historia filozofii. Filozofia rosyjska, t. 10, tłum. B. Chwe-

deńczuk, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 2009.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

64 

 

i złośliwości, w stylu: „Kiedy Francuzi naczytają się Niemców i naśladują ich, 

wówczas nawet górują nad nimi mglistością, łącząc w jedno różnorodne pojęcia 

i niedbale podstawiając jedno za drugie”
3
. Pracował nad nim piętnaście lat. By zre-

ferować siedemdziesiąt określeń piękna, przestudiował przeszło sześćdziesiąt ksią-

żek. Pod tym względem praca wykonana przez Dostojewskiego nie była tak impo-

nująca. Koncentrował się raczej na artykułach, udzielając komentarzy do bieżących 

wydarzeń oraz stanowisk w literackich i ideowych sporach, które przetaczały się 

przez łamy dziewiętnastowiecznych periodyków. Jego przemyślenia znajdziemy 

w takich między innymi tekstach, jak: Dobrolubow i problem sztuki, Puszkin czy 

Kilka słów o George Sand, a także w notatkach i listach. Popatrzmy, jaka z tych 

tekstów wyłania się differentia specifica pojęcia sztuki. Zadanie to niełatwe. Trud-

ne jest bowiem – to znów Tatarkiewicz – „oddzielenie sztuki od innych czynności 

ludzkich, trudno jest ustalić, jakie cechy przysługują tylko sztuce, a nie przysługują 

innym postaciom kultury […]w definicji sztuki genus nie podlega wątpliwości, 

natomiast jest trudno ustalić, jaka jest differentia specifica sztuki”
4
.  

 
DOSTOJEWSKI: TWÓRCZOŚĆ W SŁUŻBIE PIĘKNA 

 

Według Dostojewskiego, cechą charakterystyczną sztuki jest to, że wytwa-

rza piękno. Sztuka to rodzaj działalności ludzkiej, który zmierza ku pięknu i je 

osiąga. W P. Dobrolubow i problem sztuki Dostojewski pisał: „Wierzymy, że sztu-

ka ma własne jednolite, organiczne życie, a co za tym idzie – podstawowe, nie-

zmienne prawa tym życiem rządzące. Sztuka jest dla człowieka taką samą potrze-

bą, jak jedzenie i picie. Potrzeba piękna i twórczości, która wciela je w życie, jest 

nieodłączna od człowieka, bez niej człowiek może w ogóle nie chciałby żyć na 

świecie. Człowiek pragnie piękna, znajduje je i przyjmuje bez żadnych zastrzeżeń, 

po prostu dlatego, że jest pięknem i wielbi je kornie, nie pytając, do czego jest po-

trzebne i co można za nie kupić. Może najgłębsza tajemnica twórczości artystycz-

nej tkwi właśnie w tym, że stworzony przez nią wzór piękna staje się od razu bo-

żyszczem bez żadnych zastrzeżeń”
5
.  

Jak dalej w tym samym artykule zauważa Dostojewski, potrzeba piękna 

rodzi się w człowieku najbardziej wtedy, gdy człowiek jest w niezgodzie z rzeczy-

wistością, gdy tkwi w dysharmonii, w walce. Człowiek szuka piękna, by się uspo-

koić. Albowiem „piękno przynależne jest wszystkiemu, co zdrowe, to znaczy naj-

                                                           
3 L. Tołstoj, Co to jest sztuka, tłum. M. Leśniewska, Wydawnictwo Literackie, Kraków 

1980, s. 65. 
4 W. Tatarkiewicz, Dzieje sześciu pojęć, wyd. cyt., s. 50.  
5 F. Dostojewski, P. [Dobrolu]bow i problem sztuki, [w:] F. Dostojewski, O literaturze i 

sztuce, tłum. M. Leśniewska, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1976, s. 75.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

65 

 

bardziej żywotne, i jest nieodłączną potrzebą organizacji ludzkiej. Jest harmonią, 

zawiera gwarancję uspokojenia, jest dla człowieka i ludzkości ucieleśnieniem idea-

łów”
6
. Sztuka jest więc zaspokojeniem najbardziej intymnej potrzeby człowieka, 

a jednocześnie ma wartość kompensacyjną, dziś powiedzielibyśmy dziś –

terapeutyczną, porządkuje świat, a dokonuje tego dzięki pięknu. Zadaniem sztuki 

jest piękno. Nawet jeśli u samego Dostojewskiego nie pojawia się bezpośrednio 

takie zdanie, to za tym, co pisze, kryje się właśnie takie założenie. Definicje sztuki 

oparte na pięknie zawsze budziły spory i prowokowały kolejne pytania, a to 

wszystko przez to, że „piękno” nie jest pojęciem jednoznacznym. 

Co „piękno” oznaczało dla autora Zbrodni i kary? Na pewno między in-

nymi harmonię. „Piękno to harmonia, to zdrowie. Piękno jest pożyteczne, bo jest 

pięknem, bo ludzkość ma wieczną potrzebę piękna i jego szczytnego ideału. Jeżeli 

naród zachował ideał piękna i jego potrzebę, to znaczy, że w narodzie istnieje także 

potrzeba zdrowia, normy, a więc tym samym gwarancja wyższego rozwoju tego 

narodu”
7
. Nie bez znaczenia jest to, że przytoczona wypowiedź jest zarazem pod-

sumowaniem artykułu autora. 

Kilka akapitów o pięknie pojawia się w tekście Dostojewskiego o Puszki-

nie. Podkreśla w nim, że autor Eugeniusza Oniegina jako pierwszy z rosyjskich 

pisarzy przedstawił cały szereg pięknych dodatnich typów rosyjskich. Jego zda-

niem, główne piękno tych typów „polega na ich prawdzie, prawdzie bezspornej 

i konkretnej”, pięknie duchowym
8
. W innym miejscu – w liście do Zofii Aleksan-

drowny Iwanowej – pisarz zwierza się ze swoich twórczych przedsięwzięć związa-

nych z Idiotą: „Główna myśl powieści – to ukazanie prawdziwie dobrego człowie-

ka. Jest to rzecz najtrudniejsza na świecie, szczególnie teraz. Wszyscy pisarze, nie 

tylko nasi, lecz nawet wszyscy europejscy, którzy się w ogóle zabierali do ukazania 

pozytywnego piękna – zawsze kapitulowali. Jest to bowiem bezkresne zadanie. 

Dobro, absolutne dobro jest ideałem, a ideał – ani nasz, ani cywilizowanej Europy 

– nie jest jeszcze bynajmniej ustalony. Jest na świecie tylko jedna absolutnie pozy-

tywna, piękna postać – Chrystus, tak że samo pojawienie się tej bezkreśnie, nie-

skończenie pięknej postaci jest niewątpliwym cudem (cała Ewangelia Jana ma ten 

właśnie sens: on cały cud widzi w samym ucieleśnieniu, w samym zjawieniu się 

piękna)”
9
.  

Dostojewski stawia obok siebie piękno, prawdę i dobro, nierzadko używa 

ich wręcz jako synonimów. Wynikałoby z tego, że jego rozumienie piękna zbliża 

                                                           
6 Tamże, s. 76.  
7 Tamże, s. 87.  
8 Tenże, Puszkin, [w:] tenże, O literaturze i sztuce, wyd. cyt., s. 309.  
9 Tenże, List do Z. A. Iwanowej z 13 stycznia 1868 r., [w:] tenże, O literaturze i sztuce, wyd. 

cyt., s. 326. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

66 

 

się do najszerszego greckiego rozumienia tego pojęcia, o którym w następujący 

sposób pisał Tatarkiewicz: „Grecy rozumieli piękno szerzej: obejmowali tą nazwą 

nie tylko piękne rzeczy, kształty, barwy, dźwięki, ale również piękne myśli i pięk-

ne obyczaje. Platon w »Hippiaszu większym« jako przykłady przytacza piękne 

charaktery i piękne prawa. To, co w słynnym ustępie »Uczty« (210E–211D) nazy-

wał ideą piękna, mógł był również nazwać ideą dobra, nie chodziło bowiem o 

piękno widzialne i słyszalne. Filozofowie klasycznej Grecji za najprawdziwsze 

piękno mieli właśnie duchowe, moralne piękno charakteru, umysłowe piękno my-

śli”
10

. 

Piękno, o którym pisze Dostojewski, jest pojęciem obejmującym nie tylko 

dziedzinę estetyki, lecz także etyki. Wcieleniem tego ideału był zaś dla Dostojew-

skiego Chrystus. On też pozostawił ludziom wskazówki, jak do tego piękna dążyć. 

W liście do solisty Teatru Maryjskiego w Petersburgu, W. A. Aleksiejewa, Dosto-

jewski pisze: „Chrystus wiedział, że nie samym chlebem człowiek żyje. Jeżeli nie 

będzie przy tym życia duchowego, ideału Piękna – człowiek zatęskni, umrze, zwa-

riuje, zabije się albo zapuści w pogańskie fantazjowanie. A ponieważ Chrystus w 

Sobie i w Słowie Swoim miał ideał Piękna, więc doszedł do wniosku: lepiej 

wszczepić w dusze ideał Piękna; mając go w duszy, wszyscy będą sobie braćmi 

[…]”
11

. 

Piękno i dobro są pojęciami zbliżonymi do siebie także w tradycji biblijnej. 

Jak pisał Paul Evdokimov w Teologii ikony, Stwórca, tworząc świat z nicości, jako 

Boski Poeta, układa swoją „Symfonię sześciu dni” – Hexametron i po dokonaniu 

każdego ze swych dzieł „widział, że było piękne”. Evdokimov podkreśla, że grecki 

tekst narracji biblijnej mówi „piękny”, a nie „dobry”, zaś słowo hebrajskie oznacza 

oba te pojęcia jednocześnie
12

.  

Dla Dostojewskiego sztuka jest źródłem piękna, nośnikiem pięknych ty-

pów, wprowadzającym harmonię i zdrowie do rzeczywistości. Ciekawym wątkiem 

w rozważaniach Dostojewskiego jest więc kwestia użyteczności sztuki. Stoi on na 

stanowisku, że sztuka jest zawsze użyteczna, ale nie można jej narzucać obowiązku 

użyteczności w wąskim rozumieniu tego słowa, ponieważ „narzucanie, nakazywa-

                                                           
10 W. Tatarkiewicz, Dzieje sześciu pojęć, wyd. cyt., s. 138.  
11 F. Dostojewski, List do W. A. Aleksiejewa z 7 czerwca 1876 r., [w:] tenże, O literaturze i 

sztuce, wyd. cyt., s. 332.  
12 P. Evdokimov, Sztuka ikony. Teologia piękna, tłum. M. Żurowska, Wydawnictwo Księży 

Marianów MIC, Warszawa 2006, s. 10. Evdokimov zaczyna zresztą swoje rozważania o pięknie od 

przypomnienia koncepcji Platona. „»Piękno jest blaskiem prawdy« mówił Platon: geniusz języka 

greckiego uzupełnił to stwierdzenie, tworząc jedyne w swoim rodzaju pojęcie kalokagathia, które z 

dobra i piękna czyni dwa zbocza tego samego szczytu. W ostatecznym stadium syntezy, biblijnej 

syntezy, prawda i dobro stają się przedmiotem kontemplacji, ich żywa symbioza naznacza integral-

ność bytu i rodzi piękno” (P. Evdokimov, Sztuka ikony. Teologia piękna, wyd. cyt., s. 9).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

67 

 

nie, despotyzm” są niedopuszczalne. Poza tym, jego zdaniem, nie można przykła-

dać do sztuki kryterium użyteczności, bo nie da się w żaden sposób zmierzyć, czy 

jakieś dzieło sztuki jest użyteczne, czy nie. Dostojewski zastanawia się: „Więc jak 

pan na przykład określi, wymierzy i zważy, jaki pożytek przyniosła całej ludzkości 

»Iliada«? Gdzie, kiedy, w jakich wypadkach była pożyteczna i czym, wreszcie jaki 

wpływ wywarła na te czy inne narody w tym czy innym momencie ich rozwoju 

i ile było tego wpływu (ot, choćby funtów, pudów, łokci, kilometrów, stopni itp.)? 

A skoro tego nie potrafimy określić, w takim razie możemy się pomylić również 

i teraz, przydzielając ludziom zajęcia i wskazując sztuce normalne drogi użytecz-

ności i istotnego przeznaczenia”
13

.  

Dlatego też sztuka nie może służyć ideologii, jej wpływ na życie odbywa 

się w sposób złożony i niewymierny, i zależy od samej jednostki. Warto jednak 

w tym miejscu zauważyć, że sztuka w rozumieniu Dostojewskiego nigdy nie była 

„dla sztuki”. 

Niemałe znaczenie w kształtowaniu się poglądów autora Idioty w tej mate-

rii miały źródła, jakie go inspirowały. Znaczny wpływ wywarła na niego roman-

tyczna filozofia i estetyka. Jak pisze Józef Smaga: „Od samego początku widać to 

w głębokim przekonaniu o jedności piękna i moralnej doskonałości, jedności treści 

i formy, o charyzmatycznej naturze wytworów sztuki, ich dobroczynnym wpływie 

na odbiorcę […]. Jednym z mistrzów pisarskiej młodości Dostojewskiego był Fry-

deryk Schiller, […] od którego przejął postulat doskonalenia człowieka przez pięk-

no”
14

. Jak zauważa Andrzej De Lazari w pracy W kręgu Dostojewskiego. Po-

czwiennictwo, Dostojewski łączy estetykę z etyką, dla niego estetyka to odkrywa-

nie pięknych stanów duszy ludzkiej w celu doskonalenia się
15

. De Lazari rozważa 

inspiracje Dostojewskiego i dochodzi do wniosku: „U Hegla i Schellinga spotyka-

my się z »ideą absolutną« i z »pięknem absolutnym«, które występują niezależnie 

od Ja, czyli niezależnie od tego, czy nasze poznanie jest poznaniem racjonalnym, 

czy intuicyjnym. Podobnie u Dostojewskiego, choć występuje tu jedna istotna róż-

                                                           
13 F. Dostojewski, P. [Dobrolu]bow i problem sztuki, [w:] tenże, O literaturze i sztuce, wyd. 

cyt., s. 77.  
14 J. Smaga, Fiodora Dostojewskiego rozważania o sztuce, [w:] F. Dostojewski, 

O literaturze i sztuce, wyd. cyt., s. 14. O wpływie Schillera pisze Dostojewski w liście do M. M. Do-

stojewskiego z 1 stycznia 1840 r.: „Pisałeś mi, bracie, że nie czytałam Schillera. – Mylisz się, bracie! 

Wykułem Schillera, mówiłem go z pamięci, majaczyłem nim; i myślę, że nic tak odpowiedniego nie 

uczynił los w moim życiu, jak pozwalając mi poznać wielkiego poetę w takim okresie mego życia: 

nigdy bym nie mógł go poznać jak wtedy” (F. Dostojewski, O literaturze i sztuce, wyd. cyt., s. 319).  
15 A. De Lazari, W kręgu Fiodora Dostojewskiego. Poczwiennictwo, Wydawnictwo Ibidem, 

Łódź 2000, s. 133. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

68 

 

nica – Dostojewski ukonkretnia absolut w obrazie Chrystusa. To, co dla Schellinga 

i Hegla jest pięknem w ogóle, dla autora »Idioty« jest pięknem Chrystusa”
16

.  

 

                                                           
16 Tamże, s. 142.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

69 

 

TOŁSTOJ: SZTUKA JAKO MEDIUM 

 

Z definicją sztuki opartą na pięknie nie zgadzał się Tołstoj. W rozprawie 

Co to jest sztuka? pisał: „Z jednej strony piękno jest rozumiane jako coś mistycz-

nego i bardzo wzniosłego, lecz niestety bardzo nieokreślonego, a więc łączącego w 

sobie i filozofię, i religię, i samo życie, jak to się dzieje u Schellinga i Hegla i ich 

francuskich i niemieckich zwolenników; lub też z drugiej strony – tak jak powinno 

być rozumiane – zgodnie z określeniem Kanta i jego zwolenników, piękno jest na-

szym doznawaniem swoistej bezinteresownej przyjemności. A wtedy pojęcie pięk-

na, choć wydaje się całkiem jasne, niestety staje się również nieścisłe, gdyż rozcią-

ga się w drugą stronę, a mianowicie obejmuje także przyjemność jedzenia i picia, 

dotykania delikatnej skóry itp.”
17

.  

Dalej pisze: „Pięknem w sensie subiektywnym nazywamy to, co nam daje 

szczególnego rodzaju przyjemność. W obiektywnym sensie natomiast pięknem 

nazywamy coś absolutnie doskonałego, istniejącego poza nami. Ale skoro pozna-

jemy tę istniejącą poza nami absolutną doskonałość i uznajemy ją za taką tylko 

dlatego, że jej przejawy dają nam swoistą przyjemność – wobec tego obiektywne 

określenie nie jest niczym innym jak tylko innym wyrazem określenia subiektyw-

nego. W gruncie rzeczy jedno i drugie rozumienie piękna sprowadza się do dozna-

wanej przez nas swoistej przyjemności, czyli że uznajemy za piękno to, co nam się 

podoba nie budząc w nas pożądania”
18

.  

Dla Tołstoja nauka o sztuce nie powinna się zadowalać określeniem sztuki 

opartej na pięknie, lecz powinna poszukiwać określenia ogólnego, takiego, które 

pozwalałoby sądzić, co jest, a co nie jest sztuką. Czym jest zatem sztuka, jeśli od-

rzucimy pojęcie piękna? Aby dobrze odpowiedzieć na to pytanie, należy – zdaniem 

Tołstoja – przede wszystkim zacząć rozpatrywać sztukę jako jeden z warunków 

życia ludzkiego. Wtedy dostrzeżemy, że jest ona jednym ze sposobów obcowania 

ludzi. Czym różni się od innych form międzyludzkiej komunikacji? 

Tołstoj odpowiada na to pytanie następująco: „Wywołać w sobie raz do-

znane uczucie, a wywoławszy oddać je tak, za pomocą ruchów, linii, barw, dźwię-

ków, obrazów wyrażonych słowami, żeby inni doznali takiego samego uczucia – 

na tym polega działanie sztuki. Sztuka jest działalnością ludzką polegającą na tym, 

że jeden człowiek świadomie za pomocą pewnych znaków zewnętrznych przeka-

zuje innym przeżywane przez siebie uczucia, a inni ludzie zarażają się tymi uczu-

ciami i sami je przeżywają”
19

.  Rozwija tę myśl w następujący sposób: „Sztuka nie 

jest, jak twierdzą metafizycy, przejawem jakiejś tajemniczej idei, piękna, Boga; nie 

                                                           
17 L. Tołstoj, Co to jest sztuka?, wyd. cyt., s. 75.  
18 Tamże, s. 76–77. 
19 Tamże, s. 91.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

70 

 

jest, jak twierdzą estetycy-fizjologowie, zabawą, w której człowiek wyładowuje 

nadmiar nagromadzonej energii; nie jest przejawianiem emocyj za pomocą znaków 

zewnętrznych, nie jest wytwarzaniem przyjemnych przedmiotów, a przede wszyst-

kim – nie jest rozkoszą, lecz jest środkiem obcowania ludzi, niezbędnym dla życia 

i zbliżania się poszczególnych jednostek i ludzkości do szczęścia, jednoczących ich 

w takich samych uczuciach”
20

. Jest więc sztuka pewnego rodzaju medium, a tym, 

co ją odróżnia od innych form obcowania międzyludzkiego, jest jej zaraźliwość. 

Zjawisko to autor Wojny i pokoju przybliża w następujący sposób: „Kiedy czło-

wiek doznaje tego uczucia, kiedy zaraża się stanem ducha, w którym znajdował się 

autor, kiedy czuje swoje zespolenie z innymi ludźmi – wówczas dzieło wywołujące 

ten stan należy do sztuki; kiedy nie ma tego zarażenia, nie ma zespolenia z autorem 

i innymi odbiorcami dzieła – nie ma sztuki”
21

. Dwa są kryteria oceny jej wartości: 

formalne i treściowe. Formalnym jest stopień zaraźliwości sztuki, to, z jaką siłą 

oddziałuje ona na człowieka z nią obcującego, na ile pozwala mu zjednoczyć się 

z twórcą i z innymi odbiorcami
22

. Kryterium treściowe to uczucia, jakie sztuka 

wywołuje, a to, czy są one dobre, czy złe, określa świadomość religijna epoki. Toł-

stoj pisze: „Ocena wartości sztuki, to jest uczuć, które ona wyraża, zależy od tego, 

jak ludzie rozumieją sens życia, od tego, w czym widzą szczęście życia i w czym 

jego zło. A szczęście życia i jego zło jest określane przez to, co nazywamy religia-

mi. […] Religie są wskaźnikami owego wyższego, dostępnego w danym czasie 

i danym społeczeństwie najlepszym, przodującym ludziom pojmowania życia, do 

                                                           
20 Tamże, s. 92.  
21 Tamże, s. 250. 
22 Z tym, że oddziaływanie sztuki polega na zarażaniu uczuciami, polemizowało wielu póź-

niejszych artystów i estetyków, m.in. psycholog Lew Wygotski. Jego zdaniem, błędność tej koncepcji 

odsłonił sam Tołstoj, gdy starał się konsekwentnie utrzymać własne konkluzje. Wygotski pisał: „Jako 

ilustrację swej teorii zestawia on [Tołstoj – E.C.] dwa wrażenia artystyczne: jedno – jakie wywarł na 

nim śpiew wielkiego korowodu bab sławiących wychodzącą za mąż jego córkę, i drugie – jakie 

wzbudziła w nim gra znakomitego muzyka wykonującego sonatę Beethovena opus 101. W śpiewie 

bab wyrażało się tak zdecydowane uczucie radości, dziarskości i energii, że mimo woli zaraziło sa-

mego pisarza, tak że powrócił do domu rześki i wesoły. Z tego też powodu pieśń bab uznał za praw-

dziwą sztukę, która przekazuje określone i silne uczucie, a ponieważ drugie wrażenie było zupełnie 

pozbawione tego charakteru, gotów był uznać, że sonata Beethovena stanowi jedynie nieudana próbę 

twórczą, nie zawierającą żadnego określonego uczucia i dlatego niczym się nie wyróżniającą. Już 

choćby ten przykład uwidacznia, do jak absurdalnych wniosków musi dojść badacz oceniający sztukę 

zgodnie z kryterium »zarażania«”(L. Wygotski, Psychologia sztuki, tłum. M. Zagórska, Wydawnic-

two Literackie, Kraków 1980, s. 332). Zdaniem Edwarda Abramowskiego, błąd, który popełnił Toł-

stoj, nie opierając się na pięknie w definiowaniu sztuki, naraził jego tezy na fatalną nieścisłość. Jeśli 

przyjrzymy się określeniu Tołstoja, że „sztuka jest tym, co celowo zespala ludzi uczuciem”, zrozu-

miemy, że pojęcie sztuki rozpływa się na wiele zjawisk, które ze sztuką nie mają nic wspólnego. I nie 

wiadomo już, o czym mowa, gdy używane jest pojęcie sztuki” (E. Abramowski, Co to jest sztuka? 

(Z powodu rozprawy L. Tołstoja: »Czto takoje iskusstwo?«, [w:] L. Tołstoj, Co to jest sztuka?, wyd. 

cyt., s. 355–423).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

71 

 

którego nieodparcie i niezmiennie zbliża się ogół społeczeństwa. I dlatego tylko 

religie zawsze służyły i służą za podstawę oceny uczuć ludzkich. Jeżeli uczucia 

zbliżają ludzi do ideału, na który wskazuje religia, są z nim zgodne, nie pozostają 

w sprzeczności – wówczas są dobre; jeżeli się od niego oddalają, są z nim sprzecz-

ne – wówczas są złe”
23

. I dalej: „Zawsze, w każdej epoce i w każdym społeczeń-

stwie ludzkim, istnieje wspólna wszystkim ludziom w danym społeczeństwie reli-

gijna świadomość tego, co dobre i co złe, i ona właśnie określa wartość uczuć wy-

rażonych w sztuce”
24

.  

Zatrzymajmy się chwilę przy tym pojęciu, gdyż jest ono kluczowe dla zro-

zumienia tekstu Tołstoja. Czym jest dla Tołstoja religia? Co znaczy przymiotnik 

„religijny”? Jeśli odpowiemy na te pytania, zrozumiemy pojęcie „religioznoje 

soznanije”. 

W latach 1878–1879 w światopoglądzie Tołstoja zaszło coś, co badacze 

jego twórczości i biografii nazywają przełomem. Był on jednak poprzedzony 

ogromnym zwątpieniem w filozofię i teologię, które nie umiały odpowiedzieć na 

pytania o sens i cel ludzkiego życia. Poszukując odpowiedzi, Tołstoj doszedł do 

wniosku, że nie sposób żyć bez wiary. Tę wiarę jednak chciał poddać sądowi ro-

zumu. Jak pisze w Spowiedzi: „Gotów byłem teraz przyjąć wszelką wiarę, byleby 

tylko nie wiązało się to z koniecznością bezpośredniego przeczenia rozumowi, któ-

re to przeczenie byłoby fałszem. Studiowałem więc i buddyzm, i mahometanizm w 

oparciu o książki, przede wszystkim zaś studiowałem chrześcijaństwo zarówno na 

podstawie książek jak na podstawie kontaktów z żywymi ludźmi, którzy mnie ota-

czali”
25

.  

Tołstoj poszukiwał prawdziwej wiary wśród ludzi wierzących swojej kla-

sy. Jednak doszedł do wniosku, że oni tak naprawdę nie wierzą. Prawdziwą wiarę 

znalazł dopiero w prostym ludzie. Wyznaje w swojej spowiedzi: „Całe życie wie-

rzących mego kręgu było zaprzeczeniem ich wiary, całe życie wierzących z ludu 

było potwierdzeniem owego sensu życia, który dawała im wiara. Jąłem więc 

uważniej przypatrywać się życiu i wierze tych ludzi i im dłużej to robiłem, tym 

bardziej upewniałem się, że mają oni prawdziwą wiarę, że ta wiara jest dla nich 

niezbędna i tylko ona daje im sens i możność życia. […] Pokochałem tych ludzi. 

Im lepiej poznawałem ich życie – tych żyjących i tych, co pomarli, o których czy-

tałem i słyszałem – tym bardziej ich kochałam i tym łatwiej zaczynało mi się żyć 

samemu. Tak minęły dwa lata i oto dokonał się we mnie przełom […]”
26

.  

                                                           
23 L. Tołstoj, Co to jest sztuka?, wyd. cyt., s. 97.  
24 Tamże, s. 98.  
25 Tenże, Spowiedź, [w:] W. F. Asmus, Lew Tołstoj, tłum. J. Walicka, Wiedza Powszechna, 

Warszawa 1964, s. 159. 
26 Tamże, 162–163.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

72 

 

Najważniejszą zasadą chrześcijaństwa jest – według Tołstoja – obowiązek 

niesprzeciwiania się złu. Tylko w ten sposób bowiem można zło pokonać – nie 

przemocą, lecz dobrem. Głoszący tę ideę Chrystus był przede wszystkim wielkim 

nauczycielem, a jego nauka to system etyczny, który pokazuje nam, jak żyć, by żyć 

dobrze. W podobny sposób Tołstoj rozumie inne religie, które są dla niego zbiorem 

pewnych norm i uczuć wyrażających określone rozumienie sensu życia. W jego 

pojęciu religii nie ma miejsca na metafizykę. Dlatego kiedy mówi o świadomości 

religijnej, ma na myśli świadomość etyczną, która jest zawarta w religiach i przez 

nie wcielana w życie. Świadomość religijna jest obecna w każdych czasach, tylko 

niektórzy ludzie nie chcą jej zauważać, bo wybrali życie z nią niezgodne. 

W czasach współczesnych – zdaniem Tołstoja – świadomość religijna także od-

grywa istotną rolę, nie jest to jednak dowolna świadomość, ale świadomość chrze-

ścijańska. 

Tak o tym pisze: „Istotą świadomości chrześcijańskiej jest uznanie w każ-

dym człowieku synostwa Bożego i wypływającego stąd zjednoczenia ludzi z Bo-

giem i ze sobą, jak głosi Ewangelia, i dlatego treścią sztuki chrześcijańskiej są 

uczucia, które się przyczyniają do zjednoczenia ludzi z Bogiem i ze sobą”
27

.  

Zadaniem sztuki jest wyrażać tę świadomość, jednak sztuka współczesna 

Tołstojowi nie podejmuje tego zadania. Dlatego ma o niej nie najlepsze zdanie – 

jest bezlitosny nie tylko dla francuskich poetów, takich jak Baudelaire czy Verla-

ine, którym zarzuca mętność. Zarzut ten słyszeli oni nie tylko od Tołstoja. Ten jed-

nak nisko ocenia także większość utworów Beethovena (najniżej IX Symfonię), 

Wagnera (nawet streszcza Pierścień Nibelungów, by każdy czytelnik, który nie 

miał okazji zobaczyć opery na scenie, mógł właściwie osądzić jej wartość), Huy-

smansa, Liszta i Straussa. Jego zdaniem, sztuka tych autorów jest niejasna, dzi-

waczna i niezrozumiała dla większości ludzi. Zrozumieć ją może jedynie zdegene-

rowana i oderwana od świadomości religijnej klasa wyższa. Sztuka zaś powinna 

być sztuką całego narodu, a nie tylko jednej klasy. Elitarność jest bowiem przyczy-

ną jej degeneracji. Tołstoj podaje też przykłady z drugiego bieguna, utwory takich 

twórców, którzy, jego zdaniem, doskonale wyczuwali świadomość religijną epoki. 

Są to: Zbójcy Schillera, Nędznicy Hugo, powieści i opowiadania Dickensa, powie-

ści Dostojewskiego – zwłaszcza Wspomnienia z domu umarłych, George Elliot; 

a także pieśni ludowe, Aria na strunie G Bacha, Nokturn Es-dur Szopena, wybrane 

utwory Haydna, Mozarta, Schuberta, Beethovena i Szopena.  

Tołstoj uogólnia: „[…] są tylko dwa rodzaje dobrej sztuki chrześcijańskiej, 

całą zaś resztę, nie mieszczącą się w tych dwóch rodzajach, powinno się uważać za 

sztukę złą, która nie tylko nie powinna być popierana, ale powinna być usuwana, 

                                                           
27 Tenże, Co to jest sztuka?, wyd. cyt., s. 265.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

73 

 

odrzucana i pogardzana, jako sztuka nie jednocząca ludzi, lecz dzieląca. Należą tu 

w dziedzinie sztuki literackiej wszystkie dramaty, powieści i poematy wyrażające 

uczucia klerykalne, patriotyczne, a prócz tego uczucia wyosobnione, właściwe tyl-

ko próżniaczej warstwie ludzi bogatych – uczucia arystokratycznej dumy, honoru, 

przesytu, nudy, pesymizmu oraz wyrafinowane i rozwiązłe uczucia wypływające 

z miłości płciowej, całkowicie niezrozumiałe dla większości ludzi”
28

.  

Przyczyną choroby sztuki współczesnej jest nieprzyjęcie nauki Chrystusa 

w jej podstawowym znaczeniu, czyli wspólnoty między wszystkimi ludźmi. To 

dlatego sztuka stała się jedynie rozrywką wąskiej warstwy ludzi. Aby ją uzdrowić, 

należy pozwolić świadomości chrześcijańskiej kształtować sztukę, czego wynikiem 

będzie natychmiastowe zniesienie podziału na sztukę klas niższych i wyższych. 

Gdy już się to dokona, dziełami sztuki będą nazywane tylko te utwory, w których 

znajdą wyraz uczucia skłaniające ludzi do braterskiej jedności, albo uczucia jedno-

czące wszystkich ludzi. I co najistotniejsze – artystami będą nie tylko nieliczni 

i wybrani, ale wszyscy ludzie utalentowani spośród całego narodu. 

 
WSPÓLNY MIANOWNIK: RANGA SZTUKI 

 

Jak powiedzieliśmy, Tołstoj wymienia powieści Dostojewskiego jako re-

prezentatywne dla prawdziwej sztuki. Dostojewski o Tołstoju również wypowiadał 

się w sposób raczej przychylny. Może nie stawiał go tak wysoko jak Puszkina, ale 

dostrzegał i doceniał jego talent prozatorski. W liście do K. D. Ałczewskiej Dosto-

jewski pisał: „[…] doszedłem do wniosku, że pisarz prozaik […] musi arcydokład-

nie znać odtwarzaną rzeczywistość. U nas, moim zdaniem, tylko jeden pisarz może 

się tym poszczycić – hrabia Lew Tołstoj”
29

. Różnili się jednak znacząco w kwestii 

tego, czym jest sztuka i jak należy ją uprawiać, ale należy pamiętać, że Tołstoj pi-

szący rozprawę Co to jest sztuka to już – jak podkreślają badacze jego twórczości – 

późny Tołstoj, prorok, apostoł, religijny anarchista, który swojej wizji świata chce 

podporządkować także sztukę. To dlatego odrzuca definicję sztuki opartą na pięk-

nie, a na jego miejscu stawia zaraźliwość. Chce, by zarażała przede wszystkim ide-

ami Chrystusowymi, obowiązkiem niesprzeciwiania się złu, chce z niej uczynić 

narzędzie swojej duchowej walki. Dostojewski, przeciwnie, rozumie, że relacja 

sztuki i rzeczywistości, piękna i człowieka, który go doświadcza, jest bardziej 

skomplikowana, że nie można tego zmierzyć, ani nawet dokładnie opisać. Jest jed-

nak przekonany, że piękno to warunek konieczny naszego życia, bez niego nikt nie 

chciałby dłużej żyć. Dlatego nie można stawiać przed sztuką wymogu użyteczności 

                                                           
28 Tamże, s. 281.  
29 F. Dostojewski, List do K. D. Ałczewskiej z 9 kwietnia 1876 r., [w:] tenże, O literaturze i 

sztuce, wyd. cyt., s. 331.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

74 

 

– sztuka jest użyteczna, ba, jest konieczna do życia, ale nie da się jej zaprząc do 

usługiwania jakiejś idei, nie można jej tak używać, bo przestanie wtedy być sztuką.  

Tołstoj kończy swój traktat przypomnieniem najważniejszego zadania 

sztuki, która ma wyrażać świadomość chrześcijańską: „Sztuka nie jest przyjemno-

ścią, pociechą ani rozrywką; sztuka jest wielką sprawą. […] Zadanie sztuki jest 

ogromne: sztuka, prawdziwa sztuka, z pomocą nauki kierowana religią, powinna 

sprawić, żeby pokojowe współżycie ludzi, osiągane teraz środkami zewnętrznymi 

– sądem, policją, instytucjami filantropijnymi, nadzorem nad robotami itp. – osią-

gane było swobodną, radosną działalnością ludzi. Sztuka powinna usuwać prze-

moc. I tylko sztuka może tego dokonać”
30

.  

Dostojewski był zdania, że piękno zbawi świat. Zarówno on, jak i Tołstoj, 

żywili głębokie przekonanie, że sztuka odgrywa istotną rolę zarówno w życiu jed-

nostki, jak i całych społeczeństw. Byli zgodni co do rangi należnej sztuce. Nawet 

jeśli nie zgadzali się co do jej definicji. 
 

BIBLIOGRAFIA 

Abramowski E., Co to jest sztuka? (Z powodu rozprawy L. Tołstoja: »Czto takoje 

iskusstwo?«), [w:] Tołstoj L., Co to jest sztuka?, tłum. M. Leśniewska, Wy-

dawnictwo Literackie, Kraków 1980. 

Asmus W. F., Lew Tołstoj, tłum. J. Walicka, Wiedza Powszechna, Warszawa 1964. 

Copleston F., Historia filozofii. Filozofia rosyjska, t. 10, tłum. B. Chwedeńczuk, 

Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 2009. 

De Lazari A., W kręgu Fiodora Dostojewskiego. Poczwiennictwo, Wydawnictwo 

Ibidem, Łódź 2000. 

Dostojewski F., Dziennik pisarza, t. 1., tłum. M. Leśniewska, PIW, Warszawa 

1982. 

Dostojewski F., O literaturze i sztuce, tłum. M. Leśniewska, Wydawnictwo Lite-

rackie, Kraków 1976. 

Estreicher K., Historia sztuki w zarysie, PWN, Warszawa–Kraków 1990. 

Evdokimov P., Sztuka ikony. Teologia piękna, tłum. M. Żurowska, Wydawnictwo 

Księży Marianów MIC, Warszawa 2006. 

Gołaszewska M., Zarys estetyki, PWN, Warszawa 1986. 

Laskowski P., Szkice z dziejów anarchizmu, Muza, Warszawa 2006. 

Smaga J., Fiodora Dostojewskiego rozważania o sztuce, [w:] F. Dostojewski, O 

literaturze i sztuce, tłum. M. Leśniewska, Wydawnictwo Literackie, Kraków 

1976. 

                                                           
30 L. Tołstoj, Co to jest sztuka?, wyd. cyt., s. 335. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26



E. CICHOCKA – CECHY SWOISTE SZTUKI ... 
 

75 

 

Tatarkiewicz W., Dzieje sześciu pojęć, PWN, Warszawa 1976. 

Tołstoj L., Co to jest sztuka?, tłum. M. Leśniewska, Wydawnictwo Literackie, 

Kraków 1980. 

Wygotski L., Psychologia sztuki, tłum. M. Zagórska, Wydawnictwo Literackie, 

Kraków 1980. 

 
 

SUMMARY 

 
Remarks on the Specificity of Art  

in the Writings of Dostoyevsky and Tolstoy 
 
 The article discusses Fyodor Dostoyevsky’s and Lev Tolstoy’s definitions of art. The 

former believes art’s defining feature to be the creation of beauty. This beauty, though, does not 

belong solely to the sphere of aesthetics, but also to that of ethics. According to Tolstoy, we should 

not contend ourselves with a definition based on beauty, but rather look for another, general 

perspective, which would allow us to unequivocally decide what is and what is not art. Eventually, 

Tolstoy reaches the conclusion that art is a kind of a medium distinguished from other forms of 

interpersonal communication by its ability to transmit feelings. Both Russians agree as to art’s 

enormous powers of affecting man and believe it capable of saving the world. 

 

Keywords: art, beauty, good, Christianity 

 

 

EWA CICHOCKA, M.A., doctoral candidate, University of Zielona Góra, Zielona Góra, Poland.   

E-mail: ewcichocka@op.pl 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:28:26

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

