
  

 

 5  

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 28 (2019) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2019.28.5-46 

 

 Naturverantwortung, Humanität  

und Lebensehrfurcht von Kant zu Schweitzer 

 

 Hans Lenk1 
 https://orcid.org/0000-0003-2910-3671 

 

 

Zwischenmenschliche ethische Verantwortung und Pflichten gegenüber Naturwesen 

nach Albert Schweitzers Ethik der „Ehrfurcht vor dem Leben“ und unseren „Mitgeschöpfen“. 

Erweiterte Verantwortlichkeit für „die Natur“ – auch für einen „humanen“ praktischen Um-

gang mit Ökosystemen in der drohenden Öko- und Klimakrise. „Konkrete Humanität“ 

in der Lebenspraxis sowie in der philosophischen Ethik – was kann dies heute bedeuten? Ab-

schließende normative Thesen zur möglichen Verwirklichung. 

  

Schlüsselworte: Naturverantwortung, Lebensehrfurcht, konkrete Humanität 
 

 

I: Erweiterte Verantwortung „für die Natur“ und Pflichten 

gegenüber Naturwesen. „Humaner“ Umgang 
– auch mit „Mitgeschöpfen“ und gar Ökosystemen 

  

Gibt es ethische Quasirechte von oder bedingte moralische Pflichten gegen-

über nicht­menschlichen Naturwesen oder „Mitgeschöpfen“)? Solche Fragen 

sind/waren auch in Deutschland sehr umstritten, zumindest vor dem neuen Tier-

schutz-Gesetz von 1998. Sie sollen hier jedoch präsentiert werden, weil die ent-

sprechenden normativen Thesen aktuell auch die gegenwärtige tierethische 

                                                             

HANS LENK, professor emeritus, Karlsruhe Institute of Technology, Germany; e-mail: 

hans.lenk@kit.edu 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht von Kant zu Schweitzer 

 

6 

 

und auch allgemeine rechtliche und ethische Verantwortungsdiskussion betreffen 

und besonders weil sie großen Teils den einflussreichen zentralen Voraussetzun-

gen der traditionellen (besonders auch der Kantischen) Ethik zuwiderlaufen. Sie 

dürften eine Revision mancher Vorstellungen der Moral- und Rechtsphilosophen 

veranlassen.  

Das Thema ist die Diskussion und Beantwortung der Frage: Hat der Mensch 

ethische oder rechtliche Pflichten der Natur und den (nicht-menschlichen) Na-

turwesen gegenüber – und in welchem Sinne?  

Am einfachsten ist es, mit Kants diesbezüglichen heute provokativ wirken-

den Thesen zu beginnen. 

Haben Menschen etwa nicht die Pflicht, Tiere nicht unnötig zu töten, ihnen 

auch möglichst nicht Schmerz und Leid zuzufügen, Tierarten zu erhalten – oder 

auch ein Natursystem, ein ökologisches System zu bewahren? 

Ist etwa die Tierquälerei dem Menschen bloß als eine Pflicht gegen sich 

selbst, den Menschen, verboten, weil, wie Kant (in  seiner Metaphysik der Sitten) 
meint1, „dadurch das Mitgefühl an ihrem Leiden im Menschen abgestumpft 

und dadurch eine der Moralität im Verhältnis zu anderen Menschen sehr dien-

same natürliche Anlage geschwächt und nach und nach ausgetilgt wird“? Sind nur 

solche bloß ästhetischen (oder auf das Selbstbild und die Erziehung des Menschen 

selbst bezüglichen) Gründe, aber keine echt moralischen dabei relevant? 

Kann man wie Kant in seiner Zeit noch folgendes meinen? 

 
Nach der bloßen Vernunft zu urteilen, hat der Mensch sonst keine Pflicht als bloß 

gegen den Menschen (sich selbst oder einen anderen); denn seine Pflicht gegen ir-

gendein Subjekt ist die moralische Nötigung durch diesen seinen Willen. Das nöti-

gende (verpflichtende) Subjekt muss also erstlich eine Person sein, zweitens muss 

diese Person als Gegenstand der Erfahrung gegeben2 sein: weil der Mensch auf den 

Zweck ihres Willens hinwirken soll, welches nur im Verhältnisse zweier existieren-

der Wesen zu einander geschehen kann … Nun kennen wir aber mit aller unserer 

Erfahrung kein anderes Wesen, was der Verpflichtung (der aktiven oder passiven) 

fähig wäre, als bloß den Menschen. Also kann der Mensch sonst keine Pflicht gegen 

                                                             

1 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten II, 1, § 17 [in Werke, TB-Akademie-Textausgabe, Bd. VI 

(Berlin: de Gruyter, 1968), 443]. 
2 Wie kann – so stutze ich schon – eine Instanziierung eines ethischen Vernunftbegriffs als „Ge-

genstand der Erfahrung gegeben sein“? Ist sie nicht eher als ideales ethisches Vernunftwesen zu deuten, 

in jedem Falle so zu behandeln – wie Kant sogleich danach implizit bestätigt? 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

6 

 

irgendein Wesen haben als bloß gegen den Menschen, und stellt er sich gleichwohl 

eine solche zu haben vor, so geschieht dieses durch eine Amphibolie (Verdrehung, 

H.L.) der Reflexionsbegriffe, und seine vermeinte Pflicht gegen andere Wesen ist 

bloß Pflicht gegen sich selbst; zu welchem Missverstande er dadurch verleitet wird, 

dass er seine Pflicht in Ansehung anderer Wesen für Pflicht gegen diese Wesen ver-

wechselt3. 

 

Nach Kant hat also der Mensch gegenüber nicht-menschlichen Naturwesen 

keine Pflichten, sondern nur „in Ansehung“ der Natur und der Naturwesen allein 

Pflichten „gegen sich selbst“, das heißt zur Erhaltung seiner Selbstachtung bzw. 

seiner Würde (z. B. der Würde der Menschheit, repräsentiert in sich selber wie 

in anderen) und seines moralischen Gefühls. Gibt es also gar keine positiven mo-

ralischen Rechte der Natur oder nicht-menschlicher natürlicher Wesen – nicht 

einmal Existenzrechte, entsprechend den auf Menschenseite zu beachtenden ne-

gativen, z.B. Vermeidungspflichten (keine mutwillige Naturzerstörung)? Hat 

die Natur im ethischen Sinne keinerlei „Selbstzweckcharakter“? Ist jeder Vanda-

lismus gegenüber Naturarten und -systemen ausschließlich eine Verletzung 

der Pflichten des Menschen gegen sich selbst? Dürfte gar etwa ein Robinson be-

liebig viele Tiere quälen? Ist die Natur nur dazu da, dem ethisch „unendlich hö-

her“ gestellten Menschen als Versuchs- und Dokumentationsbereich seiner ethi-

schen Selbstvervollkommnung zu dienen? Etwa im Sinne der oft so einseitig ver-

standenen, missverstandenen, christlichen Tradition des „Dominium-terrae“-

Gebots: „Macht Euch die Erde untertan“ (Gen.1:28)? Die Natur ausschließlich als 

Territorium menschlicher Willkürherrschaft?  

Es existiert jedoch auch die weitere biblische Tradition des Satzes: 

„Und Gott, der Herr, nahm den Menschen und setzte ihn in den Garten Eden, 

dass er ihn bebaue und bewahre“ (Gen.2:15). Die Kantische Antwort scheint ide-

alisierend den Menschen, das Vernunftwesen, zu einem ethischen Quasigott zu 

machen, zum Maß aller Dinge. Vielen erscheint es heute jedoch als anthropozent-

rische Sophistik, einen so radikalen Bruch zwischen Natur und nicht-menschli-

cher Kreatur einerseits und der ethischen Verfassung des Menschen andererseits 

zu sehen. Kant scheint geradezu Opfer seiner strikt deontologischen absoluten 

Begründung der Ethik, seiner Einschränkung auf eine bewusst streng apriorisch 

gedeutete anthropozentrische Gesinnungsethik geworden zu sein. In der Tat 

                                                             

3 Kant, Metaphysik der Sitten, § 16, 442. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

7 

 

scheint ein „Selbstzweck“ für eine deontologische, „reine“ sittengesetzartige Ge-

sinnungsethik stets nur die moralische Vollkommenheit des Menschen und sei-

nes Willens aus der Vernunft des Vernunftwesens, „niemals die der außer-

menschlichen Natur sein“ zu können4. Oder ist die traditionelle Trennung zwi-

schen vernunftapriorischer „reiner“ deontologischer und teleologischer/konse-

qenzialistischer Ethik, zwischen Gesinnungs- und Konsequenzen-Ethik, zu strikt, 

zu absolut durchgeführt, um „vernünftig“, „wahr", zweckmäßig oder auch nur 

praktikabel zu sein? 

In einem Vortrag über „Das moralische Recht der Natur“ meinte Spaemann 

1981 sogar: Da die Natur auch ein „Selbstsein“ aufweise, insbesondere alles Le-

bendige „Streben“ und „Interesse“ habe und insofern „stets ein Sollen“ impliziere, 

gebe es ein „Recht der natürlichen Wesen, so behandelt zu werden, dass wir sie 

in eine Güterabwägung um ihrer selbst willen einbringen“. Dies sei eine illustrie-

rende Erläuterung des „Rechtes der Natur“. Spaemann möchte auch Kants Kate-
gorischen Imperativ in der bekannten Formulierung: „Handle so, dass du 
die Menschheit sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden andern je-
derzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst“ 5 abwandeln zu: 

„Handle so, dass nichts in der Wirklichkeit nur als Mittel, sondern es stets zu-
gleich auch als Zweck zu gebrauchen, Maxime des Willens werde“ (kursiv v. HL). 

Sollte eventuell sogar Kants Grund für sein oberstes praktisches Prinzip der Sitt-

lichkeit: (Nur) „die vernünftige Natur existiert als Zweck an sich selbst“ 6 auf die 

normal verstandene „Natur“ überhaupt ausgedehnt werden? Kann also Natur als 

Selbstzweck mit Rechten und als Gegenstand menschlicher Pflichten in einer ent-

sprechend erweiterten Ethik auftreten? Kant hatte strikt zwischen „Personen“ und 

„Sachen“ unterschieden dadurch, dass er allen Sachen „nur einen relativen Wert“, 

eben als „Mittel“ zuschrieb, während Personen – und nur sie – durch „ihre Na-

tur“(!), also wesentlich, als Vernunftwesen, „absoluten Wert“ besitzen, „als Zweck 

an sich selbst“, d. i. als etwas, das „nicht bloß als Mittel“ gebraucht werden darf, 

also als Selbstzwecke, ausgezeichnet sind7. Selbst wenn man zugestehen kann, dass 

„der Mensch und überhaupt jedes vernünftige Wesen … als Zweck an sich selbst, 

                                                             

4 Dieter Birnbacher (Hg.), Ökologie und Ethik (Stuttgart: Reclam, 1980), 117. 
5 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in Werke, TB-Akademie-Textausgabe, 

Bd. IV (Berlin: de Gruyter, 1968), 429. 
6 Ebd. 
7 Ebd., 428. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

8 

 

nicht bloß als Mittel zum beliebigen Gebrauch für diesen oder jenen Willen“ 

„existiert“  8, also jeweils wesentlich auch als Selbstzweck gewürdigt, betrachtet 

und behandelt werden muss, selbst wenn er bzw. es in der Rolle eines Mittels ein-

gesetzt wird, so kann man doch bezweifeln, dass diese Dichotomie vollständig ist. 

Muss jede Nichtperson zwingend eine verfügbare „Sache“ von bloßem Mittelcha-

rakter sein? Die Bestimmungen von „Mittel“ und „Zweck“ sind ohnehin relativ 

und können je nach Situationszusammenhang, Zielsetzung und auch nach Per-

spektive in gewisser Weise wechseln. Die Natur als ganze und deren Zustand kann 

ebenso wie der Kosmos insgesamt in der Tat nicht nur als Mittel für den Men-

schen oder Vernunftpersonen angesehen werden. Selbst wenn man – wie wohl 

auch Kant – der Meinung ist, der Kosmos als ganzer sei kein „Gegenstand“ der 

Handlung und der Orientierung. Obwohl jeder Mensch sich doch auch zur Welt, 

zum Kosmos auch als einer umfassenden, wenn auch nicht erfassbaren Ganzheit 

verhält: Dies zu reflektieren ist gerade eine wesentliche Aufgabe der philosophi-

schen Anthropologie). Dürfte es nicht geradezu unzweckmäßig oder unklug sein, 

die Natur oder ein Ökosystem, in das auch jeweils der Mensch als ein auch biolo-

gisches Lebewesen eingebunden ist, als bloßes Mittel für menschliche Interessen 

zu sehen? 

Das All- bzw. erdumfassende Ganze eines Systems kann nicht ausschließlich 

Mittelcharakter für ein Teilsystem haben, selbst wenn dieser Bezug nur in symbo-

lischer Überfrachtung so aufgefasst werden kann oder soll. Versteht man 

den Menschen überhaupt auch als Naturwesen, das er trotz aller Kulturentwick-

lung ist und bleibt, so kann Natur an sich und jedes den Menschen einschließende 

Natursystem nicht bloß Mittelcharakter für ihn haben. Die Kantische absolute 

Einteilung und Trennung zwischen Selbstzwecken als Personen und Mitteln als 

Sachen müssten also differenziert werden. Man braucht nicht nur „die vernünf-
tige Natur“ als Selbstzweck anzusehen, sondern könnte auch die Ökosysteme und 

deren systemisch nötige Abhängigkeiten als eine Art von „Selbstzweck“ betrach-

ten. Kant selber sieht ja in der Entwicklung und Geschichte der Menschengattung 

im Großen das Ergebnis eines „verborgenen Planes der Natur“ auf dem Wege zur 

Entwicklung einer vollkommenen Staatsverfassung sowie eines ethischen Ge-
meinwesens  – in Kants  für uns Heutige etwas missverständlicher Ausdruckweise: 

                                                             

8 Ebd. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

9 

 

„eines ethischen gemeinen Wesens“: „Der Mensch soll aus dem ethischen (=po-

litisch-bürgerlichen, H.L.) Naturzustande herausgehen, um ein Glied eines ethi-
schen gemeinen Wesens zu werden“9. Hat also nicht jedes ökologisch recht um-

fassende Natursystem zumindest ein relatives Existenz- und Erhaltungs-„Recht" 

insofern, als zumindest jede solche Existenzrecht-Verletzung, jede Vernichtung 

oder Schädigung einer besonderen, außerordentlichen Begründung (etwa zur Si-

cherung, Erhaltung oder wesentlichen Verbesserung von Menschenleben) be-

darf?  

Zweifellos ist das Problem dadurch besonders akut geworden, dass 

der Mensch heutzutage über derartig vergrößerte Eingriffsmöglichkeiten und be-

sonders über Zerstörungsfähigkeiten gegenüber der Natur verfügt, die alles Bis-

herige in den Schatten stellen. Konnte der Mensch der Antike (wie Platon schon 

im Kritias beiläufig feststellt10) eine Landschaft durch Abholzung des Waldes zer-

stören, konnte er schon begrenzt und lokal die Umwelt verschmutzen, so hat 

die Fähigkeit des modernen Menschen zur Schädigung von Natursystemen nicht 

nur durch eine zuvor ungeahnte Bevölkerungsexplosion, sondern besonders 

durch die Technisierung und Industrialisierung der Welt (vor allem in Ballungs-

gebieten) derart zugenommen, dass die Natur und ihre Ökosysteme nicht mehr 

nur lokal, sondern auch regional und kontinental oder gar global „verletzlich“ ge-

worden sind (Klima- und Umweltprobleme). Natur, Naturprozesse und Naturar-

ten, deren Symbiosen und Ökosysteme werden gegenwärtig in extremem, zuvor 

nie gekanntem Maße – wenigstens und zumal negativ – äußerst nachdrücklich 

vom menschlichen Eingreifen bzw. von dessen Beschränkung und Lenkung ab-

hängig. Nie zuvor hatte der Mensch sogar die Macht, alles Leben in einem Öko-

system (oder sogar regional oder kontinental bzw. gar global zu vernichten bzw. 

zu verstümmeln oder irreversibel zu schädigen, z. B. durch nukleare Explosionen 

und/oder radioaktive Kontaminierung (s. Bikini-Atoll!). Man denke an auch an 

die „Vermüllung“ der Ozeane durch Plastikabfälle (z.B. der landesgroße Plastik-

Wirbel im Nordpazifik). 

                                                             

9 Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, in Werke, TB-Aka-

demie-Textausgabe, Bd. VI (Berlin: de Gruyter, 1968), 96. 
10 Platon, Kritias , 110a-112e (Platon: Kritias. In Sämtliche Werke, Bd. 5 (Hamburg: Rowohlt 

1959), 220–222].  

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

10 

 

Dabei kann und wird eine von Menschen angerichtete Schädigung häufig 

unbewusst, unabsichtlich geschehen – als ungewollte Nebenfolge: Man denke an 

die vielen aussterbenden und noch mehr die gefährdeten Kleintierarten, die selbst 

nicht vom Menschen gejagt oder nutzbar gemacht werden, deren Ökotop jedoch 

verschwindet. Erlangt nicht nur die Natur als Ganzes, gewinnen nicht auch 

die nicht-menschlichen Kreaturen angesichts der ins Ungeheuerliche gewachse-

nen technologischen Macht und der dadurch entstandenen Zerstörungs- bzw. 

Schädigungsmöglichkeiten eine neuartige ethische Bedeutsamkeit – über alle 

Selbstvervollkommnungs-Ästhetik und anthropozentrische Verweisung auf 

Selbstachtung hinaus? In dem Maße, in dem Handlungen und Handlungsfolgen 

von Eingriffen des Menschen umfassende ökologische Konsequenzen nach sich 

ziehen können, scheinen als potentiell Betroffene auch Öko- und Natursysteme, 

Naturarten und Naturwesen (kurz: die Natur) ethische Relevanz anzunehmen.  

Angesichts der Möglichkeit irreversibler industrieller Schädigungen aller 

dieser Wesen und Systeme (einschließlich des menschlichen Lebens selber) kann 

es dem Menschen nicht mehr nur um ihn selbst, lediglich um seine Vollkommen-

heit, Selbsterhaltung, Selbstbezüglichkeit gehen. Ist es für die ethische Diskussion 

deshalb „notwendig, die anthropozentrische Perspektive heute zu verlassen“11 

bzw. wenigstens erheblich zu relativieren? Kann der Mensch aber überhaupt 

grundsätzlich von der anthropozentrischen Perspektive absehen? Gibt es prinzi-

piell eine nicht-anthropozentrische, eine überhaupt nicht „irgendwie auf 

den Menschen bezogene“ Ethik? Irgendwie „bezogen“ auf den Menschen ist doch 

jede Ethik, zumindest als auf den Adressaten aller diesbezüglich stellvertretend zu 

übernehmenden Verantwortlichkeiten, auch eine solche, die nicht bloß auf 

den Menschen als den alleinigen Verantwortungs-„Gegenstand“ bezogen ist. – 

In dieser Hinsicht scheint Kant irgendwie doch recht zu haben: Pflichten 

und Verantwortlichkeiten können sich für die Ethik wie auch im Beachten von 

Rechten in der Tat immer nur auf Menschen beziehen. Der Mensch ist das einzige 

Wesen, das sich verpflichten und verpflichtet werden bzw. Verantwortung über-

nehmen kann. Dies besagt freilich nicht, dass die anthropozentrische Perspektive 

nicht erweitert, ergänzt werden könnte und sollte – gerade auch hinsichtlich 

der „Gegenstände“, auf die sich Pflichten und Verantwortlichkeiten beziehen 

                                                             

11 Robert Spaemann, „Technischer Eingriff in die Natur als Problem der politischen Ethik“. 

In Dieter Birnbacher (Hg.), Ökologie und Ethik (Stuttgart: Reclam, 1980), 197. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

11 

 

können. Schon dies könnte zu einer Teilrevision der Kantischen anthropozentri-

schen Pflichtenethik Anlass geben. Ohnehin hat die ethische Diskussion des letz-

ten halben Jahrhunderts gezeigt, dass weder ein strikt deontologischer Ansatz 

noch ein strikt teleologischer oder konsequenzialistischer (insbesondere etwa rein 

akt-utilitaristischer) Grundentwurf absolut gesetzt oder total vertreten werden 

könn(t)en. Ein gemischter Ansatz, in den gewisse prinzipiell und zumindest re-

gelhaft auf den Durchschnittsnutzen gerichtete wie auch gesinnungsethische 

Komponenten eingehen müssen, scheint eine „realistischere“, den moralischen 

Intuitionen angemessenere und zugleich praxisnähere Ethik für die fortgeschrit-

tene Industriegesellschaft darzustellen: „Die Moral ist für den Menschen geschaf-

fen, nicht der Mensch für die Moral“12. Der Ausdruck ‚für den Menschen‘ bedarf 

aber der genaueren Erläuterung. Ist auch als „Gegenstand“ moralischer Gebote 

nur der Mensch betroffen? Besser wäre es daher zu sagen: Die Moral ist für den 

verantwortlich handelnden Menschen geschaffen, betrifft aber rezeptiv oder pas-

siv z.T. auch andere (Verantwortungs-)„Gegenstände“. 

Wie steht es dann aber mit eventuellen „Rechten“ von Natur, Naturar-

ten/wesen und den Pflichten13 diesen gegenüber? – Aufgrund welcher Vorausset-

zungen und in welchem Sinne hat etwa eine Tierart ein Überlebensrecht? Gibt es 

Rechte von Arten, die über die der Individuen hinausgehen – möglicherweise in 

doppeltem Sinne? Und warum sollte die Art ein übergreifendes, u.U. höheres 

Überlebensrecht haben als ein Individuum? Dies sind nicht nur Fragen der recht-

lichen Fundierung der Gesetzgebung und der Rechtsprechung, sondern auch der 

ethischen Begründung. – Man steht diesen Problemen in der anthropozentrisch 

bestimmten traditionellen Ethik und z.T. bis vor kurzem auch im Recht noch re-

lativ ratlos gegenüber.  

                                                             

12 William K. Frankena, Analytische Ethik (München: dtv, 1972), 64. 
13 So wurde in den U.S.A. durch ein bundesrechtliches Gesetz, das die Vernichtung einer Tierart 

untersagt, gerichtlich verboten, „einen Staudamm in Tennessee in Betrieb zu nehmen, weil dadurch eine 

bestimmte kleine Spezies, die nur an dieser Stelle existiert, vernichtet worden wäre“ (Spaemann, „Tech-

nischer Eingriff in die Natur als Problem des politischen Ethik“, 195). Kiesgruben werden z.B. auch 

in Deutschland aus diesem Grunde unter Naturschutz gestellt! So wird geradezu auch die „künstliche 
Natur“ rechtlich geschützt. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

12 

 

Darüber hinaus wird die ethische sowie die rechtliche14 Problematik noch 

gravierender: Der Mensch hat in der Bio-, Molekular- und Gentechnik die Fähig-

keit erlangt, durch bio­technische Eingriffe Erbgut zu verändern, gar neue leben-

dige Arten durch Mutationen und genchirurgische Eingriffe zu schaffen. Eine 

Kröte mit dem Erbgut von sechs Elternkröten wurde schon vor dreißig Jahren 

wissenschaftlich „erzeugt“. Die Klonierung (erbanlagengleiche Reduplikation) 

von Fröschen und Mäusen ist längst durchgeführt, Kühe-Klonierung ist verbrei-

teter Stand der Biotechnik. Eine „Schiege“, eine „überartliche“ („trans-speziesis-

tische“) Vermischung aus Schaf und Ziege – übrigens vermehrungsfähig – , wurde 

enenfalls bereits 1984 „hergestellt“ (Willadsen). 

Heute kann man sogar den Menschen selbst gentechnisch beeinflussen oder 

verändern. Und sehr umstrittene Versuche dazu gibt es bereits – für Embryo- o-

der pro-embryotische Zellentwicklungen. Bis zum Blastomeren-Stadium wurde 

sogar ein „Pro-Embryo“ von drei verschiedenen menschlichen Eltern-Genen 

„hergestellt“(!). Hinsichtlich seiner Pflichten und Verantwortlichkeiten stellt sich 

damit dem Menschen – und natürlich besonders dem naturwissenschaftlichen 

Forscher und (Bio- oder Gen-) Technologen/Ingenieur – eine gänzlich neuartige 

Problematik. Inwiefern kann der Mensch das Recht haben, künstlich neue Le-

bensarten zu erzeugen, Arten zu verändern – und unter Umständen seine Artge-

nossen oder eigenen Nachkommen selbst „eugenisch“ zu manipulieren? Men-

schen-Klonierung erschien bislang als absolut unethisch – wie lange noch? (Da 

doch Achtzellen-Blastomere und sogar längst „überzählige“ Embryonen von 

künstlichen Befruchtungen in manchen Ländern erlaubt und zu einem transnati-

onalen wissenschaftlichen Embryonen-„Handel“ geführt haben). 

Eine unvoreingenommene Diskussion dieser Probleme tut not. Weder mo-

ralisch unbegründete noch rechtlich „ungestützte“ Totalverbote noch ein Abse-

hen von jeglicher ethischen oder rechtlichen Diskussion sind hier angemessen. 

Sinn- und maßvolle Fortschritte scheinen allerdings nur möglich, wenn man 

die Selbstbezüglichkeit einer strikt(en) deontologischen Anthropozentrik 

                                                             

14 In den U.S.A. wurde schon vor Jahrzehnten sogar das Verfahren der Herstellung für ein ölver-

zehrendes Bakterium patentiert (!) Lässt sich Lebenserzeugung oder ein entsprechendes Verfahren pa-
tentieren? 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

13 

 

in der Bio- und Gen-Ethik vermeidet, aber andererseits die ethischen Sonderauf-

gaben, -pflichten und Sonderverantwortlichkeiten des Menschen in Rechtsent-

wicklung und Ethik nicht vergisst. 

Übrigens hatte ich schon früher betont – unabhängig und parallel zu Hans 

Jonas:  

 
Neue Aktionsmöglichkeiten aktualisieren erweiterte und modifizierte Verantwort-

lichkeiten: z. B. gewinnt in der zunehmend technisierten Welt die Verantwortung 

für die Wahrung ökologischer Gleichgewichte auch für, aber nicht nur für das In-

teresse und Wohlergehen der Menschheit und für Natur und Kreatur ebenso an 

Bedeutung wie jene, die sich angesichts drohender regionaler oder globaler Über-

bevölkerung einstellt. 

 

[…] mit der Ausdehnung der technisch-wissenschaftlichen Manipulations- und 

Einwirkungsmöglichkeiten sowie der Langzeiteffekte von unter Umständen irre-

versiblen Änderungen der weitgehend künstlich geprägten Umwelt entstehen wei-

tergehende Verantwortlichkeiten, die zumindest die Relevanz moralischer Urteile 

(nicht nur) zeitlich, sozial und räumlich, (sondern auch essentiell) ausdehnen. In 

einer durch technische Eingriffe, ökonomische Abhängigkeiten, ökologische Sys-

tembedingungen näher zusammen rückenden, immer enger verflochtenen Welt 

kann keine Moral der bloßen Nächstenliebe genügen, sondern die Ethik muss dar-

über hinaus von einer zu praktizierenden Verantwortung für die gesamte Mensch-

heit getragen werden – nicht nur für die existierende, sondern auch für die Nach-

welt“15 (Klammer H.L.) – und für Natursysteme und Naturarten.  

 

Insbesondere hat auch Jonas16 die Abhängigkeit der Verantwortung von 

der technischen Macht hervorgehoben. Er meinte, dass angesichts der ins Uner-

messliche gewachsenen technologischen Macht des Menschen eine sittliche Er-

weiterung des Verantwortungskonzeptes nötig ist: Das von der technologischen 

Macht des Menschen Abhängige, das Insgesamt der Betroffenen – Menschen, Na-

tur, Tierarten eingeschlossen – sei angesichts seiner kritischen Verletzlichkeit Ge-

genstand der menschlichen Verantwortung in einem nie gekannten Maße gewor-

den. „Die Natur als ein Ganzes“ sei „Gegenstand menschlichen Handelns 

und menschlicher Verantwortung“ geworden: „ein Novum, über das ethische 

                                                             

15 Hans Lenk, Pragmatische Vernunft (Stuttgart: Reclam, 1979), 73, 69f. 
16 Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung (Frankfurt/M: Insel, 1979). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

14 

 

Theorie nachsinnen muss“ (kursiv: H.L.)17. Die Irreversibilität, das Sich-auf-

Schaukeln von sich wechselseitig beeinflussenden Prozessen, die kumulative Ad-

dition vieler Wirkungen (synergistische Konsequenzen), umfassende Eingriffe in 

ökologische Systeme, kollektive Täterschaft und Verantwortung (etwa bei Groß-

projekten und synergistischen Effekten, die erst durch das Zusammenwirken 

mehrerer unterschwelliger Effekte die Schädigungsschwelle überschreiten konsti-

tuieren erweiterte Verantwortlichkeiten des Menschen und menschlicher Ge-

meinschaften für alle von der ins Unermessliche gewachsenen technologischen 

Macht Abhängigen, wenigstens für alle potentiell Betroffenen: Weil er die Macht 

hat, hat der Mensch Verantwortung für alles von seiner Macht Abhängige zu 

übernehmen.  

Wie erwähnt schreibt Jonas: „Das Abhängige in seinem Eigenrecht wird zum 
Gebietenden, das Mächtige in seiner Ursächlichkeit zum Verpflichteten“ (Her-

vorh. H.L.). Und so schließe „meine Kontrolle darüber zugleich meine Verpflich-

tung dafür ein“18. Diese Verantwortung „als anerkannte Sorge“ um ein anderes 

Sein19 begründet für Jonas eine „Treuhänderschaft“ des Menschen für Natur, für 

Naturarten und die Biosphäre, die sozusagen als menschliches Treugut „mit eige-

nem moralischen Anspruch und eigenem moralischen Recht an uns aufgefasst 

werden müsste“20. Er fordert also eine erweiterte, hegende Treuhänderverantwor-

tung des Menschen für ökologische Systeme, für das Lebendige, für Natur und 

Leben allgemein, welche die traditionelle Verantwortung für voraussehbare Kon-

sequenzen meines eigenen Handelns (und die entsprechende Handlungsresul-

tats-Verantwortung bzw. -Schuld21) weit übersteigt. Insbesondere meint Jonas, 

prinzipiell sei „alles Lebendige“ „in seiner Bedürftigkeit und Bedrohtheit“ mögli-

cher und realer „Gegenstand von Verantwortung“. Nur zum Menschen freilich 

gehöre es – ähnlich wie bei Kant und wie erwähnt – als eine, seine spezifische 

moralische „Auszeichnung“, dass er – und nur er allein – Verantwortung tragen 

                                                             

17 Ebd., 27. 
18 Ebd., 174 ff. 
19 Ebd., 392. 
20 Ebd., 28 ff. 
21 Fälschlich meinte Jonas zunächst, das neue erweiterte Macht-Abhängigkeitsmodell ex ante der 

Verantwortlichkeit für das „Zu Tuende“ löse das herkömmliche post hoc – Modell der Schuld-Verant-

wortung ab, hat das aber nach unseren Diskussionen in Deutschland und Nordnorwegen korrigiert. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

15 

 

kann – für seinesgleichen, aber auch für anderes Lebendiges und auch für „die 

Natur“ als Verantwortungsgegenstand“22.  

Die Ethik einer erweiterten Verantwortlichkeit auch i. S. von Jonas bezieht 

sich in den Pflichten also weiterhin auf den Menschen als handelndes Subjekt so-

wie auf menschliche Gemeinschaften, aber sie weicht von Kants „Metaphysik 

der Sitten“ und deren ethischer „Tugendlehre“ insofern ab, als sie Pflichten auch 

gegenüber nicht-menschlichen Verantwortungs-„Gegenständen“ annimmt. 

Die traditionelle ganz symmetrische Zu(einander)ordnung von ethischen Pflich-

ten und moralischen Rechten wird hier aufgegeben oder geändert – zugunsten 

einer Asymmetrie der Verantwortung und der zugeordneten Rechte und Pflich-

ten, die der Macht- und Kontrollasymmetrie entspricht. „Mit der Machtergrei-

fung der Technologie“23 habe sich, meint Jonas, die Verantwortung des Menschen 

und der Menschen wesentlich erweitert – bis hin zu einer Verantwortung für 

den Zustand der Natur, „den Zustand der Biosphäre und des künftigen Lebens 

der Menschenart“ sowie für die „Zukunft der Natur“ und der Arten in ihr24. Nicht 

mehr nur die Menschheit als Ganzes, einzelne Menschen als Handlungspartner 

und die Zukunft der Menschheit sowie von unseren Handlungen abhängige Men-

schen sind Gegenstand der Verantwortung, sondern der Bereich des Verantwort-

baren, des der Verantwortung Unterstehenden hat sich im entsprechenden Ver-

hältnis mit der Ausdehnung technologischer Macht auf die gefährdete Natur, 

Tierarten usw. erweitert. 

Systematisch-ethisch bedeutet dies eine Teilverabschiedung oder wenigstens 

wesentliche Erweiterung der traditionellen aufklärerischen Vernunftethik, 

die Selbstzwecke nur in Vernunftwesen sah: Jedes Lebendige, ja, Natursysteme an 

sich oder die „Natur“ müssten in diesem Sinne25 in einer erweiterten Verantwor-

tungsethik als Selbstzwecke anerkannt werden – wie bereits bei Albert Schweitzer 

(s.u.). Ein solcher Selbstzweck konstituiert gleichsam ein moralisches Quasirecht 

auf Bestehen, Weiterexistenz, Erhaltung und Förderung. Diese inhaltliche mora-

lische Änderung muss beachtet werden. – Oder es wird die methodologische Va-

riante gewählt: Die Kantische Symmetrie zwischen Rechten und Pflichten wird 

                                                             

22 Jonas, Das Prinzip Verantwortung, 185, 27. 
23 Ebd., 229. 
24 Ebd., 245 ff. 
25 Außer wohl Krankheitserreger wie das Pockenvirus usw. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

16 

 

dann aufgehoben (s.u.): Faktisch jedoch kann beides kombiniert werden – 

das „Oder“ in der Hauptthese ist einschließend gemeint. 

Zwar ist es nach wie vor eine wesentliche Auszeichnung des Menschen, dass 

nur er Verantwortung und Pflichten haben kann – aber eben nicht mehr nur sich 

selbst oder seinesgleichen gegenüber, sondern eben auch anderen Selbstzwecken, 

schließlich gar der Natur gegenüber und hinsichtlich ihrer (Öko-)Systeme 

und deren Symbiosen. Die traditionelle ethische „Selbstvergötzung“ des Men-
schen (nur er ist Gegenstand ethischer Verantwortung und Verpflichtung) ist da-
mit aufgegeben, ohne dass freilich seine Auszeichnung als ethisches Subjekt (als 
Träger der Verantwortung und Verpflichtung) aufgegeben wäre.  

Schon traditionell hatte allerdings im Juristischen die Zuschreibung von 

Rechten zu nicht-menschlichen Naturwesen ihre Schwierigkeit. Vordergründig 

zog man sich auf den Standpunkt zurück, wo kein Anwalt und kein Ankläger so-

wie kein rechtlicher Anspruchsträger existieren, könnten auch keine Rechte sein 

bzw. zuerkannt werden26.  

Bei einer Versammlung der Gesellschaft für Rechtspolitik unter Anwesen-

heit fast aller Präsidenten der obersten deutschen Gerichte und sogar des Bundes-

präsidenten wurde das Argument in die Diskussion gebracht, ungeborene ein-

zelne und kommende Generationen hätten keine Rechtsansprüche geltend zu ma-

chen, da sie „noch nicht einmal existierten“27. Insbesondere sei ein allgemeiner 

Rechtsanspruch eines noch nicht existierenden Wesens juristisch nicht kodifizier-

bar. Etwas Nichtexistierendes könne kein Rechtsträger sein, besonders nicht In-

haber eines Rechtes auf Existenz. 

Gibt es aber nicht die (z. B. von Birnbacher vorgeschlagene) Möglichkeit, be-
dingte Rechte auf Wohlergehen, Lebensqualität usw. zu formulieren, nur für 

den Fall, dass diese künftigen Wesen oder Generationen existieren? 

Solche Quasirechte könnten sich in der Tat auch auf die noch nicht gebore-

nen menschlichen Generationen beziehen, ohne dass potentielle einzelne (noch 

                                                             

26 „Die Annahme, dass irgendetwas außer dem Menschen ‘Rechte‘ besitzen könnte, ist gänzlich 

unhaltbar“, meinte der Passmore [John Passmore, „Den Unrat beseitigen“, in Dieter Birnbacher (Hg.), 

Ökologie und Ethik (Stuttgart: Reclam, 1980), 229]: Sonst müsste ja auch „das Land, das ein schlechter 

Farmer in den Fluss abrutschen lässt", das Recht gehabt haben, „an Ort und Stelle zu bleiben“. Es hatte 

aber „keinerlei Recht“ dazu. 
27 Vgl. Hans Lenk, „Herausforderung der Ethik durch technologische Macht“, Bitburger Gesprä-

che 1981, Gesellschaft für Rechtspolitik Trier (München: Beck): 5–38.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

17 

 

nicht gezeugte) Nachkommen nunmehr ein „subjektives“ „Recht“ darauf hätten, 

geboren zu werden. Als Träger von Einzelrechten müssten sie ja schon existieren, 

um überhaupt ein Recht im engeren Sinne zu besitzen geboren zu werden28. Es 

„mögen die Nachgeborenen zwar ein Recht darauf haben, eine halbwegs unver-

sehrte Umwelt hinterlassen zu bekommen, niemals aber ein Recht darauf, allererst 

zu existieren“29. 

Mich veranlasste all das damals (1982) zu dem Vorschlag, einen Ombuds-

mann oder einen Bundesbeauftragten für die Interessen und Rechte künftiger Ge-

nerationen einzuführen30. Ebenso könnte man einen Beauftragten für nicht-

menschliche Naturkreaturen ernennen, der deren moralische und rechtlich rele-

vante „Quasirechte“31 auf Existenz und Erhaltung usw. vertreten könnte32– sozu-

sagen einen parlamentarischen Naturschutzbeauftragten. (Ein Umweltministe-

rium gibt es ja immerhin in Deutschland, wenn auch leider kein umfassendes 

„Umweltgesetzbuch“33).  

Man könnte also sozusagen ein „Quasireflexrecht“ von natürlichen Arten 

und Natursystemen für die ethische und auch juristische Verantwortlichkeit 

des/der Menschen anerkennen. Das ist die normativ-inhaltliche Teilthese der dis-

junktiven Hauptthese. Darüber hinaus könnten projizierbare Quasi-Ansprüche 

                                                             

28 In den U.S.A. hat jedoch ein schwerstbehindertes Kind (per Rechtsanwalt natürlich) seine El-

tern verklagt, indem ein Recht „auf Nicht-geboren-Werden“ in Anspruch genommen wurde, so las ich 

vor einigen Jahren. 
29 Birnbacher, Ökologie und Ethik, 125. 
30 Im Übrigen könnte man, um Missverständnisse und Interpretationsschwierigkeiten zu vermei-

den, in der Tat nur von moralischen und (evtl. auch juristisch zu kodifizierenden) projizierten Quasi-

rechten natürlicher Arten und natürlicher Systeme sprechen, ohne ihnen einklagbar direkte Anspruchs-

Rechte im engeren juristischen Sinne zuzugestehen. Die Quasirechte wären jeweils von Menschen 

ethisch stellvertretend zu artikulieren und zu vertreten. Rechtlich könnte ein Beauftragter wie ein Om-

budsmann usw. diese Quasirechte stellvertretend wahrnehmen. 
31 Jedenfalls ist die Begründung von Rechten ausschließlich auf die Vertretung subjektiver An-

sprüche weder rechtsphilosophisch noch ethisch vertretbar, zumal manche Rechtskodizes schon soge-

nannte Reflexrechte in sog. „Programmsätzen“ enthalten, die Begünstigungen oder Gewährleistungen 

garantieren, aber – wie zum Beispiel das vieldiskutierte „Recht auf Arbeit“ – keine adressierbaren An-

sprüche geltend zu machen erlauben. 
32 Auch bei Kleinkindern und Schwachsinnigen nimmt ja ein Vormund die Rechtsvertretung 

wahr. 
33 Diesbezügliche Versuche seit 2006 „scheiterten“ 2009. Sie gingen aber z.T. in rechtliche Rege-

lungen von Naturschutz, Landschaftspflege, Wasserhaushalt, Stoffe-Transporte usw. ein. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

18 

 

nicht-menschlicher Verantwortungsgegenstände rechtlich durch gesetzlich Be-

auftragte vertreten werden. Tierschutzbeauftragte gibt es ja zum Teil schon  – 

und die Tierschutzgesetzgebung hat die anthropozentrische Deutung der juris-

tisch kodifizierbaren und verfahrensmäßig vertretbaren subjektiven Anspruchs-

begründung der Tiere als bloßer „Sachen“ auch schon zum Teil überwunden.  

Natürlich könnte es gesetzgeberische und juristische Schwierigkeiten bei 

der justitiablen Kodifizierung der Quasirechte und der entsprechenden Verant-

wortlichkeit geben. Doch wie in Fällen der „unterlassenen Hilfeleistung“ Einzel-

nen gegenüber oder des Verursacherprinzips im Umweltschutz könnten auch 

hier Wege gefunden werden. Ähnlich wie bei den Reflexrechten könnten wohl 

moralische Quasirechte der genannten Art explizit in manche Gesetzkodizes (wie 

bisher wohl schon in Umweltrechte und das Tierschutzgesetz von 1998) eingehen. 

Diese neue deutsche Tierschutzgesetz korrigierte wenigstens den traditionel-

len juristischen Status der Tiere als „Sachen“34, bezeichnet diese nunmehr als 

„Mitgeschöpfe“, deren „Leben und Wohlbefinden zu schützen“ ist: „Niemand 

darf einem Tier ohne vernünftigem Grund35 Schmerzen, Leiden oder Schäden zu-

fügen“ (§ 1). § 2 regelt „angemessene“ Ernährung, Pflege, Unterbringung sowie 

„verhaltensgerechte“ Behandlung und „artgemäße“ Bewegungsmöglichkeit, 

§ 3 Tiertransporte, § 4 die „Tötung von Tieren“ („nur unter Betäubung“, „nicht 

mehr als unvermeidbare Schmerzen“(?)), §§ 7–9 Tierversuche (Beschränkung auf 

Krankheitserkenntnisse, -vorbeugung, -behandlungs-(möglichkeiten), Stoffe- 

und Produktprüfungen, Umweltgefährdung sowie Genehmigungen und Exper-

tenpflichtigkeit von (Tier-)Impfungen, Blutuntersuchungen usw. (Die Einzelpa-

ragrafen außer recht summarisch § 2 behandeln allerdings nur die recht detail-

lierten Regelungen der Tötungsmodalitäten, erwähnen aber gar nicht mehr das 

„Wohlbefinden“). 

Michael Bartsch, der Rechtsanwalt, mit dem ich um 1980 Seminare über 

Kants Rechtsphilosophie durchführte, meinte schon damals – also lange vor dem 

Tierschutzgesetz –, dass auch juristisch in der rechtstechnischen Praxis (wenn 

auch nicht in der Rechtstheorie) die Einführung des rechtlichen Schutzes nicht-

menschlicher Wesen kein Problem sei: 

                                                             

34 Zum neuen Stand der Rechtsordnungsdiskussion dieses Themas s. a. Jörg Luy, „Welche Rechte 

haben Tiere?“, Spektrum der Wiss., Dez. 2016: 80–84. 
35 Das ist zweifellos ein recht vager Gummiparagraph geblieben! 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

19 

 

 
Rechtstechnisch ist der Schutz der Natur kein Problem. In der Tierschutzgesetzge-

bung und – recht neu – bei der internationalen Regelung des Artenschutzes ist der 

Gedanke positiv rechtlich schon vollzogen. Wenn ich richtig sehe, werden stets Un-

terlassungspflichten statuiert; sie können an der unerwünschten Handlung selbst 

(z. B. Quälen des Tieres) anknüpfen oder auch an ganz entlegenen Spätfolgen 

(z. B. das Importieren von Elfenbein; damit wird das Abschlachten von Elefanten 

in wirtschaftlichem Reflex verhindert (oder wenigstens vermindert, H.L.), weil das 

gewonnene Elfenbein nur im Export absetzbar ist). Die Überwachung wird Behör-

den (Zoll, Amt für Gewässerschutz, Staatsanwaltschaft) übertragen, die kraft Amtes 

auf Einhaltung der Unterlassungspflichten dringt und die Einhaltung der Regeln 

durch Strafen und Auflagen erzwingt. 

 

Wer oder was bei diesen Unterlassungspflichten eigentlich der Träger des Rechtes 

ist, ist rechtstechnisch (aber nicht philosophisch, H.L.) ohne Bedeutung. In ähnli-

cher Weise könnte man Kunstwerke unabhängig von der Eigentums- und Besitz-

zuordnung vor der Vernichtung schützen. Das ethisch als plausibel erkannte Ziel 

(z. B. Naturschutz) kann also rechtstechnisch auch ohne systematische rechtstheo-

retische Herleitung in die Praxis umgesetzt werden. 

Wie weit sich der Schutz erstrecken soll, ist nicht nur im Einzelfall, sondern 

auch in der Theorie mit problematischen Abgrenzungsfragen beschwert. Dass ge-

nerell nur Unterlassungspflichten und nicht Handlungspflichten rechtlich statuiert 

werden, erscheint mir sachgerecht. Einen Schutz der Natur vor sich selbst könnte 

man statuieren, z. B. also die Pflicht schaffen, ein Mittel gegen den Schädling, der 

… (damals fast, H.L.) alle Ulmen vernichtet(e), zu entwickeln und anzuwenden. 

Aber die Theorie stößt an die Grenze, die ihre Herleitung aus dem Gefühl der 

Selbstbedrohung erkennbar macht. Hätte man beispielsweise das Aussterben der 

Saurier verhindern müssen? Ich meine nicht. Eine Hege der Natur, also eine Be-

wahrung des Status quo scheint mir zu weit zu gehen. Es sollte nicht ein Handeln, 

sondern nur ein Unterlassen geboten werden mit der Ausnahme von Fällen, in de-

nen ein früheres Handeln erst das Risiko (z. B. das Risiko des Aussterbens einer 

Tierart) geschaffen hat36. 

 

Wären im Sinne dieser übergreifenden Reflexrechte Arten gegenüber Indi-

viduen rechtlich ausgezeichnet? Es scheint so, dass eine ethische und rechtliche 

Verpflichtung des Menschen besteht, seine Art und andere Arten nicht aussterben 

zu lassen, ohne dass nicht schon gezeugte Einzelwesen irgendwie ein Einzelrecht 

                                                             

36 Michael Bartsch, brieflich an den Autor ca. 1981. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

20 

 

auf Geburt hätten. Natürlich ergeben sich bei Menschen als Rechtssubjekten 

durchaus noch andere Probleme als bei nicht-menschlichen Trägern von Quasi-

rechten. 

Birnbacher hebt darüber hinaus hervor, dass wir „im Falle von (leidensfähi-

gen, HL) Tieren etwas sagen können, was wir im Falle von Landschaften und Flüs-

sen nicht sagen können, nämlich, dass wir ihnen gegenüber die Pflicht haben, sie 

nicht zu quälen, dass wir es ihnen schuldig sind, sie nicht unnötigen Schmerzen 

auszusetzen“37. Im Gegensatz zu den Landschaften (denen gegenüber nicht, son-

dern nur „in Ansehung“ derer wir Pflichten übernehmen – etwa gegenüber po-

tentiellen künftigen Betrachtern, s.o.) haben Tiere den Charakter von Quasi-

Rechtssubjekten als leidensfähigen Kreaturen, da „wir Pflichten und damit Ver-

antwortung gegenüber der außer­menschlichen Natur insoweit haben, als diese 

leidensfähig ist” – im Sinne der heute sog. pathozentrischen Bioethik seit J. Bent-

ham38.  

Birnbacher möchte also bei der symmetrischen Zuordnung bleiben: „X hat 

immer dann ein Recht gegenüber Y, wenn Y eine Pflicht gegenüber X hat“39 

(Das gilt für ihn wohl sowohl moralisch als auch rechtlich.) – „Die Existenz eines 

Korrelats“, des Gegenstandes der menschlichen Verpflichtung, ist für ihn also 

stets erforderlich. So hätten Tiere als existierende Rechtsträger entsprechend mo-

ralisch „ein Recht“, „vor Schmerzen bewahrt zu werden“, soweit sie „fühlende und 

leidensfähige Lebewesen“ sind. Aber bei Unterstellung der vollständigen Symmet-

rie müssten auch Tieren moralische und eventuell rechtliche Pflichten zugeordnet 

werden (TierschutzG). (Klingt es nicht absurd, aus früheren Jahrhunderten Be-

richte von sog. „Hinrichtungen“ von Tieren und entsprechenden Gerichtsverfah-

ren gegen diese zu hören, wenn sie Menschen getötet hatten und nun mit ihrem 

Leben dafür sühnen mussten?) 

Die Auszeichnung der Leidensfähigkeit als Kriterium moralischer Relevanz 

lässt sich zwar aus einer utilitaristischen Moralbegründung (nach Bentham 

[1789], der dieses Kriterium auch als erster formuliert hatte) ableiten, scheint aber 

ähnlichen Schwierigkeiten gegenüber zu stehen wie die Auszeichnung aufgrund 

der Kriterien Vernunft, Bewusstsein, Interesse (J. Feinberg) usw.: Warum sollte 

                                                             

37 Birnbacher, Ökologie und Ethik, 124. 
38 Ebd., 121. 
39 Ebd., 125. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

21 

 

eine Vernichtung, Schädigung von nicht mit Gefühl, Empfindung oder Nerven-

systemen, Interesse ausgestatteten kleineren Lebewesen moralisch irrelevant sein? 

Fängt das moralische „Recht auf Leben“ erst mit der Leidensfähigkeit oder mit 

dem „höheren“ Interesse an? Die Abgrenzung des Gegenstandes der Verantwor-

tung schiene hier willkürlich, zumal es zweifellos Grenzfälle der Bemerkbarkeit 

oder Darstellung von „Leiden" oder entsprechend „Interesse“ gibt (vgl. auch un-

ten).  

Allerdings: weder das Leidenskriterium noch das Interessekriterium Fein-

bergs reichen hier, um die ethischen Intuitionen angemessen zu erfassen. Eher 

scheint es hier sinnvoll zu sein, die wechselseitige Symmetrie von Pflichten und 

Rechten bzw. Quasirechten aufzugeben, (nämlich den Satz: „Nur wo Rechte exis-

tieren, gibt es Pflichten – und umgekehrt“) und – nunmehr entgegen der Kanti-

schen Auffassung – Pflichten auch gegenüber nicht-menschlichen Wesen der Na-

tur und für die Behandlung von Ökosystemen und natürlichen sowie sogar ge-

mischten zugleich „naturalen“ und menschen-gemachten oder -geprägten Ge-

samtsystemen einzuführen. Dementsprechend ließen sich – vielleicht in geeigne-

ter gradweiser Abstufung – moralische Quasirechte „konstruieren“, eventuell spä-

ter einmal sogar juristisch40 einführen, kodifizieren und etwa durch sog. Ombuds-

leute vertreten.  

Um noch einmal Bartsch zu zitieren: 

 
Was rechtstechnisch durch den Beschluss des Gesetzgebers leicht zu schaffen ist 

(nämlich Pflichten ohne korrelierende Rechte), bereitet in der Theorie (jedoch) 

Schwierigkeiten, die aus der kantischen Entscheidung herrühren, nur vernunftbe-

gabte Wesen als Selbstzwecke anzusehen“. – Dann müsste eben die Kantische Anth-

ropozentrik der ethischen Gegenstände abgeändert werden: „Nicht erst der heute 

in den Vordergrund getretene Gedanke des Bestandsschutzes auch für die Natur 

erzwingt eine Modifikation der kantischen Theorie, sondern schon ihr eigenes 

                                                             

40 So wie man bei den oben genannten Reflexrechten, die allerdings meist z. B. auch mittelbare 

Gewährleistungsrechte umfassen, welche nicht Abwehrrechte sind, die strikte umkehrbar-eindeutige 

Zuordnung von einklagbaren Rechten und eindeutig zuzuordnenden Pflichten aufgegeben hat, könnten 

auch Pflichten existieren, denen keine vollentwickelten Rechte – insbesondere nicht die Rechte einzelner 

selbstvertretungsberechtigter Wesen – gegenüber stehen. Dies würde sowohl beim Problem der nicht-

menschlichen Naturarten und -systeme als auch bei anderen ethischen und rechtlichen Gegenständen 

der Verantwortung eine vermittelnde Lösung ermöglichen (wie auch beim o.a. Problem der noch nicht 

existierenden, nicht gezeugten Nachkommen). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

22 

 

haarspalterisches Ergebnis, z. B. Tierquälerei nur ‚in Ansehung des Menschen‘ ab-

zulehnen“: Wenn Kant die Tierquälerei nur‚ in Ansehung des Menschen‘ missbil-

ligt, dann spricht er dem Tier nicht einmal einen relativen Wert, sondern gar keinen 

Wert zu. Die (entwickelte) Modifikation seiner Theorie scheint mir geringfügig zu 

sein; sie lässt die absolute Sonderstellung des Menschen in Ansehung seiner Ver-

nunft unberührt und betont seine Pflichtenstellung41. 

 

Wenn „moralische Selbsterkenntnis… aller menschlichen Weisheit Anfang“ 

ist, wie Kant meint42, so gehört eine Erkenntnis der eigenen Verantwortung für 

und gegenüber Verantwortungsgegenständen, die nicht-menschlich sind, auch zu 

dieser moralischen Selbstvergewisserung. Wir können nicht mehr nur die Ver-

nunft an sich als Selbstzweck sehen und alles andere nicht-menschliche Leben o-

der Sein als bloßen Diener für diese angebliche „Krone der Schöpfung“ ansehen. 

Die idealistisch-aufklärerische Präpotenz der ausschließlichen Selbsthervorhe-

bung des Vernunftwesens ist einzuschränken. Die Auszeichnung des Menschen 

als des moralischen, Verantwortung und Verpflichtung tragenden Wesens 

braucht damit überhaupt nicht aufgegeben zu werden. Wir dürfen auch nicht den 

haarspalterischen Trick mitmachen, dass der Mensch nur aus ästhetischen oder 

exemplarisch-erzieherischen Gründen sich der Natur und ihren Arten gegenüber 

verantwortlich verhalten müsse, um moralisches Verhalten „in Ansehung“ von 

nicht-menschlichen Kreaturen und ihren ökologischen Systemen zu begründen. 

Der Mensch selbst ist Teil der Natur. Ausgezeichnet ist er allerdings dadurch, 

dass er diese erkennen und zum Teil, d. h. begrenzt, durch ihre Gesetze verändern, 

in seinem Sinne manipulieren kann (und heutzutage auch muss – schon aus spe-

ziesistisch-anthropozentrischen Gründen). Damit nimmt er eine erweiterte Ver-

antwortlichkeit auch für die Natur mit auf sich. Die Natur jedenfalls ist nicht nur 

für den Menschen da: Dies hat eine abgewogene, faire Beurteilung nach allen Er-

kenntnissen der biologischen Evolution und der „Schicksalsgemeinschaft“ von 

Menschen und nicht-menschlicher Natur zuzugestehen – wenigstens unter dem 

Anspruch des repräsentativen, auch anderen Wesen Existenz- und Erhaltungsbe-

rechtigung zuerkennenden „moralischen“ Denkens. Der extreme moralische Ri-

gorismus, der die Sittlichkeit ausschließlich in der Selbstachtung, in Gestalt der 

Achtung vor dem Sittengesetz ohne jede empirische Beimischung sieht, ist ebenso 

                                                             

41 Michael Bartsch, brieflich an den Autor ca. 1981.  
42 Kant, Metaphysik der Sitten, II, § 14, 441. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

23 

 

ein in seiner Härte und Vernunftüberschätzung nicht durchhaltbares Extrempos-

tulat eng aufklärerischer Provenienz, wie es die strikte Trennung von Natur 

und Geist, von den Bereichen der Notwendigkeit und der Freiheit gewesen ist. 

Es zeichnet den Menschen aus, ist m. E. wesentlich ein Teil seiner Menschen-

würde, dass er nicht nur für seine auf seine Mitmenschen gerichteten-Handlun-

gen Pflichten übernehmen kann, sondern dass er auch gegenüber anderen leben-

digen Naturwesen und für (statt nur „in Ansehung von“) Natursysteme und Na-

turwesen und auch für Ökosysteme (bis hin zum recht „verletzlichen“ „blauen“ 

Heimatplaneten) Verantwortung übernehmen kann und heute sogar muss – be-

reits aus humanen Eigeninteressen und Klugheitsgründen. Als Teil des Naturgan-

zen, als ein besonders eingriffsmächtiger Akteur hat der Mensch als ein ausge-

zeichneter Teil der Natur geradezu eine Pars-pro-toto-Verantwortung für das 

Ganze zu übernehmen. Und spezifisch menschlich ist es auch – macht eben mit 

seine über einen total anthropozentrischen Chauvinismus hinausgehende Würde 

aus –, dass er symbolisch-projektiv anderen Wesen moralische Quasirechte, Exis-

tenzberechtigung, Erhaltungsberechtigung zuerkennen kann und/oder ohne Ge-

gendienst oder Gegenpflicht-Einforderung Pflichten für sie, gegenüber ihnen auf 

sich nehmen kann – und soll. Er ist das Wesen, das Einsicht in den Gesamtzu-

sammenhang haben kann und über seine anthropozentrische Beschränkung hin-

aus dem Gesamtsystem sowie den ökologischen Teilsystemen der Natur als auch 

lebendigen Partnern in der Natur Existenzberechtigung und Erhaltungsanrechte 

zuerkennen kann – und soll. Sagesse oblige (Wissen verpflichtet). Diese übergrei-

fende Moral, welche die wechselseitige Angewiesenheit43, ja, eine quasi wenn nicht 

gerade „partnerschaftliche“, so doch rücksichtsvolle, stellvertretende, repräsenta-

tiv mitdenkende, „mitsorgende“ Beziehung zwischen Mensch und Naturwesen 

berücksichtigt, erscheint eher dem Menschen würdig, sozusagen „ehr-würdiger“, 

ja, „humaner“ als die traditionelle strikte Selbstbeschränkung auf menschliche In-

teressen. 

                                                             

43 Selbst von einer „quasi partnerschaftlichen Beziehung“ zwischen Mensch und Natur zu spre-

chen, ohne die Natur als solche zu personifizieren, erschiene angesichts der essentiellen wechselseitigen 

Abhängigkeit trotz der Einseitigkeit der Partnerschaft, wenigstens metaphorisch, insofern nicht allzu 

problematisch, als der Mensch als Teil der Natur – moralisch gesehen – diese ohnehin nicht in jeder 

Beziehung radikal objektivieren kann. Jede radikale Objektivierung und strikt wissenschaftliche Per-

spektive stellt eine für empirische Erkenntnis zweifellos notwendige, aber stets auch dem Gesamtleben 

und seiner gelebten und erlebten Einheit gegenüber eingeschränkte Perspektive dar. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

24 

 

Allem Lebendigen, das einen relativ integrierten Systemzusammenhang 

und eine Kontinuität im ständigen Austausch mit der Umwelt aufrechterhält, 

dem in gewisser Weise Selbsterhaltung, Selbstsein und eine funktionale Rolle 

in einem natürlichen System zuzusprechen ist, könnte also im Sinne einer säku-

larisierten Ehrfurcht vor der Natur samt ihres Systemzusammenhanges und ihrer 

Entwicklung und vor einer übergreifenden Einheit des Lebendigen eine Quasi-

Existenzberechtigung zugesprochen werden. Diese könnte nur begründet bestrit-

ten oder abgelehnt werden, sozusagen nicht ohne Not, nicht unnötig – und fall-

weise meist nur in vertretbaren Einzelfällen.  

Lebensberechtigung ist ethisch meist ein Prima-facie-Recht/Quasirecht, 

das nicht ohne besondere Begründung verletzt werden darf – selbst dann, wenn 

es sich auf nicht-menschliches Leben bezieht. 

Bei unseren Güterabwägungen sind also entweder moralische Quasi-Eigen-

rechte der natürlichen Wesen zu berücksichtigen oder es ist die Pflicht-Rechte-

Symmetrie aufzugeben. Dies beides muss nicht bedeuten, dass man die Verant-

wortung dem Lebendigen gegenüber, die aus dem relativen Existenzrecht folgt, 

nun fast ins Grenzenlose ausdehnt, wie es Schweitzers Ethik der „grenzenlosen 

Verantwortung allem Lebendigen gegenüber“ tat (s. u. II.). –Auch hier gibt es na-

türlich noch erhebliche Unterschiede in der Einschätzung der Nötigkeit: Vegeta-

rier, Buddhisten, Schweitzer-Anhänger sehen, setzen eben die Grenzen anders. 

Erweiterte Verantwortung muss sich nicht ins Grenzenlose und damit ins Un-

durchführbare, letztlich Untragbare ausdehnen. Das mystische Einheitserlebnis 

des metaphysischen Willens zum Leben (wie schon bei Schopenhauer) muss nicht 

jeder Verantwortung für alles Lebendige überhaupt untrennbar zugrunde gelegt 

werden. Die Überdehnung ins Grenzenlose ist weder durchführbar noch geeignet 

als Basis für eine auf Universalisierbarkeit und Allgemeingültigkeit bedachte 

Ethik. 

Eine ins Grenzenlose geführte Überdehnung wäre übrigens auch Spaemanns 

Fassung eines kategorischen Imperativs, nämlich „nichts in der Wirklichkeit nur 

als Mittel“ zu gebrauchen, sondern es stets auch als Zweck oder gar Selbstzweck 

zu sehen. (Ähnlich übrigens Meyer-Abich: „Jeder ist für alles verantwortlich“               

– was ebenfalls methodisch undurchführbar wie unlogisch-unsinnig wäre.)44. 

                                                             

44 Beides wäre – streng genommen – sogar eine Ausdehnung weit über Albert Schweitzers Ver-

antwortung oder Mitverantwortung allem Lebendigen gegenüber hinaus. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

25 

 

Vielleicht sollte man diesen Gesichtspunkt auf dynamisch sich im Stoffwechsel 

erhaltende, „lebendige“ Ganzheiten wie Öko-Systeme einschränken und fordern, 

dass sie nur begründet, also mit „guten Gründen“ aufgrund eines höher bewerte-

ten Systems, Lebens oder kulturellen Ziels (lediglich) als Mittel benutzt werden 

können. Dies könnte man auf lebendige Einzelwesen, besonders aber eher noch 

auf Arten und ökologische Natursysteme beziehen. Güterabwägungen wären aber 

auch dann immer ins Prinzipielle zu wenden, müssten mit allgemeinen Begrün-

dungen arbeiten und dürften nicht ausschließlich anthropozentrisch nur dem 

menschlichen Einzelinteresse dienen, sondern hätten moralische Existenz- 

und Erhaltungsrechte natürlicher Wesen in sinnvoller Gesamtabwägung zu be-

rücksichtigen. 

Von der absoluten anthropozentrischen Charakterisierung der Moral 

braucht nach allem im Grunde nur zwei Teile aufgegeben zu werden: die Ein-

schränkung der Selbstzwecke auf Vernunftwesen und der Gegenstände morali-

scher Pflichten auf ausschließlich Personen (Menschen). Die Auszeichnung des 

Menschen als des moralischen Wesens als des moralischen Adressaten und Ak-

teurs bleibt bestehen. Sie wird sozusagen „fairer“, geradezu „humaner“ gegenüber 

anderen Wesen gestaltet, wenn man diese Begrenzung verabschiedet. In der Tat: 

die Erweiterung der Eingriffs- und Aktionsmacht des Menschen – insbesondere 

die ungeheuerlich gewachsene technologische Macht – erweitern Verantwortung 

und Verpflichtung. Wissen, Können und Macht verpflichten. 

Ethisch jedenfalls sollte die traditionelle, ausschließlich an der strengen Kan-

tischen Vernunftphilosophie orientierte Symmetrie von Rechten und Pflichten 

aufgegeben werden: Nicht „nur wer Pflichten übernimmt, hat auch moralische 

Rechte“. Der moralischen Auszeichnung des Menschen als des sich selbst ver-

pflichtenden Wesens wird dadurch kein Jota abgestrichen. Im Gegenteil: der Mo-
ralität, der moralischen Autonomie und Würde des Menschen steht es gut an, 
wenn er sich auch für andere, von ihm abhängige Naturwesen und -systeme mit 
verantwortlich fühlt – und auch so handelt 45. Gerade dies erhebt ihn hinaus über 
den anthropomorph(istisch)en Chauvinismus und gattungsmäßigen moralischen 
Egoismus und zeichnet ihn dennoch spezifisch epistemisch und moralisch aus, 

                                                             

45 Und der Normal-Beurteiler und -Akteur im Alltag tut das ja meist auch – und zwar nicht nur 

für seine Haustiere. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

26 

 

führt ihn aber zugleich zu einem sich relativ bescheidenden und realistischeren 
Verhältnis zur Natur und ihren „Wesen“.  

Vielleicht lässt sich dieser Gesichtspunkt der moralischen Würde eher als der 

strikte moralische Anthropozentrismus vereinen auch mit einer leicht modifizier-

ten Version von Kants berühmten Doppel-„Beschluss“ seiner Kritik der prakti-

schen Vernunft: Das Bewusstsein des „moralischen Gesetzes in mir“ „erhebt… 

meinen Wert“ (und meine Würde! – H.L.) „als einer Intelligenz, unendlich durch 

meine Persönlichkeit, in welcher das moralische Gesetz mir“ eine besonders hu-
mane Verantwortung und Verpflichtung gegenüber bzw. für die Natur, ihre Tiere 
und lebenden System zumutet 46.  

Es müsste übrigens gerade im Sinne Kants ein echtes Zeichen einer von ego-

istischen-empirischen Antrieben freien Moralität sein, auch über den kollektiven 

gattungsmäßigen Egoismus des Menschen hinaus zu gehen, für andere potentiell 

betroffene Wesen und deren Existenz mitzudenken47. Denkt man ethisch wirklich 

repräsentativ, so müsste man den Imperativ der Pflicht konsequent – soweit mit 

der Eigenexistenz und der Menschheitserhaltung verträglich – auf „die Natur“ 

und besonders die lebenden Wesen in ihr ausdehnen. Ohne die Natur „moralisie-

ren“, moralisch erziehen zu können, kann bzw. soll der Mensch „moralisch reprä-

sentativ“ im Sinne des Sittengesetzes handeln – auch für andere von seinem Han-

deln und seiner Macht (auch der Macht der Unterlassung) betroffene Menschen 

und Naturwesen Verantwortung übernehmen. Über den gattungsmäßigen Ego-

ismus hinaus erhebt gerade auch das seine moralische Würde. 

 

 

  

                                                             

46 Kant, Kritik der praktischen Vernunft, in Werke, TB-Akademie-Textausgabe, Bd. V (Berlin: de 

Gruyter, 1968), 162. Das im Text kursiv Hervorgehobene steht abgewandelt für Kants  Formulierung 

„ein von der Tierheit und selbst von der ganzen Sinnenwelt unabhängiges Leben offenbart“. 
47 „Denke repräsentativ!“ (so, „als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum 

allgemeinen Naturgesetze werden sollte“ (Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 421), 421, 

war ja eine von Kants Formulierungen des Kategorischen Imperativs, wobei sogar „Natur“ im 

allgemeinsten Verstande (der Form nach) gemeint ist, „d. i. das Dasein der Dinge, sofern es nach 

allgemeinen Gesetzen bestimmt ist“ (ebd.). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

27 

 

II. Albert Schweitzer als Pionier der Bioethik  

und als Öko- und Klimaethiker avant la lettre 

 

Albert Schweitzer schilderte sein Visionserlebnis zur Ethik der „Ehrfurcht 

vor dem Leben“ im September 1915 auf einer Pirogen-Fahrt auf dem Ogowe, als 

er grübelnd um ein elementares Grundprinzip des Ethischen „ringend“, plötzlich 

jenes Wort der stets zu beachtenden „Ehrfurcht vor dem Leben“ (dem Willen zum 

Leben in jeglicher Kreatur einfiel:  

 
Am Abend des dritten Tages, als wir bei Sonnenuntergang gerade durch eine Herde 

Nilpferde hindurchfuhren, stand urplötzlich, von mir nicht geahnt48 und nicht ge-

sucht, das Wort ‚Ehrfurcht vor dem Leben‘ vor mir. Das eiserne Tor hatte nachge-

geben; der Pfad im Dickicht war sichtbar geworden. Nun war ich zu der Idee vor-

gedrungen, in der Welt- und Lebensbejahung und Ethik miteinander enthalten 

sind. Nun wusste ich, dass die Weltanschauung ethischer Welt- und Lebensbeja-

hung samt ihren Kulturidealen im Denken begründet ist49. 

 

Noch Jahrzehnte lang – bis gegen Ende des Zweiten Weltkrieges – hat 

Schweitzer sich, in unermüdlichen Neuansätzen die Tropennächte hindurch Blät-

ter um Blätter beschreibend, darum bemüht, diese ethische Vision auszubauen. 

Er wollte widerspruchsfrei die „ins Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen 

alles, was lebt“, und die ethische Kluft zwischen der Naturphilosophie („Zwiespalt 

der Natur“, Grausamkeit, Konflikte, Fressen- und Gefressenwerden), dem vor-

findlichen „Gesetz des Dschungels“ in der Natur, und den Forderungen der Mo-

ral, die wir in der Natur nicht finden können, in ein rationalistisch begründetes 

Gesamtkonzept zu bringen, die Ethik aus einem obersten Prinzip herzuleiten und 

dieses Prinzip vernünftig aus der Natureinordnung zu begründen. Die Erkenntnis 

und unmittelbare Respektierung des Willens zum Leben in mir, „nötigt mir“ (und 

uns allen) aus Überlegungen zur Gleichberechtigung auf, auch allen anderen Le-

bewesen und dem in ihnen wirksamen Willen zum Leben die gleiche Achtung 

                                                             

48 Allerdings hatte er selber bereits in den Straßburger Vorlesungen am 3. 2. 1912 wörtlich diese 

Formulierung verwendet. (Angeblich hatte der Radikalethiker und Vegetarier Magnus Schwantje bereits 

seit 1902 diese Formel benutzt – allerdings in gänzlich anderer Zuspitzung [Heike Baranzke, „Was be-

deutet ‚Ehrfurcht‘ in Albert Schweitzers Verantwortungsethik?“, Synthesis philosophica 2012, issue 27: 

7-29]). 
49 Albert Schweitzer, Aus meinem Leben und Denken (Hamburg: F. Meiner, 1980), 132. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

28 

 

und Ehrfurcht entgegenzubringen und allen Wesen (v. a. in meinem konkreten 

Einfluss- bzw. Handlungsbereich50) diese Ehrfurcht auch in der praktischen Tat 

zu erweisen. 

Doch Schweitzers Vorhaben blieb ein Torso – aus äußeren wie aus inneren 

Gründen. Äußere Gründe waren, dass Schweitzer sich nach den Bombenabwür-

fen von Hiroshima und Nagasaki einem intellektuellen öffentlichen Feldzug ge-

gen die Atomwaffen und die atmosphärischen Nuklearversuche widmete. Da er 

sich erst intensiv über entsprechende atomwissenschaftliche Grundlagen und Ef-

fekte sowie Feldwirkungen kundig machen musste, blieb offenbar keine Zeit für 

die ethische Theorie mehr51.  

Doch auch innere Gründe waren dafür wohl die entscheidenden für die In-

tegrationsschwierigkeiten: Schweitzer wollte sich nicht zu Rangordnungen der 

Lebenswerte verstehen: Jedes Leben war ihm theoretisch - wenn auch nicht prak-

tisch! – gleich heilig. So empfand er sich als „Mörder von Millionen von Bakte-

rien“, um einen Menschen zu retten – und er rettete als Arzt Tausende von tödli-

chen Krankheiten der Tropen... Er verabreichte dem Pelikan mit tiefen Gewis-

sensbissen die täglichen Fische – unter Verletzung der grundlegenden Gleichbe-

rechtigung allen Lebens... Nicht einmal eine Eins-zu-eins-Beziehung ließ sich auf-

rechterhalten: Viele Lebewesen mussten geopfert werden für die Fütterung eines 

einzelnen. Doch dieser urprotestantische Schuldkomplex hätte sich durch die Un-

terscheidung52 von unnötigem und lebenspraktisch notwendigem Töten, z.T. we-

nigstens, bewältigen. Nur unnötiges Töten ist unethisch. Doch sollte das Gewissen 

sehr wachsam auf die Grenzen der Unnötigkeit achten. („Das gute Gewissen ist 

eine Erfindung des Teufels“, schrieb Schweitzer bekanntlich gegen jede, zumal 

                                                             

50 Diese pragmatisch notwendige Einschränkung gestand Schweitzer gegen Ende seines Lebens zu 

(Albert Schweitzer, Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben. Kulturphilosophie III, hrsg. von 

Claus Günzler, Johann Zürcher. 2 Bde. München: Beck, 1999; vgl. z. B. a. Hans Reiner, „Die Zukunft 

der Ethik Albert Schweitzers“, Journal of Value Inquiry 1968, issue 2: 157-162). 
51 Ohnehin waren seine Ethiknotizen, die sich zu über 2000 Seiten philosophischer und über 1000 

theologischer Kommentare und Entwürfe aufhäuften, in einer kaum glaublichen Energie-Ausdauer-

Leistung dem mörderischen Klima, dem enervierenden und alles fordernden Gesamttageswerk des 

praktischen Urwaldarztes, ständigen Baumeisters, Aufsehers, Gelderwerbers usw. sowie dem Schreib-

krampf seiner Hand abgetrotzt! (Schweitzer, Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben). 
52 Reiner („Die Zukunft der Ethik Albert Schweitzers“: 162) sieht „in der mangelnden Unterschei-

dung“ zweier „Schuldbegriffe“ den Grund hierfür: der „Schuld aufgrund ungewollter „bedauerlicher“ 

Verursachung vom „Bestehen „ oder „Eintreten“ eines „Übels“ einerseits und dem „Tun“ von sittlich 

„Verwerflichem“. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

29 

 

jede schnellfertige Selbstberuhigung). Doch wo sind die Grenzen? Sollen wir, 

müssten wir nicht alle Vegetarier werden?53.  

„Leben fördern ist gut“, ebenso Leben vermehren? Unnötig Leben behin-

dern, schädigen, vernichten ist böse für Schweitzer. Noch in ethischen Predigten 

ca. 1920 (veröffentlicht 1974 unter dem Titel Was sollen wir tun?) forderte 

Schweitzer dazu auf, möglichst viele Menschen, möglichst viel Leben auf der Erde 

zu erzeugen – konsequent nach seinem Prinzip. Doch die ökologischen und öko-

nomischen Widersprüche, Dilemmata, Konflikte54 und Fernfolgen einer konse-

quenten Überbevölkerungs- und Lebensvermehrungsstrategie sah und disku-

tierte der erste Bioethiker dieses 20. Jahrhunderts damals noch nicht. Der Bioethi-

ker war nur recht begrenzt schon Ökoethiker. Drastische Einschränkungen oder 

Abänderungen erwiesen sich viel später als nötig, wären aber (auch heute noch) 

möglich. – Ich bin jedoch überzeugt, dass Schweitzer seine Bioethik heute folge-

richtig global zu einer ethischen Berücksichtigung des Ökosystems Erde und auch 

zu einer Klimaethik erweitert hätte. (Sein Einsatz gegen die atmosphärischen 

Nuklearversuche und die entsprechenden Kontaminationen gegen Ende der vier-

ziger Jahre zeigt das deutlich). 

Auch einzelne Begriffe lassen sich kritisieren, z.B. der von Schopenhauer 

und Nietzsche verwendete Begriff des „Willens zum Leben“, den Schweitzer aus 

von diesen und aus der lebensphilosophischen Tradition übernahm; diese beein-

flusste ihn mehr, als er es sich eingestand. Der Willensbegriff ist eine „anthropo-

morphe“ Konstruktion, ein human-analoges Interpretationskonstrukt, das unde-

finiert, unverändert (in derselben Bedeutung wie beim Menschen) wohl nicht so 

einfach auf andere Naturwesen – geschweige denn auf Ökosysteme – angewendet 

werden kann. „Wille“ setzt z.B. Bewusstheit und Zielorientiertheit voraus. (Die 

von Schweitzer konstatierte ‚Selbstentzweiung des Willens zum Leben‘ in der Na-

tur, die für ihn das schockierende, entrüstende, ethikprovozierende Erlebnis be-

                                                             

53 Wir Menschen könnten dies durchaus – auch nach Schweitzer: Die Jains und Buddhisten (man-

cher Denominationen) exerzieren es uns seit Jahrtausenden vor. Und auch die Welternährung wäre auf 

pflanzlicher Basis derzeit und künftig eigentlich besser zu sichern: Tierische Eiweißproduktion ist viel 

zu aufwendig, was die pflanzliche Grundlage der Aufzucht und Zusatzfütterung betrifft. 
54 Die Dramatik der Überbevölkerungs- und Ernährungsprobleme drängte sich zu jener Zeit dem 

denkenden Ethiker noch nicht so deutlich auf wie heute. Was aber sollte sein Ehrfurchtsprinzip für eine 

notwendige Beschränkung der Bevölkerungslawine leisten können? 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

30 

 

deutet, würde zudem, wörtlich verstanden, eine vorgängige oder gar ursprüngli-

che Einheit dieses Willens – gar in ethischem oder ethik-analogen Sinne? – vo-

raussetzen; diese Einheit dürfte es nie gegeben haben, wäre allenfalls mythisch in 

religiöser Deutung zu unterstellen, kann jedenfalls von der Philosophie weder hy-

postasiert noch begründet werden). 

Die von Schweitzer theoretisch geforderte Erweiterung der Verantwortung 

gegenüber allem Leben ist faktisch kaum umfassend durchführbar, wirkt metho-

dologisch geradezu unsinnig: Wer grenzenlos gegenüber allem verantwortlich ist, 

ist niemandem gegenüber wirklich spezifisch verantwortlich. Unbegrenzte Ver-

antwortlichkeit, nach Grad und Adressatenkreis uneingeschränkt, ist nicht greif-

bar, ist nicht praktikabel, nicht wirklich handlungsbindend oder verpflichtend. 

Wer leicht, allzu leicht wie der Verbaltrick eines Politikers „die volle Verantwort-

lichkeit“ für alles deklarativ übernimmt, besser: zu übernehmen behauptet, über-

nimmt keine kontrollierbare, keine abgrenzbare, keine „definierbare“ Verantwor-

tung, oder er „übernimmt“ sich total in verbaler Kraftmeierei, plakativer Verant-

wortlichkeitsmeierei. – Schweitzer kann das so nicht gemeint haben – und deshalb 

wohl schränkte er später, besonders in seinen unveröffentlichten Ethiknotizen die 

Herausforderung, die Aktivierung der Verantwortung jeweils auf das Leben ein, 

das je in „meinen Handlungsbereich“ tritt. Dies ist eine sehr sinnvolle, ja nötige 

Einschränkung. 

Manchmal formuliert Schweitzer so, als soll der ethische Geist der Natur an-

gesichts deren „Selbstentzweiung“ Ethik lehren. Aber ebenso wenig wie man 

die sozialistische Großutopie der Menschenverbesserung à la Herbert Marcuse 

auf die Vertreibung des Ausbeutungswillens, des „Kapitalismus“, aus der Natur 

erweitern kann (damit der „große nicht mehr den kleinen Fisch“ fresse!), so wenig 

lässt sich der Natur Ethik beibringen oder predigen, so sehr Schweitzers Ansatz 

zu einer rationalen Begründung einer Naturverehrung nach Franciscus von Assisi 

beim „Brudergeschöpf Tier“ tendieren mag. (Beiden Ethikern war die mystische 

Identifikation mit dem anderen Leben das höchste Erlebnisziel, das nach Schweit-

zer freilich nur in der Hingabe-Ethik des menschlichen Handelns wirklich werden 

kann). 

Selbst wenn wir in der Naturverantwortung sozusagen symbolhaft 

und exemplarisch Ethik erweitern (unser ethisches Handeln) und beachten, ein 

Beispiel zu setzen, geschieht das allein in menschlicher, „humaner“ Interpreta-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

31 

 

tion. Jegliche Projektion einer Ethik in die Natur ist unerlaubt, wäre bliebe gera-

dezu „unerhört“. Ethik ist Ethik des Menschen, ist Menschenwerk, ist unaufgeb-

bar anthropozentrisch als Produkt und Konzeption. Dies gilt selbst dann, wenn 

wir die Gegenstände der ethischen Rücksichtnahme und die Adressaten der Ver-

antwortlichkeit (die stets nur unsere Verantwortung umfasst) auf andere Wesen             

– Naturwesen wie höhere Tiere, alle leidensfähigen Kreaturen, ja, auf gefährdete 

Arten (besonders aktuell!) und gar auf Ökosysteme – ausdehnen wollen. Das gilt 

auch, wenn wir diesen Arten und Systemen – und nicht nur den Haustieren 

und Zuchttieren – verantwortlich Sorge, Leidensabwendung oder -minderung, 

Zuwendung und vielleicht gar einen moralischen Rechts- oder Quasirechtsstatus 

zuerteilen. Diese moralischen „Quasirechte“(s.o.) sind natürlich nur stellvertre-

tend durch andere, durch Fürsprecher, Ombudsleute, Naturschutzbeauftragte 

einzufordern: Ähnlich wie man einen Schutzbeauftragen für künftige (Human-

)Generationen einrichten könnte – etwa wie Naturschutzbeauftragte beim Parla-

ment – könnte auch der Tierschutzbeauftragte im Sinne einer nötigen ethischen 

Erweiterung des Tierschutzgesetzes tätig werden. Dessen Neufassung sieht im-

merhin die Tiere nicht mehr als bloße „Sachen“ an (s.o.), aber behandelt sie den-

noch in der Praxis der Massenhaltung und Transporte meist weiterhin so!). 

(In der Frage der Genehmigungspflicht für Tierexperimente geschieht freilich ge-

genwärtig schon einiges. Bei der Massentierhaltung/Transporte und dem Prob-

lem des Artensterbens ist noch viel zu leisten – und zwar recht dringlich!). 

Schweitzers Tierethik als Teil seiner Bioethik, die z.T. auch umweltethische 

Ansätze umfasst, wie Günzler55 nachgewiesen hat, enthält solche Forderungen be-

reits. Schweitzer war Humanethiker, Tierethiker, Bioethiker z.T. Umwelt- 

und Ökoethiker avant la lettre, ohne die zentrale Humanität vernachlässigt zu ha-

ben56. 

                                                             

55 Claus Günzler, „Ehrfurcht vor dem Leben – Albert Schweitzers Ethik als Grundimpuls für die 

Umwelterziehung“. In Claus Günzler et al., Ethik und Erziehung (Stuttgart–Berlin–Köln–Mainz: Stei-

ner, 1988), 171–199; Claus Günzler, „Ehrfurchtsethik und Umwelterziehung. Zur pädagogischen 

Fruchtbarkeit der Schweitzerschen Ethik“. In Claus Günzler et al. (Hg.), Albert Schweitzer heute. (Tü-

bingen: Katzmann, 1990), 110–124. 
56 Auch hier gab es natürlich ethische Vorläufer: nicht nur die pathozentrischen (am Kriterium 

der Leidensfähigkeit orientierten) Bioethiker nach J. Bentham, sondern z. B. etwa Martensen [Hans Las-

sen Martensen, Die christliche Ethik (Dän. Orig. 1871–1878), 2 Bd. Karlsruhe, 1887] und Leffingwell 

[Albert Leffingwell, „An ethical basis for humanity to animals”, Arena 10 (1894)], die in ihrer Ethik 

einen „humanen Umgang“ zumal auch mit Tieren forderten. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

32 

 

Der Mensch ist, wie bereits oben erörtert, das (ethische) Verantwortung tra-

gende, das einzige bewusst der Verantwortlichkeit für andere Human- und Na-

turwesen fähige Wesen. Das zeichnet ihn auch dann ethisch einzigartig aus, wenn 

wir die herkömmliche, auch bei Kant noch ausdrücklich vertretene Symmetrie 

von Pflichten und Rechten aufgeben müssen (s. o.) Es mindert die ethische Son-

derstellung des Menschen keineswegs, wenn die Gegenstände der Verantwort-

lichkeit und Fürsorge auf nichtmenschliche Wesen erweitert werden. (Allerdings 

wäre die totale Pauschalisierung mancher Ökoethiker und neuer selbsternannter 

Naturfriedens-Apostel57 praktisch wie theoretisch ebenso unmöglich wie die ins 

Grenzenlose überdehnte Verantwortlichkeit). 

Übrigens: Wenn Schweitzer in Einzelanalysen und auch bei Besprechungen 

der eigenen Motivation für seine Entscheidung, die wissenschaftliche, künstleri-

sche und Predigerkarriere zugunsten seines Afrikaeinsatzes aufzugeben, meint, 

unter dem Signum der „persönlichen Verantwortung“ müsse jeder „etwas von 

seiner Menschlichkeit opfern“, sich z.B. helfend anderen widmen58, so verwendet 

auch er zumindest implizit noch andere Prinzipien der ethischen Beurteilung als 

das Ehrfurchtsprinzip allein. So hat beispielsweise der Phänomenologie-Histori-

ker Herbert Spiegelberg bei Schweitzer noch ein weiteres ethisches Grundprinzip, 

besser: eine Grundnorm, in Gestalt der Weisung „Glück verpflichtet!“ aufgespürt. 

Dies dürfte richtig sein. 

Schweitzer scheint aber implizit noch weitere Normen, z.T. auch solche, 

die sein Grundprinzip differenzieren, in Anspruch zu nehmen: z.B. das Prinzip 

umfassender und auf die Schonung und Behandlung aller Kreaturen erweiterte 
Humanität. Er versteht „das Humanitätsideal“ als „das ethische Grundelement 

wahrer Kultur“ und fordert, dass „der neue Mensch sich nicht als Herr, sondern 

als Bruder der Geschöpfe anzusehen habe“ und „von der Unvollständigkeit zur 

vollständigen Humanitätsgesinnung fortschreiten“ solle59. 

                                                             

57 Meyer-Abich möchte weit über die Schweitzersche Ethik der Ehrfurcht vor allem Lebendigen 

hinausgehen, wenn er in unüberbietbarer Maximalisierung fordert: „Jeder nimmt auf alles Rücksicht!“ 

Das ist ebenso unsinnig und undurchführbar wie die Verantwortlichkeit jedes Menschen für alles auf 

der Welt – eine Idee, die übrigens auch schon – vom Computerkritiker und einstigen Informatiker Jo-

seph Weizenbaum – ausgesprochen worden ist. Verbale Wortmeiereien, die zu nichts mehr taugen, weil 

sie zu allem eben bloß verbal verpflichten würden. 
58 Albert Schweitzer, Kultur und Ethik, 2. Aufl. (München: Beck 1960), 347.  
59 Albert Schweitzer, Gesammelte Werke, Bd. 5 (München: Beck, o. J.), 170. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

33 

 

Wenn Schweitzer etwa weiterhin60 fordert, man solle das Leben „in jeder 

Hinsicht auf seinen höchsten Wert zu bringen suchen“, so ist auch hier doch               

– in Abkehr von seiner Gleichrangigkeitsthese – eine individuen- oder artinterne 

Wertvergleichung, eine Wertabstufung oder Wertrangfolge unterstellt, jedenfalls 

eine Wertmaxime in Anspruch genommen. Warum sollte man dann nicht auch 

Abstufungen, zwischenartliche Wertvergleiche zulassen, und sei es nur, um 

die erwähnten urprotestantischen Schuldkomplexregungen („Mörder von Bakte-

rien“) zu vermeiden. 

Weshalb sollte man dann nicht doch Wertabstufungen61 zulassen; nicht etwa 

– das war ja Schweitzers Sorge! –, um das Gewissen abzustumpfen, eine Art oder 

ein Ausmaß des „guten Gewissens“ (der „Erfindung des Teufels“) zuzugestehen, 

sondern um die Kluft zwischen der abstrakt-ethischen Forderung des Ehrfurchts-

prinzips und der Praxis etwas einzuengen? Der theoretischen normativen Grund-

forderung, der Grundnorm, können doch durchaus auch gewisse Praxisregeln 

(die etwa Dieter Birnbacher für die Zukunftsethik gegenüber künftigen Generati-

onen einführte) zur Seite stehen. Schweitzer weigerte sich – unnötig überkonse-

quent und somit zugleich unnötig praxisfern –, Regelungen der praktischen Ent-

scheidung vorzusehen. Bringt man aber Praxisregeln ein, macht die Ethik greif-

barer, pragmatisch zugänglicher, so bedeutet das keineswegs, dass die Verantwor-

tung beschnitten, die Entscheidung jemandem abgenommen würde. Allenfalls 

würde sie erleichtert, weil in der Richtungsangabe, Orientierung oder Anleitung 

vorgelenkt. Die Entscheidung treffen müssen wir stets selbst. Darin ja besteht zum 

guten Teil unsere Freiheit und auch die Würde, Aufgabe und Größe unserer Ver-

antwortung. 

Wenn man bei den Zugeständnissen an Varianten und Zusätzen zur 

Schweitzer-Ethik soweit gekommen ist, wäre es sinnvoll, auch andere ethische 

Grundnormen mit zu berücksichtigen und in ein integriertes Ethikkonzept ein-

zubeziehen. Warum, weshalb, wieso soll nur ein einziges oberstes Prinzip herhal-

ten, um alles Ethische daraus abzuleiten oder nur zu rechtfertigen, zu begründen? 

(Darüber unten mehr). Man könnte also traditionelle ethische Prinzipien dem 

obersten Grundsatz der zu beachtenden Ehrfurcht vor dem Leben nachordnen 

                                                             

60 Schweitzer, Kultur und Ethik, 353. 
61 Schweitzer wollte ja – wie schon oben erwähnt – auch die Menschen ethisch auf ihren „höchsten 

Wert“ bringen. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

34 

 

oder zur Seite stellen – etwa die Prinzipien der fairen Behandlung und Güterauf-

teilung, Chancenbeteiligung und Gleichberechtigung, der Gerechtigkeit, der To-

leranz, der Leistungsgerechtigkeit, der negativen wie der positiven Goldenen Re-

gel („Was du nicht willst, das man dir tu', das füg' auch keinem anderen zu“ – als 

negative Formulierung dieses Prinzips des Austausches von Handelnden und Be-

troffenen und als eines Kriteriums, genauer: als einer notwendigen formalen Be-

dingung, ethischen Handelns bzw. der entsprechenden Beurteilung). Das Kanti-

sche Universalisierbarkeitsprinzip, zumal den Kategorischen Imperativ aner-

kennt bzw. benutzt Schweitzer ja selber öfters – und zudem gegen Ende seines 

Lebens neben dem Ehrfurchtsprinzip ein über alle Formalprinzipien und Krite-

rien hinausgehendes Wohlwollens-Prinzip bzw. das Humanitätsprinzip gegen-

über (zunächst mir nicht gefährlichen) Mitlebewesen, ein Solidaritäts- und Mit-

leidsprinzip, das sich auf alle in meinen Handlungs- und Erfahrungsbereich kom-

mendes mitlebende und (mit)leidende Wesen beziehen mag. Schweitzers Ethik 

ließe sich anreichern, vervollständigen und praxisnäher formieren, wenn man sol-

che Ergänzungen vornähme und Praxisregeln einführte. Sie würde dann freilich 

von ihrer eindrucksgebietenden Einfachheit, Höchstforderung und Monumenta-

lität verlieren.  

Normative Ethik ist Aufgabe, ist stets erst als Menschenwerk zu sehen, zu 

verbessern, zu entwerfen, zu entwickeln. Sie ist keine Angelegenheit einer reinen 

und bloßen Erkenntnis, einer Ableitung gar aus theoretischem Wissen allein, oder 

gar aus von Schweitzer so betonten „denknotwendigen“ Grundsätzen oder 

Grundlagen. Die Tradition – bis noch zu Kant – hat die Ethik zu sehr zugleich am 

Muster der theoretischen Wissenschaft und am Vorbild des Rechts zu begreifen 

versucht. Bestimmte Fallen halten beide Modelle bereit. Und vom traditionellen 

Letztbegründungs- und Deduktionsrationalismus waren alle diese Versuche 

(auch Schweitzers Ansatz!) noch geprägt, wenn sie den Allgemeinheitsanspruch 

als ableitbare generelle Gültigkeit kraft theoretischer Grundlage, als „Objektivität: 

in Analogie zur kognitiven theoretischen Wissenschaft verstanden62.  

                                                             

62 Manche wollten diese Objektivität gar naturalistisch legitimieren: Naturalistische und gar em-

piristische Ethikbegründungen gab es immer wieder in der Geschichte – bis hin zur Nutzung der Sozi-

obiologie für ethische Begründungszwecke. Ähnliche Fallstricke bieten sich freilich auch den intuitio-

nistischen ethischen Fundierungsversuchen, die ebenso kognitivistisch ethische Werte und Normen aus 

einer eigenen, nichtnatürlichen Wertintuition, Werterkenntnis, Wertkognition begründen wollen. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

35 

 

Andere – wie Schopenhauer – wollten die Ethik allein auf Emotionen, Ge-

fühle, (Mitleids-) Erleben stützen – auf deren empirische Gegebenheit oder das 

mitleidende Mitempfinden in projektiver und eventuell generalisierender Identi-

fikation mit fremdem Leiden oder – positiv – mit Lebensfreude, Lebenslust und 

deren projizierter Berechtigung63. Aus rein kognitiv-theoretischen Voraussetzun-

gen lässt sich aber (außer in den trivialen Fällen bloßer logischer Abschwächung 

etwa durch Hinzufügung eines beliebigen normativen Satzes mit Hilfe der Oder-

Verbindung) kein Sollens-Satz, keine Norm herleiten.  

Eine Art von sog. naturalistischem (besser: „normativistischem“) Fehl-

schluss weist auch Schweitzers Versuch auf, aus der Feststellung, ein meinem glei-

cher „Wille zum Leben“ sei in anderem Leben gegeben, nun die normative For-

derung zu deduzieren, diesem „Willen zum Leben“ sei Ehrfurcht, Achtung entge-

genzubringen, wie ich sie auch dem „Willen zum Leben“ in mir selber entgegen-

bringe(n soll)64. Entweder wird ein anderes generelles Prinzip wie das erwähnte 

Austauschprinzip von Handelnden und Betroffenen von vorneherein auf eine 

normative Generalforderung angewandt, oder das allgemeine Ehrfurchtsprinzip 

wird als Norm bereits in Anspruch genommen (also ein Zirkelargument voll-

führt), oder man erschließt aus einer Tatsachenfeststellung (oder besser: Tatsa-

chenunterstellung, -interpretation) die normative Forderung (und begeht direkt 

den normativistischen Fehlschluss), oder der Schluss wird aus einer mystischen 

Erlebnisidentifikation mit dem fremden oder dem allgemeinen „Willen zum Le-

ben“ gezogen – mit ähnlicher Fehlerhaftigkeit. Ethische Verallgemeinerungen 

und Objektivität (besser: „Objektivierungen“) sind von uns konzipiert, geschaffen 

vom sinn- und normsetzenden Menschen; sie sind nicht durch Deduktion quasi-

normativ zu gewinnen! 

                                                             

63 Alle diese Begründungsversuche verfallen zudem einer „normative fallacy“ einem dem natura-

listischen Fehlschluss nach George Edward Moore entsprechenden Falschargument, das vom Sein we-

sentlich aufs Sollen, von kognitiv-theoretischen Erkenntnissen auf die Annahme und Verpflichtung ei-

ner Norm, einer normativen Forderung schließt. 
64 Ethische Forderungen, Normen, Regeln, Prinzipien sind – als universalmoralische verstanden 

(i.w. Sinne des Ausdrucks „Ethik“ als „normative Ethik“ – hier nicht als bloße theoretische oder philo-

sophische Disziplin oder gar als auf Sprachgebrauchsanalysen eingeschränkte Metaethik!) – ethische 

Regeln sind normativ, schreiben vor, werten, beurteilen. Sie sind nicht aus bloß kognitiv beschreibenden 

Grundlagen zu deduzieren. Normatives ist nicht aus rein Deskriptivem abzuleiten, ist nicht aus deskrip-

tiven Prämissen allein zu begründen, geschweige denn als handlungsleitend zu legitimieren. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

36 

 

Verwandt ist dieser fehlverstandene kognitive Legitimationsanspruch durch 

Deduktion freilich auch der Tradition des Rationalismus, der Letztrechtferti-

gungsansprüche, die aus einem obersten Grundsatz gleichsam axiomatisch alle 

Folgerungen (hier also Normen) zu beweisen oder zu deduzieren versuchen. 

Die Suche nach dem obersten, dem sicheren, unbezweifelbaren Prinzip der Ethik 

war zwar theoretisch das Leitmotiv von Schweitzers Ethikfundierung. Er war 

und blieb zugestandenermaßen Aufklärer und Rationalist, der die Ethik „denk-

notwendig“ begründen wollte (was immer dieses jenseits dieser logischen Tauto-

logie bedeuten sollte). Und das, obwohl er letztlich – nach der untergründig von 

ihm wohl als unmöglich, also als erfolglos bewerteten Letztrechtfertigung durch 

Logik – beim mystischen Erleben einer Solidar- und Emotionseinheit mit allem 

„Willen zum Leben“ endete! Schweitzer war dem traditionellen rationalistischen 

Denken verhaftet, konnte die theoretischen und methodologischen Schwierigkei-

ten, die dem Letztbegründungsrationalismus aus den Entwicklungen der analyti-

schen Philosophie und Wissenschaftstheorie dieses Jahrhunderts erwachsen wür-

den, wohl noch nicht vorwegnehmen. Es entbehrt nicht einer gewissen Tragik, 

dass er auf ein Pferd setzen musste, das sich als Pegasus, als Fiktion erwies. Hätte 

er von dem generell notwendigen Scheitern des absoluten Letztbegründungsrati-

onalismus gewusst, wie es der Kritische Rationalismus Karl Poppers und seiner 

Nachfolger erwies, so hätte er nicht unnötigerweise noch der Fiktion des obersten 

Deduktionsprinzips nachlaufen und dieses als einziges finden, etablieren und de-

duktiv zu sichern versuchen müssen. Er hätte die erwähnten unabhängigen wei-

teren Prinzipien hinzunehmen und seine Ethik praxisnäher gestalten können. Er 

hätte auch nicht den „Zwang“ zur deduktiven Gewinnung von Normen aus de-

skriptiven Prinzipien oder aus einer „Naturphilosophie“ nachgeben müssen, hätte 

nicht durch Umschreibungen und etwas undurchsichtige Übergänge die Kluft 

zwischen Natur und Moral, zwischen Natureinsicht und moralischer Einstellung 

scheinbar überbrücken, den ethischen Grundzwiespalt irgendwie „eskamotieren“ 

müssen. Schweitzers menschlich so beeindruckender Versuch, die Ethik so bloß 

„theoretisch“ rationalistisch als „denknotwendig“ neu zu begründen, blieb auch 

aus theoretischen Gründen ein Torso. Und er musste es bleiben. Der Autor selber 

muss dies untergründig geahnt haben. Vielleicht hoffte er noch darauf, einen 

plötzlichen intuitiven Durchbruch durch sein geradezu monomanisch wiederhol-

tes ständiges Neubeginnen herbeizuführen, durch immer wieder ansetzendes 

Neuschreiben die Erleuchtung, die erlösende Idee herbeizwingen zu können, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

37 

 

die es ihm gestatten würde, die erahnten, in tiefem Grunde „gewussten“ oder we-

nigstens richtig geahnten theoretischen Schwierigkeiten zwischen Naturphiloso-

phie und Moralbegründung, zwischen rationalistischer Deduktion und normati-

ver Allgemeingültigkeit, zwischen Kognitivismus und Normativismus, zwischen 

Rationalität und „mystischem“ Teilhabe-Erleben zu lösen. Es war ihm nicht ver-

gönnt, ja, konnte schon aus inneren Konsistenzgründen nicht gelingen.  

Seine geradezu geniale ethische Intuition, praktisch quasi-„mystisch“ ausge-

löst, schien ihm zu Recht überzeugend und leitete ihn sicher im alltäglichen Han-

deln, bei seiner so bewundernswerten Lebensgestaltung – in wahrhaft imponie-

render Konsequenz. Überkommene, überzogene rationalistische Ansprüche an 

materiale Letztbegründungsargumente, ein übertriebenes herkömmliches Ver-

trauen auf die Erkenntniserzeugungskraft rein logischen Denkens ließen ihn             

– nahezu notwendig – in eine „rationalistische Falle“ übersteigerter Erkenntnis-

gewinnungs- und -sicherungs-Ansprüche geraten.  

Im Handeln, in der ethischen Praxis ließ er sich durch dieses bloß theoreti-

sche Scheitern, das ihm bewusst gewesen sein, das ihn bedrohlich erscheinen 

musste, nicht beirren. Unbeirrbar ging er seinen Weg – das ethische Genie der hu-

manen Praxis. Die Theorie vermochte er letztlich nicht konsistent zu integrieren. 

– Aber wer überhaupt vermöchte das schon? 

Schweitzer war ein Genie der humanen, der ethischen Praxis. Er mühte sich 

zwar, seiner eigentlichen Berufung, die er fühlte, zu folgen: Philosoph zu sein             

– oder besser: sein zu wollen, doch konnte er neben den fast übermenschlichen 

Ansprüchen seiner ethischen Praxis nicht auch noch einer der größten Theoreti-

ker der Ethik sein. Selbst ein Schweitzer ist ein endliches, ein wie alle auch be-

grenztes, in Fähigkeiten und Leistungen beschränktes Wesen – so unglaublich, 

ungeheuerlich, so unbeschreiblich groß seine einzigartig vielfältigen und breiten 

Leistungen und Talente auf den unterschiedlichsten Gebieten der Praxis, Kunst 

und Wissenschaft sowie der Inkarnation tätiger Christlichkeit auch waren. Als 

Theoretiker fand er zu sehr treffsicheren, scharfsichtigen Urteilen über fast alle 

ethischen Entwürfe aller Hochkulturen, Einschätzungen und Bewertungen, 

die sich in bemerkenswerter Kondensation auf das Wesentliche konzentrierten. 

Er konnte und wollte einfach und „tief“ zugleich denken, die Grundstrukturen 

ethischen Engagements und Denkens mit nachtwandlerischer Sicherheit aufspü-

ren und kritisch namhaft machen. Die Fülle widerstreitender Einsichten, Ele-

mente und Prinzipien in eine konsistente Einheit zu bringen, in ein umfassendes 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

38 

 

Konzept widerspruchsfrei zu integrieren - das vermochte er nicht. Fast etwas tra-

gisch mutet es an, dass er – theoretisch irregeleitet durch falsche, überstiegene, 

überzogene Ansprüche des herkömmlichen Letztbegründungsrationalismus 

des einen absoluten obersten Grundsatzes – dahin gedrängt wurde, das Unmög-

liche möglich zu machen zu wollen. Und diese Unmöglichkeit schien ihm iden-

tisch mit der Grundaufgabe der Ethikbegründung. Sie ist es nicht. Hätte er es ge-

wusst oder geahnt, hätte er sich vom Deduktionszwang der rationalistischen Tra-

dition lösen können, dann hätte er wohl sein Hauptziel, eine sinnvolle, wider-

spruchsfreie und praxisnahe Begründung der Ethik in systematischer Absicht                 

– freilich auf bescheidenerer Ausgangsbasis, was die Begründungsstrenge betrifft 

– durchaus erreichen können. Jedenfalls hätte er sich nichts eklatant Unmögliches 

vorgenommen. Er ist und bleibt einer der bedeutendsten Menschen, wie Albert 

Einstein urteilte. Er ist und bleibt auch ein bedeutender Ethiker, nicht nur der 

überragende Praktiker der Humanität, sondern auch ein hohes Vorbild ethischer 

Humanitätsgesinnung, ein Vielseitigkeitsgenie – und auch ein bedeutender Kriti-

ker und Theoretiker der Ethik.  

Schweitzer wollte rational hinausgelangen über die durch das tiefe Denken 

erkannte „Zweispaltung“ der Natur in sich und vor allem zwischen Natur und 

Ethik. Er hat die angestrebte Re-identifikation mit allem Lebendigen und dem 

„unendlichen Sein“, letztlich irrational-emotional angenommen als, wie er sagt, 

„mystische“ Erlebnisphilosophie! Diese wirkt bei Albert Schweitzer wie eine letzte 

Zuflucht zu einem Halt am sprichwörtlichen Strohhalm, nachdem er teils ratio-

nal, teils intuitiv wohl gesehen hat, dass der ersehnte rationale Weg zur intellek-

tuellen Rettung nicht trägt. Trotz aller subjektiven Ehrlichkeit des Autors, trotz 

aller rationalen Begründungsversuche Schweitzers sieht diese Zuflucht, wenn 

nicht gar nach einem „Credo quia absurdum“, so doch nach einem quasi- ratio-

nalistischen Verbrämungsversuch der Sicherung des Unmöglichen aus – oder 

nach einem versteckten normativistischen Fehlschluss aus dem Schopenhaue-

risch-Nietzscheschem „Willen zum Leben“. Dieser äußert sich bei Schweitzer frei-

lich nicht als Wille zur Bemächtigung oder gar „Übermächtigung“, sondern als 

ethische Anerkennung des jeweiligen Lebensdranges, Überlebenswillens usw. Er 

bedeutet also im Grunde wohl eine fast romantische Identifizierung mit allem 

Willen zum Leben, ein utopisch-kosmisches Streben zur Vereinigung des Ich mit 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

39 

 

dem ihn umgebenden „unendlichen Sein“, von dem Schweitzer oft schreibt – zu-

mal in seinen Nachlassnotizen zur Ethik65. 

Ist der Wunsch zur kosmischen Identifizierung oder wenigstens wider-

spruchslosen Integration in das uns umgebende „Sein“ also doch so etwas wie ein 

romantisches Heimatstreben? Der Mensch möchte sich in der ihn umgebenden 

Natur, in der Welt heimisch fühlen, Haltepunkte finden, sich am anderen Leben 

orientieren, sich selbst als Teil des Lebensstromes verstehen und einrichten kön-

nen. Schweitzer möchte den Herrschafts- und Machtimpuls à la Nietzsche durch 

die tiefe Solidarität mit allem Lebendigen ersetzen. Der unterstellte gemeinsame 

„Lebenswille“, dieses etwas undurchsichtige, zu pauschale Konstrukt der lebens-

philosophischen Tradition, soll als Ansatzpunkt einer neuen gesamtheitlichen 

Einheitsethik auf der Grundlage eines einheitlichen Weltverständnisses herhal-

ten. Schweitzer scheint entgangen zu sein, dass eine solche Begründung der Ethik, 

wenn man sie ihrer romantischen Identifikationsimpulse entkleidet – und diese 

sind ihm als einem erklärten Rationalisten Schweitzer eigentlich fremd –, doch 

auch ein biologistischer oder „lebenswillens-philosophischer“ Fundierungsver-

such ist: Schweitzer ist somit übrigens gar nicht so weit von Nietzsche entfernt, 

was die gesuchte Ausgangsbasis angeht: Er ersetzt Nietzsches Machtstreben durch 

den Lebenswillen und dessen „ethische“ Anerkennung freilich durch das tiefe Be-

wusstsein einer den Menschen verpflichtenden Solidarität alles Lebendigen ange-

sichts dieser grundlegenden Gemeinsamkeit, dieser gleichsam „mystisch“ erleb-

ten Einheit(sbestrebung). Schweitzer ist sich nicht im Klaren – jedenfalls einge-

standenermaßen und an der argumentativen Oberfläche nicht –, dass kein Folge-

rungsschritt vom biologischen Fundament (das ja gar nicht zu leugnen ist) zum 

normativen Impuls der ethischen Anerkennung führt: Kein „naturalistischer“ 

(besser: normativistischer) Fehlschluss vom Sein (des Lebenswillens) auf das Sol-
len der „Ehrfurcht vor dem Leben“, auf die Achtungsnorm, trägt rein logisch-ra-

tional. Untergründig scheint Schweitzer dies auch zu ahnen – gar zu wissen? Des-

halb endet er nach dem Scheitern des rationalen Durchgangs bei seiner „rationa-

len“ (als Endergebnis der Vernunftbemühungen präsentierten) sog. „Mystik“, ei-

ner zwar in der Sphäre einer Erlebensidentifikation formulierten Gemeinschaft-

lichkeit alles Lebendigen, die sich aber – das ist das Wichtige und Charakteristi-

sche bei Schweitzers Vernunftmystik – nicht in passiv erlebten und nur innerlich 

                                                             

65 Schweitzer, Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

40 

 

kultivierten Identifizierungen, Stimmungen, Haltungen usw. äußert, sondern in 

aktiver Verpflichtung, in umfassender, ja, unbegrenzter Verantwortlichkeit zur 

Lebenserhaltung und -erhöhung, kurz: in aktiver Caritas – im Rahmen des je ei-

genen Handlungsbereichs. Während die traditionelle religiöse Mystik gleichsam 

erotische Züge trug, ist Schweitzers Vernunftmystik aktiv-caritativ. Sie sollte, um 

Missverständnisse zu vermeiden, gar nicht „Mystik“ genannt werden. Es handelt 

sich um eine weltzugewandte, geradezu „weltliche“ „aktive Hinwendungsethik“: 

Schweitzer spricht ja gegenüber den indischen Entwürfen einer rein innerlich-

keitsorientierten Selbstvervollkommnungsethik stets von einer notwendigen 

„Ethik der aktiven Hingabe“, einer „Hingebungsethik“, die freilich der tieferen 

Selbstvervollkommnungsethik nichts von ihrem Vorrang nimmt, aber diese doch 

durch eine charakterische Koppelung bindet: Man könnte geradezu an eine ethi-

sche, säkulare Fassung der christlichen Verbindung vom Gottesliebe-Gebot 

und tätiger Nächstenliebe denken (wie sie in Matth. 22: 37–40  zum Ausdruck 

kommt). Nur durch aktive ethische Aufgabenerfüllung, durch tätige Hingabe, 

kann nach Schweitzer die tiefere Selbstvervollkommnung, die ethische Grundfor-

derung verwirklicht werden. Nicht aber schon oder gar allein durch philisterhafte 

Listenerfüllung von ethischen Aufgaben – bloß als gleichsam notwendig zu erfül-

lendes Begleitgebot der Selbstvervollkommnungsethik, als deren „notwendiges 

Übel“ sozusagen. Die Ethik tätiger Hingabe ist ein eigener Pol oder Brennpunkt 

von ethischer Wesentlichkeit: Schweitzer benutzt vielfach Bilder wie die beiden 

Brennpunkte einer Ellipse, Hingebungsethik und Selbstvervollkommnungsethik 

als gleichberechtigte und gleich notwendige, aufeinander verwiesene und verwei-

sende fokale Drehpunkte. Nicht einer von beiden allein könne verabsolutiert wer-

den. Insbesondere kann man wohl nach Schweitzers Ansicht – ohne tätige Hin-

gabe und ohne deren ganz eigene Antriebskraft – nicht die Selbstvervollkomm-

nung verfolgen. Bloßes Selbstvervollkommnungsstreben ohne ethische Aktivität 

liefe leer, „entweltlichte“, „verpassivierte“ gleichsam den Vervollkommnungsim-

puls, ja, entwertete ihn auch in gewissem Sinne als egozentrisch, philisterhaft. Die 

alleinige instrumentelle Deutung der aktiven Hingabe als eines bloßen Erfüllungs-

mittels der als überragend angesetzten Selbstvervollkommnungsethik würde 

ebenfalls als philisterhaft zu verstehen sein. 

Dies alles sind sicherlich pragmatisch-ethisch außerordentlich wichtige 

und weiterführende Einsichten. Sie sind aber schon im normativ-ethischen Be-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

41 

 

reich zu verorten. Sie sind weder „mystisch“ im überkommenen Sinne, noch füh-

ren sie aus der zuvor erwähnten Schwierigkeit des verdeckten normativistischen 

(fälschlich „naturalistisch“ genannten) Fehlschlusses, der angestrebten Überbrü-

ckung zwischen Seinserkenntnis und Sollensbegründung hinaus. Auch können 

sie nicht dazu dienen, die tiefgründende „Fremdheit“ des Ethischen und des ethi-

schen Menschen in der Naturwelt zu überwinden oder gar zu überspringen. 

 
 

Zusammenfassende Thesen 

 

1) Kants Beschränkung der Selbstzwecke auf Personen (Vernunftwesen) ist 

aufzugeben: Die Dichotomie „Person“: „Sache“ ist unvollständig (neues Tier-

schutzG1998: „Mitgeschöpfe“). (Tierquälerei ist z. B. nicht bloß abstoßend, weil 

sie für Menschenerziehung ein schlechtes Beispiel gibt, sondern explizit unmora-

lisch). 

2) Tiere, ganze Natursysteme (Ökosysteme), „das Ganze der Natur“, die 

Öko-Sphäre, ja auch der verletzliche „blaue Planet“ sollten/können nicht bloß als 

Mittel (Sache) gewertet werden. 

3) Die Symmetrie von Rechten und Pflichten ist abzuändern. Manche nicht-

menschliche Naturwesen wie sog. „höhere“ Tiere – zumal Primaten wie Men-

schenaffen – haben (zugeschriebene oder durch Repräsentanten/Ombudsleute 

wahrzunehmende) moralische Quasirechte, ohne selbst verpflichtet oder verant-

wortlich gemacht werden zu können. (Auch Haustiere nicht eigentlich!) Tiere 

sind zwar Adressaten (traditionell fälschlich „Gegenstände“ genannte), aber nicht 

Träger von Verantwortung. Entsprechende „bedingte“ Quasirechte könnten auch 

den heute noch nicht existierenden Menschengenerationen (Birnbacher) 

und künftig zu erhaltenden anderen Spezies zukommen.  

4) Anthropozentrismus in der Ethik ist Adressaten-bezogen einzuschränken: 

erweiterte Verantwortungsethik (z.B. à la Hans Jonas). 

5) Dennoch bleibt eine anthropologisch-moralische „Alleinstellung“ 

der Menschen bestehen: Nur sie können übergreifende Zusammenhänge erken-

nen und müssten dringend repräsentativ auch für andere Verantwortungs-„Ge-

genstände“ und -Systeme Erhaltungsverantwortung übernehmen: Wissen, Kön-

nen und Macht verpflichten/machen uns und nur uns für diese und deren Leben 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

42 

 

bzw. Weiterexistieren (z. B. als Gattung) verantwortlich. Daher betont Schweitzer: 

„Keiner mache sich die Last seiner Verantwortung leicht…“ 

6) Über (s)eine „denknotwendige“ rationalistisch- theoretische Ableitung 

aus dem Lebenswillen hinaus sollte Schweitzers Ethik der „Ehrfurcht vor dem Le-

ben“, der „ins Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen alles, was lebt“, eher 

als normative Aufgabe und Aufforderung, als Appell an das Einzelgewissen 

(und an alle!) gedeutet werden (die „Kompassethik“ Schweitzers, die nur die Rich-

tung vorgibt: entscheiden muss jeder selbst). 

7) Schweitzers absolute Ablehnung jeglicher allgemeiner Rangordnung 

der Lebenswerte ist nur so (nämlich als appellartig) zu verstehen und praktisch 

situationsgebunden und „gewissenhaft“ zu moderieren, wie er selber es einsah 

und handhabte (Pelikanfütterung mit auch lebenden Fischen, der Mensch 

und Arzt als „Mörder von Bakterien“, lebensnotwendiger Verzehr von Organis-

men).  

8) Jedoch ist eigentlich gar kein urprotestantischer Schuldkomplex, keine 

„Übersteigerung des Schuldbewusstseins“ nötig, die sich z.B. ergäbe aus 

der „mangelnden Unterscheidung“ zwischen einer unvermeidbaren „Schuld“ 

„bedauerlicherweise“ oder ungewollt eintretender Verursachung einerseits 

und einem sittlich vorwerfbaren „verwerflichen Tun“ andererseits (Reiner) – wie 

alles unnötige Leid- und-Schmerz-Zufügen, gerade auch bei Tieren. 

9) Schweitzers Bioethik lässt sich letztlich durchaus in seinem Sinne über 

die bloß individualethische Perspektive und die notwendige praktische Bindung 

der konkreten Verantwortung an den eigenen Handlungsbereich hinaus erwei-

tern zu einer umfassenderen Öko-Ethik der (erweiterten) gesellschaftlich-sozialen 

Verantwortlichkeiten zu einer (direkten und indirekten, auch globalen) Umwel-

tethik (vgl. Schweitzers Protest gegen atmosphärische Nuklearversuche!). 

10) An Schweitzers Ehrfurchtsethik lassen sich ethisch-pragmatisch sinnvoll 

andere traditionell-ethische Konzepte wie Fairness, Gerechtigkeit, Toleranz, Gol-

dene Regel (in negativer wie positiver Fassung!) anschließen – als Ergänzung oder 

Ausdifferenzierung. 

11) Die gesellschaftlich-sozialen und institutionellen Verantwortlichkeiten 

sollten sich (trotz seiner früheren gegenteiligen Äußerungen) ebenfalls 

in Schweitzers (stets zu konkretisierender) Auffassung der Ethik als „konkreter 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

43 

 

Humanität“ 66 einbetten oder integrieren lassen, wie er dies am Lebensende (1961 

und 1964 in seinem Humanitäts-Vermächtnis) selber umrissen hat: „Die Gesin-

nung der Humanität hat heute weltgeschichtliche Bedeutung“.  

12) Im Zweifel immer für konkrete Humanität - auch für die anderen Lebe-

wesen und Ökosysteme! 

In dubio pro humanitate practica/concreta – etiam pro creaturis et in sys-
temis. 

 
 
 

Literaturverzeichnis 
 

Baranzke, Heike. „Was bedeutet ‚Ehrfurcht‘ in Albert Schweitzers Verantwortungsethik?“, Syn-
thesis philosophica 2012, issue 27: 7-29. 

Birnbacher, Dieter (Hg.). Ökologie und Ethik. Stuttgart: Reclam 1980. 

Birnbacher, Dieter.: Verantwortung für zukünftige Generationen. Stuttgart 1988.  

Birnbacher, Dieter.: Klimaethik. Stuttgart: Reclam 2016.  

Frankena, William K. Analytische Ethik. München: dtv, 1972. 

Gesang, Bernward. Klimaethik. Berlin: Suhrkamp, 2011. 

Günzler, Carl. „Ehrfurcht vor dem Leben – Albert Schweitzers Ethik als Grundimpuls für 

die Umwelterziehung“. In Carl Günzler, Ludwig Kerstiens, Lutz Mauermann, Franz Pög-

geler, Hans-Joachim Werner, Ethik und Erziehung, 171–199. Stuttgart–Berlin–Köln–

Mainz: Kohlhammer, 1988. 

Günzler, Carl. „Ehrfurchtsethik und Umwelterziehung. Zur pädagogischen Fruchtbarkeit 

der Schweitzerschen Ethik“. In Albert Schweitzer heute, hrsg. von Carl Günzler, Erich 

Gräßer, Bodo Christ, Hans H. Eggebrecht, 110–124. Tübingen: Katzmann, 1990. 

Günzler, Carl. Albert Schweitzer: Einführung in sein Denken. München: Beck 1996. 

Günzler, Carl, Hans Lenk. „Ethik und Weltanschauung. Zum Neuigkeitsgehalt von Albert 

Schweitzers ‚Kulturphilosophie III“. In Carl Günzler, Erich Gräßer, Bodo Christ, Hans 

H. Eggebrecht (Hg.), Albert Schweitzer heute, 17-51. Tübingen: Katzmann, 1990. 

Jonas, Hans. Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt/M: Insel, 1979. 

Kant, Immanuel. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In Werke, TB-Akademie-Textaus-

gabe. Bd. IV. Berlin: de Gruyter, 1968. 

Kant, Immanuel.  Metaphysik der Sitten.  In  Werke,    TB-Akademie-Textausgabe. Bd. VI. 

Berlin: de Gruyter, 1968.\ 

                                                             

66 Vgl. Hans Lenk, Konkrete Humanität (Frankfurt: Suhrkamp, 1998); Hans Lenk, Albert Schweit-
zer – Ethik als konkrete Humanität (Münster: LIT, 2000). 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

44 

 

Kant, Immanuel. Kritik der praktischen Vernunft. In Werke, TB-akademie-Textausgabe. Bd. 

VI. Berlin: de Gruyter, 1968. 

Kant, Immanuel. Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. In Werke, TB-Aka-

demie-Textausgabe. Bd. VI. Berlin: de Gruyter, 1968. 

Leffingwell Albert. “An ethical basis for humanity to animals”. Arena 10 (1894).  

Lenk, Hans. Pragmatische Vernunft. Stuttgart: Reclam 1979. 

Lenk, Hans. „Verantwortung für die Natur“. Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 8, 

H. 3 (1983): 1–18. 

Lenk, Hans. Tagebuch einer Rückreise an einen nie zuvor besuchten Ort: Lambarene. Stuttgart: 

Radius 1990. 

Lenk, Hans. Einführung in die angewandte Ethik. Stuttgart: Kohlhammer 1997. 

Lenk, Hans. Konkrete Humanität. Frankfurt: Suhrkamp 1998. 

Lenk, Hans. Albert Schweitzer – Ethik als konkrete Humanität. Münster: LIT 2000. 

Lenk, Hans. Global TechnoScience and Responsibility. Berlin: LIT 2007. 

Lenk, Hans. Umweltverträglichkeit und Menschenzuträglichkeit. Karlsruhe: KIT 2009. 

Lenk, Hans. Das flexible Vielfachwesen. Weilerswist: Velbrück 2010 (2. A. 2011). 

Lenk, Hans. Human-soziale Verantwortung. Bochum-Freiburg: projektverlag, 2015. 

Lenk, Hans. Humanité et responsabilité. Bochum-Freiburg: projektverlag, 2016. 

Lenk, Hans. Human zwischen Öko-Ethik und Ökonomik. Bochum: projektverlag, 2018. 

Lenk, Hans. Not a Long Way to Concrete Humanity? Bochum-Freiburg: projektverlag 2019. 

Lenk, Hans, Matthias Maring. Natur – Umwelt – Ethik. Münster: LIT, 2003. 

Luy, Jörg. „Welche Rechte haben Tiere?“, Spektrum der Wiss., Dez. 2016: 80-84. 

Lenk, Hans, Günter Ropohl (Hg.). Technik und Ethik. Stuttgart: Reclam, 1987 (2. A. 1989). 

Martensen, Hans Lassen. Die christliche Ethik (Dän. Orig. 1871–1878), 2 Bd. Karlsruhe: 1887. 

Meyer-Abich, Klaus Michael. Frieden mit der Natur. Freiburg: Herder, 1979. 

Passmore, John. „Den Unrat beseitigen“. In Ökologie und Ethik, hrsg. von Dieter Birnbacher, 

207-246. Stuttgart: Reclam, 1980. 

Lenk, Hans. „Herausforderung der Ethik durch technologische Macht“. Bitburger Gespräche 
1981, Gesellschaft für Rechtspolitik Trier. München: Beck. 

Platon, Kritias. In Sämtliche Werke, Bd. 5.  Hamburg: Rowohlt 1959. 

Regan, Tom, Peter Singer (Hg.). Animal Rights and Human Obligations. Englewood Cliffs: Free 

Press, 1976.  

Reiner, Hans. „Die Zukunft der Ethik Albert Schweitzers“. Journal of Value Inquiry 1968, issue 

2: 157-62.  

Schwantje, Magnus. Tiermord und Menschenmord. Berlin, 1919. 

Schwantje, Magnus Tierschlachtung und Krieg. Berlin, 1928 (2. erw. A.u.d.T.: Ehrfurcht vor 
dem Leben. Brüderlichkeit und Vegetarismus. Zürich: Verlag Volksgesundheit, 1949).  

Schweitzer, Albert. Gesammelte Werke. 5 Bde. München: Beck, o. J. 

Schweitzer, Albert. Kultur und Ethik. 2. A. München: C.H. Beck, 1960 (Orig. 1923). 

Schweitzer, Albert. Was sollen wir tun? Heidelberg: Lambert-Schneider, 1974. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

45 

 

Schweitzer, Albert. Wie wir überleben können, hrsg. von Harald Schützeichel. Freiburg: Her-

der, 1994. 

Schweitzer, Albert. Aus meinem Leben und Denken. Hamburg: F. Meiner, 1980. 

Schweitzer, Albert. Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben. Kulturphilosophie III, 
hrsg. von Claus Günzler, Johann Zürcher. 2 Bde. München: Beck, 1999. 

Spaemann, Robert. „Technischer Eingriff in die Natur als Problem der politischen Ethik“. 

In Ökologie und Ethik, hrsg. von Dieter Birnbacher, 180-206. Stuttgart: Reclam, 1980. 

 

 

 

Streszczenie 

 

Odpowiedzialność za przyrodę, humanizm i szacunek dla życia  

od Kanta do Schweitzera 
 

Międzyludzka etyczna odpowiedzialność i obowiązki wobec innych istot żywych według 

Alberta Schweitzera etyki „szacunku dla życia”. Poszerzona, ogólna i praktyczna odpowiedzial-

ność za „przyrodę” – w szczególności za ingerencję i  szkody w ekosystemach w obliczu nara-

stającego kryzysu klimatycznego i zagrożeń ekologicznych. Co ma dziś oznaczać imperatyw 

„konkretnego humanizmu” i jak możemy urzeczywistnić oraz, co ważniejsze, zmaterializować 

takie cele i wartości? Na koniec pewne praktyczne tezy normatywne. 

 

Słowa kluczowe: ludzka odpowiedzialność, odpowiedzialność za przyrodę, szacunek dla 

życia, „konkretny humanizm”  

 

 

 

Summary 

 

Responsibility for Nature, Humanity and Reverence for Life  

from Kant to Schweitzer 
 

Ethical/moral responsibility between humans and duties/obligations for other creatures 

after Albert Schweitzer’s ethics of “Reverence for Life”. Extended responsibility for “Nature” in 

general and practice – in particular for encroaching on and intruding in ecosystems facing the 

extant climate crisis and ecological dangers. What do the imperatives of “concrete humanity” 

or practical “humaneness” mean – and how can we realize and, more important, materialize 

these aims and values? Some practice-oriented theses are sketched out. 

 

Keywords: Responsibility for humans, duties regarding natural creatures, extended re-

sponsibilities, “concrete humanity” 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00



Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanität und Lebensehrfurcht … 

 

46 

 

 
Informacje o Autorze: 

 

HANS LENK, profesor emerytowany, Instytut Technologii w Karlsruhe, Niemcy; e-mail: 

hans.lenk@kit.edu 

 

 

* 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

