Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00

Kultura i Wartosci
ISSN 2299-7806
Nr 28 (2019)

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2019.28.5-46

Naturverantwortung, Humanitat

und Lebensehrfurcht von Kant zu Schweitzer

Hans Lenk
https://orcid.org/0000-0003-2910-3671

Zwischenmenschliche ethische Verantwortung und Pflichten gegeniiber Naturwesen
nach Albert Schweitzers Ethik der ,,Ehrfurcht vor dem Leben® und unseren ,Mitgeschopfen®.
Erweiterte Verantwortlichkeit fiir ,,die Natur® - auch fiir einen ,humanen® praktischen Um-
gang mit Okosystemen in der drohenden Oko- und Klimakrise. ,Konkrete Humanitat*
in der Lebenspraxis sowie in der philosophischen Ethik — was kann dies heute bedeuten? Ab-
schlieflende normative Thesen zur méglichen Verwirklichung.

Schliisselworte: Naturverantwortung, Lebensehrfurcht, konkrete Humanitit

I: Erweiterte Verantwortung ,fiir die Natur® und Pflichten
gegeniiber Naturwesen. ,, Humaner“ Umgang
— auch mit ,,Mitgeschépten “ und gar Okosystemen

Gibt es ethische Quasirechte von oder bedingte moralische Pflichten gegen-
iber nicht-menschlichen Naturwesen oder ,Mitgeschopfen®)? Solche Fragen
sind/waren auch in Deutschland sehr umstritten, zumindest vor dem neuen Tier-
schutz-Gesetz von 1998. Sie sollen hier jedoch prédsentiert werden, weil die ent-

sprechenden normativen Thesen aktuell auch die gegenwdrtige tierethische

HANS LENK, professor emeritus, Karlsruhe Institute of Technology, Germany; e-mail:
hans.lenk@kit.edu



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 01:47:00

Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitit und Lebensehrfurcht von Kant zu Schweitzer

und auch allgemeine rechtliche und ethische Verantwortungsdiskussion betreften
und besonders weil sie grofien Teils den einflussreichen zentralen Voraussetzun-
gen der traditionellen (besonders auch der Kantischen) Ethik zuwiderlaufen. Sie
diirften eine Revision mancher Vorstellungen der Moral- und Rechtsphilosophen
veranlassen.

Das Thema ist die Diskussion und Beantwortung der Frage: Hat der Mensch
ethische oder rechtliche Pflichten der Natur und den (nicht-menschlichen) Na-
turwesen gegeniiber - und in welchem Sinne?

Am einfachsten ist es, mit Kants diesbeziiglichen heute provokativ wirken-
den Thesen zu beginnen.

Haben Menschen etwa nicht die Pflicht, Tiere nicht unndtig zu toten, ihnen
auch maglichst nicht Schmerz und Leid zuzufiigen, Tierarten zu erhalten — oder
auch ein Natursystem, ein 6kologisches System zu bewahren?

Ist etwa die Tierquilerei dem Menschen blof3 als eine Pflicht gegen sich
selbst, den Menschen, verboten, weil, wie Kant (in seiner Metaphysik der Sitten)
meint', ,dadurch das Mitgefithl an ihrem Leiden im Menschen abgestumpft
und dadurch eine der Moralitit im Verhaltnis zu anderen Menschen sehr dien-
same natiirliche Anlage geschwécht und nach und nach ausgetilgt wird“? Sind nur
solche blof3 dsthetischen (oder auf das Selbstbild und die Erziehung des Menschen
selbst beziiglichen) Griinde, aber keine echt moralischen dabei relevant?

Kann man wie Kant in seiner Zeit noch folgendes meinen?

Nach der bloflen Vernunft zu urteilen, hat der Mensch sonst keine Pflicht als blof3
gegen den Menschen (sich selbst oder einen anderen); denn seine Pflicht gegen ir-
gendein Subjekt ist die moralische N6tigung durch diesen seinen Willen. Das néti-
gende (verpflichtende) Subjekt muss also erstlich eine Person sein, zweitens muss
diese Person als Gegenstand der Erfahrung gegeben’ sein: weil der Mensch auf den
Zweck ihres Willens hinwirken soll, welches nur im Verhaltnisse zweier existieren-
der Wesen zu einander geschehen kann ... Nun kennen wir aber mit aller unserer
Erfahrung kein anderes Wesen, was der Verpflichtung (der aktiven oder passiven)
fahig wire, als blof3 den Menschen. Also kann der Mensch sonst keine Pflicht gegen

' Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten]1l, 1,§ 17 [in Werke, TB-Akademie-Textausgabe, Bd. VI
(Berlin: de Gruyter, 1968), 443].

*> Wie kann - so stutze ich schon - eine Instanziierung eines ethischen Vernunftbegriffs als ,,Ge-
genstand der Erfahrung gegeben sein®? Ist sie nicht eher als ideales ethisches Vernunftwesen zu deuten,
in jedem Falle so zu behandeln - wie Kant sogleich danach implizit bestatigt?



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

irgendein Wesen haben als blof} gegen den Menschen, und stellt er sich gleichwohl
eine solche zu haben vor, so geschieht dieses durch eine Amphibolie (Verdrehung,
H.L.) der Reflexionsbegriffe, und seine vermeinte Pflicht gegen andere Wesen ist
blof3 Pflicht gegen sich selbst; zu welchem Missverstande er dadurch verleitet wird,
dass er seine Pflicht in Ansehunganderer Wesen fiir Pflicht gegen diese Wesen ver-
wechselt’.

Nach Kant hat also der Mensch gegeniiber nicht-menschlichen Naturwesen
keine Pflichten, sondern nur ,,in Ansehung“der Natur und der Naturwesen allein
Pflichten ,,gegen sich selbst®, das heif$t zur Erhaltung seiner Selbstachtung bzw.
seiner Wiirde (z. B. der Wiirde der Menschheit, reprasentiert in sich selber wie
in anderen) und seines moralischen Gefiihls. Gibt es also gar keine positiven mo-
ralischen Rechte der Natur oder nicht-menschlicher natiirlicher Wesen — nicht
einmal Existenzrechte, entsprechend den auf Menschenseite zu beachtenden ne-
gativen, z.B. Vermeidungspflichten (keine mutwillige Naturzerstérung)? Hat
die Natur im ethischen Sinne keinerlei ,,Selbstzweckcharakter“? Ist jeder Vanda-
lismus gegeniiber Naturarten und -systemen ausschliefllich eine Verletzung
der Pflichten des Menschen gegen sich selbst? Diirfte gar etwa ein Robinson be-
liebig viele Tiere qudlen? Ist die Natur nur dazu da, dem ethisch ,,unendlich ho-
her® gestellten Menschen als Versuchs- und Dokumentationsbereich seiner ethi-
schen Selbstvervollkommnung zu dienen? Etwa im Sinne der oft so einseitig ver-
standenen, missverstandenen, christlichen Tradition des , Dominium-terrae™
Gebots: ,,Macht Euch die Erde untertan® (Gen.1:28)? Die Natur ausschlief$lich als
Territorium menschlicher Willkiirherrschaft?

Es existiert jedoch auch die weitere biblische Tradition des Satzes:
»Und Gott, der Herr, nahm den Menschen und setzte ihn in den Garten Eden,
dass er ihn bebaue und bewahre“ (Gen.2:15). Die Kantische Antwort scheint ide-
alisierend den Menschen, das Vernunftwesen, zu einem ethischen Quasigott zu
machen, zum Maf} aller Dinge. Vielen erscheint es heute jedoch als anthropozent-
rische Sophistik, einen so radikalen Bruch zwischen Natur und nicht-menschli-
cher Kreatur einerseits und der ethischen Verfassung des Menschen andererseits
zu sehen. Kant scheint geradezu Opfer seiner strikt deontologischen absoluten
Begriindung der Ethik, seiner Einschrankung auf eine bewusst streng apriorisch
gedeutete anthropozentrische Gesinnungsethik geworden zu sein. In der Tat

* Kant, Metaphysik der Sitten, $ 16, 442.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

scheint ein ,,Selbstzweck® fiir eine deontologische, ,reine” sittengesetzartige Ge-
sinnungsethik stets nur die moralische Vollkommenheit des Menschen und sei-
nes Willens aus der Vernunft des Vernunftwesens, ,niemals die der aufler-
menschlichen Natur sein“ zu kénnen®. Oder ist die traditionelle Trennung zwi-
schen vernunftapriorischer ,reiner deontologischer und teleologischer/konse-
qenzialistischer Ethik, zwischen Gesinnungs- und Konsequenzen-Ethik, zu strikt,
zu absolut durchgefithrt, um ,verniinftig®, ,wahr", zweckméflig oder auch nur
praktikabel zu sein?

In einem Vortrag iiber ,,Das moralische Recht der Natur® meinte Spaemann
1981 sogar: Da die Natur auch ein ,Selbstsein® aufweise, insbesondere alles Le-
bendige ,,Streben” und ,, Interesse“ habe und insofern ,,stets ein Sollen® impliziere,
gebe es ein ,Recht der natiirlichen Wesen, so behandelt zu werden, dass wir sie
in eine Giiterabwagung um ihrer selbst willen einbringen®. Dies sei eine illustrie-
rende Erlduterung des ,Rechtes der Natur®. Spaemann mochte auch Kants Kate-
gorischen Imperativ in der bekannten Formulierung: ,,Handle so, dass du
die Menschheit sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden andern je-
derzeit zugleich als Zweck, niemals blof§ als Mittel brauchst* > abwandeln zu:
»Handle so, dass nichts in der Wirklichkeit nur als Mittel, sondern es stets zu-
gleich auch als Zweck zu gebrauchen, Maxime des Willens werde® (kursivv. HL).
Sollte eventuell sogar Kants Grund fiir sein oberstes praktisches Prinzip der Sitt-
lichkeit: (Nur) ,,die verniinftige Natur existiert als Zweck an sich selbst “® auf die
normal verstandene ,,Natur® iiberhaupt ausgedehnt werden? Kann also Natur als
Selbstzweck mit Rechten und als Gegenstand menschlicher Pflichten in einer ent-
sprechend erweiterten Ethik auftreten? Kant hatte strikt zwischen ,, Personen” und
»Sachen “unterschieden dadurch, dass er allen Sachen ,,nur einen relativen Wert®,
eben als ,Mittel“ zuschrieb, wahrend Personen — und nur sie — durch ,,ihre Na-
tur“(!), also wesentlich, als Vernunftwesen, ,,absoluten Wert“ besitzen, ,,als Zweck
an sich selbst®, d. i. als etwas, das ,,nicht blof§ als Mittel“gebraucht werden darf,
also als Selbstzwecke, ausgezeichnet sind’. Selbst wenn man zugestehen kann, dass
»der Mensch und tiberhaupt jedes verniinftige Wesen ... als Zweck an sich selbst,

* Dieter Birnbacher (Hg.), Okologie und Ethik (Stuttgart: Reclam, 1980), 117.

> Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in Werke, TB-Akademie-Textausgabe,
Bd. IV (Berlin: de Gruyter, 1968), 429.

® Ebd.

7 Ebd., 428.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

nicht blofs als Mittel zum beliebigen Gebrauch fiir diesen oder jenen Willen®
~existiert“®, also jeweils wesentlich auch als Selbstzweck gewiirdigt, betrachtet
und behandelt werden muss, selbst wenn er bzw. es in der Rolle eines Mittels ein-
gesetzt wird, so kann man doch bezweifeln, dass diese Dichotomie vollstidndig ist.
Muss jede Nichtperson zwingend eine verfiigbare ,, Sache “von blofiem Mittelcha-
rakter sein? Die Bestimmungen von ,,Mittel“ und ,,Zweck® sind ohnehin relativ
und konnen je nach Situationszusammenhang, Zielsetzung und auch nach Per-
spektive in gewisser Weise wechseln. Die Natur als ganze und deren Zustand kann
ebenso wie der Kosmos insgesamt in der Tat nicht nur als Mittel fir den Men-
schen oder Vernunftpersonen angesehen werden. Selbst wenn man - wie wohl
auch Kant — der Meinung ist, der Kosmos als ganzer sei kein ,,Gegenstand“ der
Handlung und der Orientierung. Obwohl jeder Mensch sich doch auch zur Welt,
zum Kosmos auch als einer umfassenden, wenn auch nicht erfassbaren Ganzheit
verhilt: Dies zu reflektieren ist gerade eine wesentliche Aufgabe der philosophi-
schen Anthropologie). Diirfte es nicht geradezu unzweckmiflig oder unklug sein,
die Natur oder ein Okosystem, in das auch jeweils der Mensch als ein auch biolo-
gisches Lebewesen eingebunden ist, als blof8es Mittel fiir menschliche Interessen
zu sehen?

Das All- bzw. erdumfassende Ganze eines Systems kann nicht ausschlieSlich
Mittelcharakter fiir ein Teilsystem haben, selbst wenn dieser Bezug nur in symbo-
lischer Uberfrachtung so aufgefasst werden kann oder soll. Versteht man
den Menschen iiberhaupt auch als Naturwesen, das er trotz aller Kulturentwick-
lung ist und bleibt, so kann Natur an sich und jedes den Menschen einschlief3ende
Natursystem nicht b/ofS Mittelcharakter fiir ihn haben. Die Kantische absolute
Einteilung und Trennung zwischen Selbstzwecken als Personen und Mitteln als
Sachen miissten also differenziert werden. Man braucht nicht nur ,,die verninf-
tige Natur als Selbstzweck anzusehen, sondern konnte auch die Okosysteme und
deren systemisch notige Abhangigkeiten als eine Art von ,,Selbstzweck® betrach-
ten. Kant selber sieht ja in der Entwicklung und Geschichte der Menschengattung
im Grof3en das Ergebnis eines ,,verborgenen Planes der Natur® auf dem Wege zur
Entwicklung einer vollkommenen Staatsverfassung sowie eines ethischen Ge-
meinwesens - in Kants fiir uns Heutige etwas missverstdndlicher Ausdruckweise:

$ Ebd.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

»eines ethischen gemeinen Wesens* ,, Der Mensch soll aus dem ethischen (=po-
litisch-biirgerlichen, H.L.) Naturzustande herausgehen, um ein Glied eines ethi-
schen gemeinen Wesens zu werden. Hat also nicht jedes 6kologisch recht um-
fassende Natursystem zumindest ein relatives Existenz- und Erhaltungs-,Recht"
insofern, als zumindest jede solche Existenzrecht-Verletzung, jede Vernichtung
oder Schidigung einer besonderen, au8erordentlichen Begriindung (etwa zur Si-
cherung, Erhaltung oder wesentlichen Verbesserung von Menschenleben) be-
darf?

Zweifellos ist das Problem dadurch besonders akut geworden, dass
der Mensch heutzutage iiber derartig vergrof3erte Eingriffsmoglichkeiten und be-
sonders iiber Zerstorungsfahigkeiten gegeniiber der Natur verfiigt, die alles Bis-
herige in den Schatten stellen. Konnte der Mensch der Antike (wie Platon schon
im Kritiasbeildufig feststellt'’) eine Landschaft durch Abholzung des Waldes zer-
storen, konnte er schon begrenzt und lokal die Umwelt verschmutzen, so hat
die Fahigkeit des modernen Menschen zur Schiddigung von Natursystemen nicht
nur durch eine zuvor ungeahnte Bevolkerungsexplosion, sondern besonders
durch die Technisierung und Industrialisierung der Welt (vor allem in Ballungs-
gebieten) derart zugenommen, dass die Natur und ihre Okosysteme nicht mehr
nur lokal, sondern auch regional und kontinental oder gar global ,, ver/etzlich “ge-
worden sind (Klima- und Umweltprobleme). Natur, Naturprozesse und Naturar-
ten, deren Symbiosen und Okosysteme werden gegenwirtig in extremem, zuvor
nie gekanntem Mafle — wenigstens und zumal negativ - duflerst nachdriicklich
vom menschlichen Eingreifen bzw. von dessen Beschrankung und Lenkung ab-
hingig. Nie zuvor hatte der Mensch sogar die Macht, alles Leben in einem Oko-
system (oder sogar regional oder kontinental bzw. gar global zu vernichten bzw.
zu verstimmeln oder irreversibel zu schddigen, z. B. durch nukleare Explosionen
und/oder radioaktive Kontaminierung (s. Bikini-Atoll!). Man denke an auch an
die ,Vermiillung“ der Ozeane durch Plastikabfille (z.B. der landesgrofle Plastik-
Wirbel im Nordpazifik).

° Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSlen Vernunft, in Werke, TB-Aka-
demie-Textausgabe, Bd. VI (Berlin: de Gruyter, 1968), 96.

' Platon, Kritias , 110a-112e (Platon: Kritias. In Simtliche Werke, Bd. 5 (Hamburg: Rowohlt
1959), 220-222].



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Dabei kann und wird eine von Menschen angerichtete Schidigung héufig
unbewusst, unabsichtlich geschehen - als ungewollte Nebenfolge: Man denke an
die vielen aussterbenden und noch mehr die geféhrdeten Kleintierarten, die selbst
nicht vom Menschen gejagt oder nutzbar gemacht werden, deren Okotop jedoch
verschwindet. Erlangt nicht nur die Natur als Ganzes, gewinnen nicht auch
die nicht-menschlichen Kreaturen angesichts der ins Ungeheuerliche gewachse-
nen technologischen Macht und der dadurch entstandenen Zerstdrungs- bzw.
Schidigungsmaoglichkeiten eine neuartige ethische Bedeutsamkeit — iiber alle
Selbstvervollkommnungs-Asthetik und anthropozentrische Verweisung auf
Selbstachtung hinaus? In dem Maf3e, in dem Handlungen und Handlungsfolgen
von Eingriffen des Menschen umfassende 6kologische Konsequenzen nach sich
ziehen konnen, scheinen als potentiell Betroffene auch Oko- und Natursysteme,
Naturarten und Naturwesen (kurz: die Natur) ethische Relevanz anzunehmen.

Angesichts der Moglichkeit irreversibler industrieller Schadigungen aller
dieser Wesen und Systeme (einschliefllich des menschlichen Lebens selber) kann
es dem Menschen nicht mehr nur um ihn selbst, lediglich um seine Vollkommen-
heit, Selbsterhaltung, Selbstbeziiglichkeit gehen. Ist es fiir die ethische Diskussion
deshalb ,notwendig, die anthropozentrische Perspektive heute zu verlassen!!
bzw. wenigstens erheblich zu relativieren? Kann der Mensch aber iiberhaupt
grundsitzlich von der anthropozentrischen Perspektive absehen? Gibt es prinzi-
piell eine nicht-anthropozentrische, eine iiberhaupt nicht ,irgendwie auf
den Menschen bezogene® Ethik? Irgendwie ,,bezogen® auf den Menschen ist doch
jede Ethik, zumindest als auf den Adressaten aller diesbeziiglich stellvertretend zu
tibernehmenden Verantwortlichkeiten, auch eine solche, die nicht blofy auf
den Menschen als den alleinigen Verantwortungs-,Gegenstand“ bezogen ist. -
In dieser Hinsicht scheint Kant irgendwie doch recht zu haben: Pflichten
und Verantwortlichkeiten konnen sich fiir die Ethik wie auch im Beachten von
Rechten in der Tat immer nur auf Menschen beziehen. Der Mensch ist das einzige
Wesen, das sich verpflichten und verpflichtet werden bzw. Verantwortung iiber-
nehmen kann. Dies besagt freilich nicht, dass die anthropozentrische Perspektive
nicht erweitert, erganzt werden koénnte und sollte — gerade auch hinsichtlich
der ,,Gegenstinde®, auf die sich Pflichten und Verantwortlichkeiten beziehen

" Robert Spaemann, , Technischer Eingriff in die Natur als Problem der politischen Ethik®.
In Dieter Birnbacher (Hg.), Okologie und Ethik (Stuttgart: Reclam, 1980), 197.

10



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

konnen. Schon dies konnte zu einer Teilrevision der Kantischen anthropozentri-
schen Pflichtenethik Anlass geben. Ohnehin hat die ethische Diskussion des letz-
ten halben Jahrhunderts gezeigt, dass weder ein strikt deontologischer Ansatz
noch ein strikt teleologischer oder konsequenzialistischer (insbesondere etwa rein
akt-utilitaristischer) Grundentwurf absolut gesetzt oder total vertreten werden
konn(t)en. Ein gemischter Ansatz in den gewisse prinzipiell und zumindest re-
gelhaft auf den Durchschnittsnutzen gerichtete wie auch gesinnungsethische
Komponenten eingehen miissen, scheint eine ,realistischere®, den moralischen
Intuitionen angemessenere und zugleich praxisndhere Ethik fiir die fortgeschrit-
tene Industriegesellschaft darzustellen: ,,Die Moral ist fiir den Menschen geschaf-
fen, nicht der Mensch fiir die Moral“'*. Der Ausdruck ,fiir den Menschen® bedarf
aber der genaueren Erlduterung. Ist auch als ,,Gegenstand“ moralischer Gebote
nur der Mensch betroffen? Besser wire es daher zu sagen: Die Moral ist fiir den
verantwortlich handelnden Menschen geschaften, betrifft aber rezeptiv oder pas-
siv z.T. auch andere (Verantwortungs-),,Gegenstinde®.

Wie steht es dann aber mit eventuellen , Rechten®von Natur, Naturar-
ten/wesen und den Pflichten"” diesen gegeniiber? - Aufgrund welcher Vorausset-
zungen und in welchem Sinne hat etwa eine Tierart ein Uberlebensrechf? Gibt es
Rechte von Arten, die iiber die der Individuen hinausgehen — moéglicherweise in
doppeltem Sinne? Und warum sollte die Art ein tibergreifendes, u.U. hoheres
Uberlebensrecht haben als ein Individuum? Dies sind nicht nur Fragen der recht-
lichen Fundierung der Gesetzgebung und der Rechtsprechung, sondern auch der
ethischen Begriindung. - Man steht diesen Problemen in der anthropozentrisch
bestimmten traditionellen Ethik und z.T. bis vor kurzem auch im Recht noch re-
lativ ratlos gegentiber.

2 William K. Frankena, Analytische Ethik (Minchen: dtv, 1972), 64.

" So wurde in den U.S.A. durch ein bundesrechtliches Gesetz, das die Vernichtung einer Tierart
untersagt, gerichtlich verboten, ,einen Staudamm in Tennessee in Betrieb zu nehmen, weil dadurch eine
bestimmte kleine Spezies, die nur an dieser Stelle existiert, vernichtet worden wire“ (Spaemann, ,, Tech-
nischer Eingriff in die Natur als Problem des politischen Ethik®, 195). Kiesgruben werden z.B. auch
in Deutschland aus diesem Grunde unter Naturschutz gestellt! So wird geradezu auch die ,, kiinstliche
Natur“rechtlich geschiitzt.

11



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Dariiber hinaus wird die ethische sowie die rechtliche'* Problematik noch
gravierender: Der Mensch hat in der Bio-, Molekular- und Gentechnik die Fahig-
keit erlangt, durch bio-technische Eingriffe Erbgut zu verdndern, gar neue leben-
dige Arten durch Mutationen und genchirurgische Eingriffe zu schaffen. Eine
Kréte mit dem Erbgut von sechs Elternkroten wurde schon vor dreiflig Jahren
wissenschaftlich ,erzeugt®. Die Klonierung (erbanlagengleiche Reduplikation)
von Froschen und Mausen ist langst durchgefiihrt, Kithe-Klonierung ist verbrei-
teter Stand der Biotechnik. Eine ,,Schiege®, eine , iiberartliche” (,,trans-speziesis-
tische®) Vermischung aus Schaf und Ziege - iibrigens vermehrungsfihig — , wurde
enenfalls bereits 1984 ,,hergestellt” (Willadsen).

Heute kann man sogar den Menschen selbst gentechnisch beeinflussen oder
verdndern. Und sehr umstrittene Versuche dazu gibt es bereits - fiir Embryo- o-
der pro-embryotische Zellentwicklungen. Bis zum Blastomeren-Stadium wurde
sogar ein ,,Pro-Embryo“ von drei verschiedenen menschlichen Eltern-Genen
»hergestellt“(!). Hinsichtlich seiner Pflichten und Verantwortlichkeiten stellt sich
damit dem Menschen - und natiirlich besonders dem naturwissenschaftlichen
Forscher und (Bio- oder Gen-) Technologen/Ingenieur - eine ginzlich neuartige
Problematik. Inwiefern kann der Mensch das Recht haben, kiinstlich neue Le-
bensarten zu erzeugen, Arten zu verdndern - und unter Umstanden seine Artge-
nossen oder eigenen Nachkommen selbst ,eugenisch® zu manipulieren? Men-
schen-Klonierung erschien bislang als abso/ut unethisch — wie lange noch? (Da
doch Achtzellen-Blastomere und sogar ldngst ,iiberzdhlige® Embryonen von
kiinstlichen Befruchtungen in manchen Landern erlaubt und zu einem transnati-
onalen wissenschaftlichen Embryonen-, Handel® gefithrt haben).

Eine unvoreingenommene Diskussion dieser Probleme tut not. Weder mo-
ralisch unbegriindete noch rechtlich ,ungestiitzte” Totalverbote noch ein Abse-
hen von jeglicher ethischen oder rechtlichen Diskussion sind hier angemessen.
Sinn- und mafivolle Fortschritte scheinen allerdings nur moglich, wenn man
die Selbstbeziiglichkeit einer strikt(en) deontologischen Anthropozentrik

"“In den U.S.A. wurde schon vor Jahrzehnten sogar das Verfahren der Herstellung fiir ein 6lver-
zehrendes Bakterium patentiert (!) Lésst sich Lebenserzeugung oder ein entsprechendes Verfahren pa-
tentieren?

12



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

in der Bio- und Gen-Ethik vermeidet, aber andererseits die ethischen Sonderauf-
gaben, -pflichten und Sonderverantwortlichkeiten des Menschen in Rechtsent-
wicklung und Ethik nicht vergisst.

Ubrigens hatte ich schon frither betont — unabhingig und parallel zu Hans
Jonas:

Neue Aktionsméglichkeiten aktualisieren erweiterte und modifizierte Verantwort-
lichkeiten: z. B. gewinnt in der zunehmend technisierten Welt die Verantwortung
fir die Wahrung 6kologischer Gleichgewichte auch fiir, aber nicht nur fiir das In-
teresse und Wohlergehen der Menschheit und fiir Natur und Kreatur ebenso an
Bedeutung wie jene, die sich angesichts drohender regionaler oder globaler Uber-
bevolkerung einstellt.

[...] mit der Ausdehnung der technisch-wissenschaftlichen Manipulations- und
Einwirkungsmoglichkeiten sowie der Langzeiteffekte von unter Umstdnden irre-
versiblen Anderungen der weitgehend kiinstlich geprigten Umwelt entstehen wei-
tergehende Verantwortlichkeiten, die zumindest die Relevanz moralischer Urteile
(nicht nur) zeitlich, sozial und raumlich, (sondern auch essentiell) ausdehnen. In
einer durch technische Eingriffe, 6konomische Abhingigkeiten, 6kologische Sys-
tembedingungen ndher zusammen riickenden, immer enger verflochtenen Welt
kann keine Moral der bloflen Nichstenliebe geniigen, sondern die Ethik muss dar-
tiber hinaus von einer zu praktizierenden Verantwortung fiir die gesamte Mensch-
heit getragen werden - nicht nur fiir die existierende, sondern auch fiir die Nach-
welt“” (Klammer H.L.) - und fiir Natursysteme und Naturarten.

Insbesondere hat auch Jonas'® die Abhéngigkeit der Verantwortung von
der technischen Macht hervorgehoben. Er meinte, dass angesichts der ins Uner-
messliche gewachsenen technologischen Macht des Menschen eine sittliche Er-
weiterung des Verantwortungskonzeptes notig ist: Das von der technologischen
Macht des Menschen Abhdngige, das Insgesamt der Betroffenen — Menschen, Na-
tur, Tierarten eingeschlossen - sei angesichts seiner kritischen Verletzlichkeit Ge-
genstand der menschlichen Verantwortung in einem nie gekannten Mafie gewor-
den. ,Die Natur als ein Ganzes“ sei ,Gegenstand menschlichen Handelns
und menschlicher Verantwortung® geworden: ,ein Novum, iiber das ethische

" Hans Lenk, Pragmatische Vernunft (Stuttgart: Reclam, 1979), 73, 69f.
' Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung (Frankfurt/M: Insel, 1979).

13



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Theorie nachsinnen muss® (kursiv: H.L.)". Die Irreversibilitat, das Sich-auf-
Schaukeln von sich wechselseitig beeinflussenden Prozessen, die kumulative Ad-
dition vieler Wirkungen (synergistische Konsequenzen), umfassende Eingriffe in
okologische Systeme, kollektive Tdterschaft und Verantwortung (etwa bei Grof3-
projekten und synergistischen Effekten, die erst durch das Zusammenwirken
mehrerer unterschwelliger Effekte die Schadigungsschwelle tiberschreiten konsti-
tuieren erweiterte Verantwortlichkeiten des Menschen und menschlicher Ge-
meinschaften fiir alle von der ins Unermessliche gewachsenen technologischen
Macht Abhdngigen, wenigstens fiir alle potentiell Betroffenen: Weil er die Macht
hat, hat der Mensch Verantwortung fiir alles von seiner Macht Abhéngige zu
tibernehmen.

Wie erwdhnt schreibt Jonas: ,, Das Abhangige in seinem Eigenrecht wird zum
Gebietenden, das Miéchtige in seiner Ursdchlichkeit zum Verpflichteten® (Her-
vorh. H.L.). Und so schliefie ,meine Kontrolle dariiberzugleich meine Verpflich-

tung dafiir ein“'®

. Diese Verantwortung ,als anerkannte Sorge® um ein anderes
Sein'® begriindet fiir Jonas eine ,, Treuhdnderschaft® des Menschen fiir Natur, fiir
Naturarten und die Biosphire, die sozusagen als menschliches 7reugut , mit eige-
nem moralischen Anspruch und eigenem moralischen Recht an uns aufgefasst
werden misste“”. Er fordert also eine erweiterte, hegende Treuhdnderverantwor-
tung des Menschen fiir 6kologische Systeme, fiir das Lebendige, fiir Natur und
Leben allgemein, welche die traditionelle Verantwortung fiir voraussehbare Kon-
sequenzen meines eigenen Handelns (und die entsprechende Handlungsresul-
tats-Verantwortung bzw. -Schuld*') weit tibersteigt. Insbesondere meint Jonas,
prinzipiell sei ,alles Lebendige® ,,in seiner Bediirftigkeit und Bedrohtheit” mogli-
cher und realer ,,Gegenstand von Verantwortung®“. Nur zum Menschen freilich
gehore es — dhnlich wie bei Kant und wie erwdhnt - als eine, seine spezifische

moralische ,,Auszeichnung®, dass er — und nur er allein - Verantwortung tragen

7 Ebd., 27.

' Ebd., 174 ff.

¥ Ebd., 392.

**Ebd., 28 ff.

*! Félschlich meinte Jonas zunichst, das neue erweiterte Macht-Abhéingigkeitsmodell ex ante der
Verantwortlichkeit fiir das ,,Zu Tuende® 16se das herkoémmliche post Aoc - Modell der Schuld-Verant-
wortung ab, hat das aber nach unseren Diskussionen in Deutschland und Nordnorwegen korrigiert.

14



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

kann - fiir seinesgleichen, aber auch fiir anderes Lebendiges und auch fiir ,die
Natur als Verantwortungsgegenstand“*.

Die Ethik einer erweiterten Verantwortlichkeit auch i. S. von Jonas bezieht
sich in den Pflichten also weiterhin auf den Menschen als handelndes Subjekt so-
wie auf menschliche Gemeinschaften, aber sie weicht von Kants ,,Metaphysik
der Sitten® und deren ethischer ,, Tugendlehre® insofern ab, als sie Pflichten auch
gegeniiber nicht-menschlichen Verantwortungs-,,Gegenstinden® annimmt.
Die traditionelle ganz symmetrische Zu(einander)ordnung von ethischen Pflich-
ten und moralischen Rechten wird hier aufgegeben oder gedndert - zugunsten
einer Asymmetrie der Verantwortung und der zugeordneten Rechte und Pflich-
ten, die der Macht- und Kontrollasymmetrie entspricht. ,Mit der Machtergrei-
fung der Technologie“* habe sich, meint Jonas, die Verantwortung des Menschen
und der Menschen wesentlich erweitert — bis hin zu einer Verantwortung fiir
den Zustand der Natur, ,den Zustand der Biosphére und des kiinftigen Lebens
der Menschenart“ sowie fiir die ,,Zukunft der Natur“ und der Arten in ihr**. Nicht
mehr nur die Menschheit als Ganzes, einzelne Menschen als Handlungspartner
und die Zukunft der Menschheit sowie von unseren Handlungen abhéngige Men-
schen sind Gegenstand der Verantwortung, sondern der Bereich des Verantwort-
baren, des der Verantwortung Unterstehenden hat sich im entsprechenden Ver-
héltnis mit der Ausdehnung technologischer Macht auf die gefihrdete Natur,
Tierarten usw. erweitert.

Systematisch-ethisch bedeutet dies eine Teilverabschiedung oder wenigstens
wesentliche Erweiterung der traditionellen aufkldrerischen Vernunftethik,
die Selbstzwecke nur in Vernunftwesen sah: Jedes Lebendige, ja, Natursysteme an
sich oder die ,,Natur“ miissten in diesem Sinne® in einer erweiterten Verantwor-
tungsethik als Selbstzwecke anerkannt werden - wie bereits bei Albert Schweitzer
(s.u.). Ein solcher Selbstzweck konstituiert gleichsam ein moralisches Quasirecht
auf Bestehen, Weiterexistenz, Erhaltung und Férderung. Diese inhaltliche mora-
lische Anderung muss beachtet werden. - Oder es wird die methodologische Va-
riante gewdhlt: Die Kantische Symmetrie zwischen Rechten und Pflichten wird

** Jonas, Das Prinzip Verantwortung, 185, 27.
B Ebd., 229.
24 Fbd., 245 ff.

*> Aufler wohl Krankheitserreger wie das Pockenvirus usw.

15



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

dann aufgehoben (s.u.): Faktisch jedoch kann beides kombiniert werden -
das ,,Oder” in der Hauptthese ist einschlieflend gemeint.

Zwar ist es nach wie vor eine wesentliche Auszeichnung des Menschen, dass
nur er Verantwortung und Pflichten haben kann - aber eben nicht mehr nursich
selbst oder seinesgleichen gegentiber, sondern eben auch anderen Selbstzwecken,
schlieflich gar der Natur gegeniiber und hinsichtlich ihrer (Oko-)Systeme
und deren Symbiosen. Die traditionelle ethische ,,Selbstvergétzung® des Men-
schen (nur er ist Gegenstand ethischer Verantwortung und Verpflichtung) ist da-
mit aufgegeben, ohne dass freilich seine Auszeichnung als ethisches Subjekt (als
Triger der Verantwortung und Verpflichtung) aufgegeben wire.

Schon traditionell hatte allerdings im Juristischen die Zuschreibung von
Rechten zu nicht-menschlichen Naturwesen ihre Schwierigkeit. Vordergriindig
zog man sich auf den Standpunkt zuriick, wo kein Anwalt und kein Anklédger so-
wie kein rechtlicher Anspruchstriger existieren, konnten auch keine Rechte sein
bzw. zuerkannt werden®.

Bei einer Versammlung der Gesellschaft fiir Rechtspolitik unter Anwesen-
heit fast aller Prasidenten der obersten deutschen Gerichte und sogar des Bundes-
prasidenten wurde das Argument in die Diskussion gebracht, ungeborene ein-
zelne und kommende Generationen hdtten keine Rechtsanspriiche geltend zu ma-
chen, da sie ,noch nicht einmal existierten“”. Insbesondere sei ein allgemeiner
Rechtsanspruch eines noch nicht existierenden Wesens juristisch nicht kodifizier-
bar. Etwas Nichtexistierendes konne kein Rechtstrager sein, besonders nicht In-
haber eines Rechtes auf Existenz.

Gibt es aber nicht die (z. B. von Birnbacher vorgeschlagene) Moglichkeit, be-
dingte Rechte auf Wohlergehen, Lebensqualitit usw. zu formulieren, nur fiir
den Fall, dass diese kiinftigen Wesen oder Generationen existieren?

Solche Quasirechte konnten sich in der Tat auch auf die noch nicht gebore-

nen menschlichen Generationen beziehen, ohne dass potentielle einzelne (noch

* ,Die Annahme, dass irgendetwas aufler dem Menschen ‘Rechte’ besitzen konnte, ist génzlich
unhaltbar®, meinte der Passmore [John Passmore, ,Den Unrat beseitigen®, in Dieter Birnbacher (Hg.),
Oko]ogie und Ethik (Stuttgart: Reclam, 1980), 229]: Sonst miisste ja auch ,,das Land, das ein schlechter
Farmer in den Fluss abrutschen ldsst", das Recht gehabt haben, ,,an Ort und Stelle zu bleiben®. Es hatte
aber ,keinerlei Recht“ dazu.

*’Vgl. Hans Lenk, ,,Herausforderung der Ethik durch technologische Macht®, Bitburger Gespra-
che 1981, Gesellschaft fiir Rechtspolitik Trier (Miinchen: Beck): 5-38.

16



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

nicht gezeugte) Nachkommen nunmehr ein ,,subjektives” ,,Recht” darauf hitten,
geboren zu werden. Als Trager von Einzelrechten miissten sie ja schon existieren,
um iiberhaupt ein Recht im engeren Sinne zu besitzen geboren zu werden®. Es
»-mogen die Nachgeborenen zwar ein Recht darauf haben, eine halbwegs unver-
sehrte Umwelt hinterlassen zu bekommen, niemals aber ein Recht darauf, allererst
zu existieren“®.

Mich veranlasste all das damals (1982) zu dem Vorschlag, einen Ombuds-
mann oder einen Bundesbeauftragten fiir die Interessen und Rechte kiinftiger Ge-
nerationen einzufithren®. Ebenso kdnnte man einen Beauftragten fiir nicht-
menschliche Naturkreaturen ernennen, der deren moralische und rechtlich rele-

*! auf Existenz und Erhaltung usw. vertreten konnte’*- sozu-

vante ,,Quasirechte”
sagen einen parlamentarischen Naturschutzbeauftragten. (Ein Umweltministe-
rium gibt es ja immerhin in Deutschland, wenn auch leider kein umfassendes
»Umweltgesetzbuch“?).

Man konnte also sozusagen ein ,Quasireflexrecht” von natiirlichen Arten
und Natursystemen fiir die ethische und auch juristische Verantwortlichkeit
des/der Menschen anerkennen. Das ist die normativ-inhaltliche Teilthese der dis-

junktiven Hauptthese. Dariiber hinaus kdnnten projizierbare Quasi-Anspriiche

* In den U.S.A. hat jedoch ein schwerstbehindertes Kind (per Rechtsanwalt natiirlich) seine El-
tern verklagt, indem ein Recht ,,auf Nicht-geboren-Werden® in Anspruch genommen wurde, so las ich
vor einigen Jahren.

¥ Birnbacher, Oko]ogie und Ethik, 125.

% Im Ubrigen kénnte man, um Missverstindnisse und Interpretationsschwierigkeiten zu vermei-
den, in der Tat nur von moralischen und (evtl. auch juristisch zu kodifizierenden) projizierten Quasi-
rechten natiirlicher Arten und natiirlicher Systeme sprechen, ohne ihnen einklagbar direkte Anspruchs-
Rechte im engeren juristischen Sinne zuzugestehen. Die Quasirechte wéren jeweils von Menschen
ethisch stellvertretend zu artikulieren und zu vertreten. Rechtlich kdnnte ein Beauftragter wie ein Om-
budsmann usw. diese Quasirechte stellvertretend wahrnehmen.

*! Jedenfalls ist die Begriindung von Rechten ausschliefSlich auf die Vertretung subjektiver An-
spriiche weder rechtsphilosophisch noch ethisch vertretbar, zumal manche Rechtskodizes schon soge-
nannte Reflexrechte in sog. ,,Programmsétzen® enthalten, die Begiinstigungen oder Gewihrleistungen
garantieren, aber — wie zum Beispiel das vieldiskutierte ,,Recht auf Arbeit — keine adressierbaren An-
spriiche geltend zu machen erlauben.

*2 Auch bei Kleinkindern und Schwachsinnigen nimmt ja ein Vormund die Rechtsvertretung
wahr.

* Diesbeziigliche Versuche seit 2006 ,,scheiterten® 2009. Sie gingen aber z.T. in rechtliche Rege-
lungen von Naturschutz, Landschaftspflege, Wasserhaushalt, Stoffe-Transporte usw. ein.

17



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

nicht-menschlicher Verantwortungsgegenstande rechtlich durch gesetzlich Be-
auftragte vertreten werden. Tierschutzbeauftragte gibt es ja zum Teil schon -
und die Tierschutzgesetzgebung hat die anthropozentrische Deutung der juris-
tisch kodifizierbaren und verfahrensméfig vertretbaren subjektiven Anspruchs-
begriindung der Tiere als blofler ,,Sachen® auch schon zum Teil iiberwunden.

Natiirlich konnte es gesetzgeberische und juristische Schwierigkeiten bei
der justitiablen Kodifizierung der Quasirechte und der entsprechenden Verant-
wortlichkeit geben. Doch wie in Féllen der ,,unterlassenen Hilfeleistung® Einzel-
nen gegeniiber oder des Verursacherprinzips im Umweltschutz konnten auch
hier Wege gefunden werden. Ahnlich wie bei den Reflexrechten konnten wohl
moralische Quasirechte der genannten Art explizit in manche Gesetzkodizes (wie
bisher wohl schon in Umweltrechte und das Tierschutzgesetz von 1998) eingehen.

Diese neue deutsche Tierschutzgesetz korrigierte wenigstens den traditionel-
len juristischen Status der Tiere als ,,Sachen*, bezeichnet diese nunmehr als
~Mitgeschopfe®, deren ,Leben und Wohlbefinden zu schiitzen® ist: ,,Niemand
darf einem Tier ohne verniinftigem Grund® Schmerzen, Leiden oder Schiden zu-
figen® (§ 1). § 2 regelt ,,angemessene” Erndhrung, Pflege, Unterbringung sowie
»verhaltensgerechte® Behandlung und ,artgemifle® Bewegungsmoglichkeit,
§ 3 Tiertransporte, § 4 die ,,Totung von Tieren® (,nur unter Betaubung®, ,,nicht
mehr als unvermeidbare Schmerzen®(?)), §§ 7-9 Tierversuche (Beschrankung auf
Krankheitserkenntnisse, -vorbeugung, -behandlungs-(méglichkeiten), Stoffe-
und Produktpriifungen, Umweltgefdhrdung sowie Genehmigungen und Exper-
tenpflichtigkeit von (Tier-)Impfungen, Blutuntersuchungen usw. (Die Einzelpa-
ragrafen aufer recht summarisch § 2 behandeln allerdings nur die recht detail-
lierten Regelungen der Totungsmodalititen, erwdhnen aber gar nicht mehr das
»Wohlbefinden®).

Michael Bartsch, der Rechtsanwalt, mit dem ich um 1980 Seminare {iber
Kants Rechtsphilosophie durchfiihrte, meinte schon damals - also lange vor dem
Tierschutzgesetz —, dass auch juristisch in der rechtstechnischen Praxis (wenn
auch nicht in der Rechtstheorie) die Einfithrung des rechtlichen Schutzes nicht-
menschlicher Wesen kein Problem sei:

** Zum neuen Stand der Rechtsordnungsdiskussion dieses Themas s. a. Jorg Luy, ,, Welche Rechte
haben Tiere?“, Spektrum der Wiss., Dez. 2016: 80-84.
* Das ist zweifellos ein recht vager Gummiparagraph geblieben!

18



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Rechtstechnisch ist der Schutz der Natur kein Problem. In der Tierschutzgesetzge-
bung und - recht neu - bei der internationalen Regelung des Artenschutzes ist der
Gedanke positiv rechtlich schon vollzogen. Wenn ich richtig sehe, werden stets Un-
terlassungspflichten statuiert; sie konnen an der unerwiinschten Handlung selbst
(z. B. Quilen des Tieres) ankniipfen oder auch an ganz entlegenen Spatfolgen
(z. B. das Importieren von Elfenbein; damit wird das Abschlachten von Elefanten
in wirtschaftlichem Reflex verhindert (oder wenigstens vermindert, H.L.), weil das
gewonnene Elfenbein nur im Export absetzbar ist). Die Uberwachung wird Behor-
den (Zoll, Amt fiir Gewésserschutz, Staatsanwaltschaft) tibertragen, die kraft Amtes
auf Einhaltung der Unterlassungspflichten dringt und die Einhaltung der Regeln
durch Strafen und Auflagen erzwingt.

Wer oder was bei diesen Unterlassungspflichten eigentlich der Trager des Rechtes
ist, ist rechtstechnisch (aber nicht philosophisch, H.L.) ohne Bedeutung. In &hnli-
cher Weise konnte man Kunstwerke unabhidngig von der Eigentums- und Besitz-
zuordnung vor der Vernichtung schiitzen. Das ethisch als plausibel erkannte Ziel
(z. B. Naturschutz) kann also rechtstechnisch auch ohne systematische rechtstheo-
retische Herleitung in die Praxis umgesetzt werden.

Wie weit sich der Schutz erstrecken soll, ist nicht nur im Einzelfall, sondern
auch in der Theorie mit problematischen Abgrenzungsfragen beschwert. Dass ge-
nerell nur Unterlassungspflichten und nicht Handlungspflichten rechtlich statuiert
werden, erscheint mir sachgerecht. Einen Schutz der Natur vor sich selbst konnte
man statuieren, z. B. also die Pflicht schaffen, ein Mittel gegen den Schadling, der
... (damals fast, H.L.) alle Ulmen vernichtet(e), zu entwickeln und anzuwenden.
Aber die Theorie stofit an die Grenze, die ihre Herleitung aus dem Gefiihl der
Selbstbedrohung erkennbar macht. Hétte man beispielsweise das Aussterben der
Saurier verhindern miissen? Ich meine nicht. Eine Hege der Natur, also eine Be-
wahrung des Status quo scheint mir zu weit zu gehen. Es sollte nicht ein Handeln,
sondern nur ein Unterlassen geboten werden mit der Ausnahme von Fillen, in de-
nen ein friheres Handeln erst das Risiko (z. B. das Risiko des Aussterbens einer
Tierart) geschaffen hat’.

Wiren im Sinne dieser {ibergreifenden Reflexrechte Arten gegeniiber Indi-
viduen rechtlich ausgezeichnet? Es scheint so, dass eine ethische und rechtliche
Verpflichtung des Menschen besteht, seine Art und andere Arten nicht aussterben
zu lassen, ohne dass nicht schon gezeugte Einzelwesen irgendwie ein Einzelrecht

3 Michael Bartsch, brieflich an den Autor ca. 1981.

19



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

auf Geburt hdtten. Natiirlich ergeben sich bei Menschen als Rechtssubjekten
durchaus noch andere Probleme als bei nicht-menschlichen Triagern von Quasi-
rechten.

Birnbacher hebt dariiber hinaus hervor, dass wir ,,im Falle von (leidensfihi-
gen, HL) Tieren etwas sagen konnen, was wir im Falle von Landschaften und Fliis-
sen nicht sagen konnen, namlich, dass wir ihnen gegeniiber die Pflicht haben, sie
nicht zu quilen, dass wir es ihnen schuldig sind, sie nicht unnétigen Schmerzen
auszusetzen“”’. Im Gegensatz zu den Landschaften (denen gegeniiber nicht, son-
dern nur ,in Ansehung“ derer wir Pflichten iibernehmen - etwa gegeniiber po-
tentiellen kiinftigen Betrachtern, s.0.) haben Tiere den Charakter von Quasi-
Rechtssubjekten als leidensfahigen Kreaturen, da ,,wir Pflichten und damit Ver-
antwortung gegeniiber der aufler-menschlichen Natur insoweit haben, als diese
leidensfahig ist” — im Sinne der heute sog. pathozentrischen Bioethik seit J. Bent-
ham™.

Birnbacher mochte also bei der symmetrischen Zuordnung bleiben: ,,X hat
immer dann ein Recht gegentiiber Y, wenn Y eine Pflicht gegeniiber X hat“”
(Das gilt fiir ihn wohl sowohl moralisch als auch rechtlich.) - ,,Die Existenz eines
Korrelats®, des Gegenstandes der menschlichen Verpflichtung, ist fiir ihn also
stets erforderlich. So hitten Tiere als existierende Rechtstriger entsprechend mo-
ralisch ,.ein Recht®, ,vor Schmerzen bewahrt zu werden®, soweit sie ,,tfithlende und
leidensfahige Lebewesen® sind. Aber bei Unterstellung der vollstindigen Symmet-
rie miissten auch Tieren moralische und eventuell rechtliche Pflichten zugeordnet
werden (TierschutzG). (Klingt es nicht absurd, aus fritheren Jahrhunderten Be-
richte von sog. ,,Hinrichtungen® von Tieren und entsprechenden Gerichtsverfah-
ren gegen diese zu horen, wenn sie Menschen getétet hatten und nun mit ihrem
Leben dafiir sithnen mussten?)

Die Auszeichnung der Leidensfihigkeit als Kriterium moralischer Relevanz
lasst sich zwar aus einer utilitaristischen Moralbegriindung (nach Bentham
[1789], der dieses Kriterium auch als erster formuliert hatte) ableiten, scheint aber
dhnlichen Schwierigkeiten gegeniiber zu stehen wie die Auszeichnung aufgrund

der Kriterien Vernunft, Bewusstsein, Interesse (J. Feinberg) usw.: Warum sollte

37 Birnbacher, Oko]ogie und Ethik, 124.
3 FEbd., 121.
3 Ebd., 125.

20



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

eine Vernichtung, Schiadigung von nicht mit Gefiihl, Empfindung oder Nerven-
systemen, Interesse ausgestatteten kleineren Lebewesen moralisch irrelevant sein?
Fangt das moralische ,Recht auf Leben® erst mit der Leidensfdhigkeit oder mit
dem ,,héheren “ Interesse an? Die Abgrenzung des Gegenstandes der Verantwor-
tung schiene hier willkiirlich, zumal es zweifellos Grenzfille der Bemerkbarkeit
oder Darstellung von ,, Leiden” oder entsprechend ,, Interesse” gibt (vgl. auch un-
ten).

Allerdings: weder das Leidenskriterium noch das Interessekriterium Fein-
bergs reichen hier, um die ethischen Intuitionen angemessen zu erfassen. Eher
scheint es hier sinnvoll zu sein, die wechselseitige Symmetrie von Pflichten und
Rechten bzw. Quasirechten aufzugeben, (ndmlich den Satz: ,Nur wo Rechte exis-
tieren, gibt es Pflichten - und umgekehrt®) und - nunmehr entgegen der Kanti-
schen Auffassung - Pflichten auch gegeniiber nicht-menschlichen Wesen der Na-
tur und fiir die Behandlung von Okosystemen und natiirlichen sowie sogar ge-
mischten zugleich ,naturalen und menschen-gemachten oder -geprigten Ge-
samtsystemen einzufiihren. Dementsprechend lieen sich - vielleicht in geeigne-
ter gradweiser Abstufung - moralische Quasirechte ,, konstruieren®, eventuell spa-
ter einmal sogar juristisch* einfiithren, kodifizieren und etwa durch sog. Ombuds-
leute vertreten.

Um noch einmal Bartsch zu zitieren:

Was rechtstechnisch durch den Beschluss des Gesetzgebers leicht zu schaffen ist
(namlich Pflichten ohne korrelierende Rechte), bereitet in der Theorie (jedoch)
Schwierigkeiten, die aus der kantischen Entscheidung herriihren, nur vernunftbe-
gabte Wesen als Selbstzwecke anzusehen®. — Dann miisste eben die Kantische Anth-
ropozentrik der ethischen Gegenstinde abgedndert werden: ,Nicht erst der heute
in den Vordergrund getretene Gedanke des Bestandsschutzes auch fiir die Natur
erzwingt eine Modifikation der kantischen Theorie, sondern schon ihr eigenes

"' So wie man bei den oben genannten Reflexrechten, die allerdings meist z. B. auch mittelbare
Gewihrleistungsrechte umfassen, welche nicht Abwehrrechte sind, die strikte umkehrbar-eindeutige
Zuordnung von einklagbaren Rechten und eindeutig zuzuordnenden Pflichten aufgegeben hat, konnten
auch Pflichten existieren, denen keine vollentwickelten Rechte — insbesondere nicht die Rechte einzelner
selbstvertretungsberechtigter Wesen — gegeniiber stehen. Dies wiirde sowohl beim Problem der nicht-
menschlichen Naturarten und -systeme als auch bei anderen ethischen und rechtlichen Gegenstinden
der Verantwortung eine vermittelnde Losung ermoglichen (wie auch beim o.a. Problem der noch nicht
existierenden, nicht gezeugten Nachkommen).

21



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

haarspalterisches Ergebnis, z. B. Tierquélerei nur ,in Ansehung des Menschen" ab-
zulehnen“: Wenn Kant die Tierquilerei nur, in Ansehung des Menschen® missbil-
ligt, dann spricht er dem Tier nicht einmal einen relativen Wert, sondern gar keinen
Wert zu. Die (entwickelte) Modifikation seiner Theorie scheint mir geringfiigig zu
sein; sie lasst die absolute Sonderstellung des Menschen in Ansehung seiner Ver-
nunft unberiihrt und betont seine Pflichtenstellung*'.

Wenn ,,moralische Selbsterkenntnis... aller menschlichen Weisheit Anfang*

t*?, so gehort eine Erkenntnis der eigenen Verantwortung fir

ist, wie Kant mein
und gegentiber Verantwortungsgegenstinden, die nicht-menschlich sind, auch zu
dieser moralischen Selbstvergewisserung. Wir konnen nicht mehr nur die Ver-
nunft an sich als Selbstzweck sehen und alles andere nicht-menschliche Leben o-
der Sein als blof3en Diener fiir diese angebliche ,,Krone der Schopfung® ansehen.
Die idealistisch-aufklarerische Prapotenz der ausschliefdlichen Selbsthervorhe-
bung des Vernunftwesens ist einzuschranken. Die Auszeichnung des Menschen
als des moralischen, Verantwortung und Verpflichtung tragenden Wesens
braucht damit tiberhaupt nicht aufgegeben zu werden. Wir diirfen auch nicht den
haarspalterischen Trick mitmachen, dass der Mensch nur aus édsthetischen oder
exemplarisch-erzieherischen Griinden sich der Natur und ihren Arten gegeniiber
verantwortlich verhalten miisse, um moralisches Verhalten ,in Ansehung® von
nicht-menschlichen Kreaturen und ihren 6kologischen Systemen zu begriinden.
Der Mensch selbst ist Teil der Natur. Ausgezeichnetist er allerdings dadurch,
dass er diese erkennen und zum Teil, d. h. begrenzt, durch ihre Gesetze verandern,
in seinem Sinne manipulieren kann (und heutzutage auch muss - schon aus spe-
ziesistisch-anthropozentrischen Griinden). Damit nimmt er eine erweiterte Ver-
antwortlichkeit auch fiir die Natur mit auf sich. Die Natur jedenfalls ist nicht nur
fiir den Menschen da: Dies hat eine abgewogene, faire Beurteilung nach allen Er-
kenntnissen der biologischen Evolution und der ,Schicksalsgemeinschaft® von
Menschen und nicht-menschlicher Natur zuzugestehen - wenigstens unter dem
Anspruch des repriasentativen, auch anderen Wesen Existenz- und Erhaltungsbe-
rechtigung zuerkennenden ,moralischen® Denkens. Der extreme moralische Ri-
gorismus, der die Sittlichkeit ausschliefflich in der Selbstachtung, in Gestalt der
Achtung vor dem Sittengesetz ohne jede empirische Beimischung sieht, ist ebenso

I Michael Bartsch, brieflich an den Autor ca. 1981.
* Kant, Metaphysik der Sitten, 11, § 14, 441.

22



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

ein in seiner Hérte und Vernunftiiberschiatzung nicht durchhaltbares Extrempos-
tulat eng aufkldrerischer Provenienz, wie es die strikte Trennung von Natur
und Geist, von den Bereichen der Notwendigkeit und der Freiheit gewesen ist.

Es zeichnet den Menschen aus, ist m. E. wesentlich ein Teil seiner Menschen-
wiirde, dass er nicht nur fiir seine auf seine Mitmenschen gerichteten-Handlun-
gen Pflichten iibernehmen kann, sondern dass er auch gegeniiber anderen leben-
digen Naturwesen und fiir (statt nur ,,in Ansehung von®) Natursysteme und Na-
turwesen und auch fiir Okosysteme (bis hin zum recht ,verletzlichen“ ,blauen®
Heimatplaneten) Verantwortung iibernehmen kann und heute sogar muss - be-
reits aus humanen Eigeninteressen und Klugheitsgriinden. Als Teil des Naturgan-
zen, als ein besonders eingriffsmachtiger Akteur hat der Mensch als ein ausge-
zeichneter Teil der Natur geradezu eine Pars-pro-toto-Verantwortung fiir das
Ganze zu iibernehmen. Und spezifisch menschlich ist es auch - macht eben mit
seine {iber einen total anthropozentrischen Chauvinismus hinausgehende Wiirde
aus —, dass er symbolisch-projektiv anderen Wesen moralische Quasirechte, Exis-
tenzberechtigung, Erhaltungsberechtigung zuerkennen kann und/oder ohne Ge-
gendienst oder Gegenpflicht-Einforderung Pflichten fiir sie, gegeniiber ihnen auf
sich nehmen kann - und soll. Er ist das Wesen, das Einsicht in den Gesamtzu-
sammenhang haben kann und iiber seine anthropozentrische Beschrankung hin-
aus dem Gesamtsystem sowie den 6kologischen Teilsystemen der Natur als auch
lebendigen Partnern in der Natur Existenzberechtigung und Erhaltungsanrechte
zuerkennen kann — und soll. Sagesse oblige (Wissen verpflichtet). Diese tibergrei-
fende Moral, welche die wechselseitige Angewiesenheit®, ja, eine quasi wenn nicht
gerade ,,partnerschaftliche®, so doch riicksichtsvolle, stellvertretende, reprasenta-
tiv mitdenkende, ,,mitsorgende® Beziehung zwischen Mensch und Naturwesen
beriicksichtigt, erscheint eher dem Menschen wiirdig, sozusagen ,,ehr-wiirdiger®,
ja, »humaner “als die traditionelle strikte Selbstbeschrankung auf menschliche In-
teressen.

* Selbst von einer ,,quasi partnerschaftlichen Beziehung® zwischen Mensch und Natur zu spre-
chen, ohne die Natur als solche zu personifizieren, erschiene angesichts der essentiellen wechselseitigen
Abhingigkeit trotz der Einseitigkeit der Partnerschaft, wenigstens metaphorisch, insofern nicht allzu
problematisch, als der Mensch als Teil der Natur - moralisch gesehen — diese ohnehin nicht in jeder
Beziehung radikal objektivieren kann. Jede radikale Objektivierung und strikt wissenschaftliche Per-
spektive stellt eine fiir empirische Erkenntnis zweifellos notwendige, aber stets auch dem Gesamtleben
und seiner gelebten und erlebten Einheit gegeniiber eingeschriankte Perspektive dar.

23



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Allem Lebendigen, das einen relativ integrierten Systemzusammenhang
und eine Kontinuitdt im stindigen Austausch mit der Umwelt aufrechterhalt,
dem in gewisser Weise Selbsterhaltung, Selbstsein und eine funktionale Rolle
in einem natiirlichen System zuzusprechen ist, konnte also im Sinne einer siku-
larisierten Ehrfurcht vor der Natur samt ihres Systemzusammenhanges und ihrer
Entwicklung und vor einer iibergreifenden Einheit des Lebendigen eine Quasi-
Existenzberechtigung zugesprochen werden. Diese konnte nur begriindet bestrit-
ten oder abgelehnt werden, sozusagen nicht ohne Not, nicht unnétig — und fall-
weise meist nur in vertretbaren Einzelfillen.

Lebensberechtigung ist ethisch meist ein Prima-facie-Recht/Quasirecht,
das nicht ohne besondere Begriindung verletzt werden darf - selbst dann, wenn
es sich auf nicht-menschliches Leben bezieht.

Bei unseren Giiterabwagungen sind also entweder moralische Quasi-Eigen-
rechte der natiirlichen Wesen zu beriicksichtigen oder es ist die Pflicht-Rechte-
Symmetrie aufzugeben. Dies beides muss nicht bedeuten, dass man die Verant-
wortung dem Lebendigen gegeniiber, die aus dem relativen Existenzrecht folgt,
nun fast ins Grenzenlose ausdehnt, wie es Schweitzers Ethik der ,grenzenlosen
Verantwortung allem Lebendigen gegeniiber® tat (s. u. II.). —Auch hier gibt es na-
tiirlich noch erhebliche Unterschiede in der Einschdtzung der Notigkeit: Vegeta-
rier, Buddhisten, Schweitzer-Anhédnger sehen, setzen eben die Grenzen anders.
Erweiterte Verantwortung muss sich nicht ins Grenzenlose und damit ins Un-
durchfiithrbare, letztlich Untragbare ausdehnen. Das mystische Einheitserlebnis
des metaphysischen Willens zum Leben (wie schon bei Schopenhauer) muss nicht
jeder Verantwortung fiir alles Lebendige tiberhaupt untrennbar zugrunde gelegt
werden. Die Uberdehnung ins Grenzenlose ist weder durchfiithrbar noch geeignet
als Basis fiir eine auf Universalisierbarkeit und Allgemeingiiltigkeit bedachte
Ethik.

Eine ins Grenzenlose gefithrte Uberdehnung wire tibrigens auch Spaemanns
Fassung eines kategorischen Imperativs, namlich ,,nichts in der Wirklichkeit nur
als Mittel“ zu gebrauchen, sondern es stets auch als Zweck oder gar Selbstzweck
zu sehen. (Ahnlich iibrigens Meyer-Abich: ,Jeder ist fiir alles verantwortlich®
— was ebenfalls methodisch undurchfithrbar wie unlogisch-unsinnig wire.)*.

* Beides wire - streng genommen - sogar eine Ausdehnung weit tiber Albert Schweitzers Ver-
antwortung oder Mitverantwortung allem Lebendigen gegeniiber hinaus.

24



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Vielleicht sollte man diesen Gesichtspunkt auf dynamisch sich im Stoffwechsel
erhaltende, ,lebendige“ Ganzheiten wie Oko-Systeme einschranken und fordern,
dass sie nur begriindet, also mit ,,guten Griinden® aufgrund eines héher bewerte-
ten Systems, Lebens oder kulturellen Ziels (lediglich) als Mittel benutzt werden
konnen. Dies konnte man auf lebendige Einzelwesen, besonders aber eher noch
auf Arten und 6kologische Natursysteme beziehen. Giiterabwdgungen wiren aber
auch dann immer ins Prinzipielle zu wenden, miissten mit allgemeinen Begriin-
dungen arbeiten und diirften nicht ausschliefllich anthropozentrisch nur dem
menschlichen Einzelinteresse dienen, sondern hdtten moralische Existenz-
und Erhaltungsrechte natiirlicher Wesen in sinnvoller Gesamtabwigung zu be-
riicksichtigen.

Von der absoluten anthropozentrischen Charakterisierung der Moral
braucht nach allem im Grunde nur zwei Teile aufgegeben zu werden: die Ein-
schrinkung der Selbstzwecke auf Vernunftwesen und der Gegenstinde morali-
scher Pflichten auf ausschliefllich Personen (Menschen). Die Auszeichnung des
Menschen als des moralischen Wesens als des moralischen Adressaten und Ak-
teurs bleibt bestehen. Sie wird sozusagen ,fairer, geradezu ,humaner® gegeniiber
anderen Wesen gestaltet, wenn man diese Begrenzung verabschiedet. In der Tat:
die Erweiterung der Eingriffs- und Aktionsmacht des Menschen - insbesondere
die ungeheuerlich gewachsene technologische Macht - erweitern Verantwortung
und Verpflichtung. Wissen, Kénnen und Macht verpflichten.

Ethisch jedenfalls sollte die traditionelle, ausschliefSlich an der strengen Kan-
tischen Vernunftphilosophie orientierte Symmetrie von Rechten und Pflichten
aufgegeben werden: Nicht ,nur wer Pflichten iibernimmt, hat auch moralische
Rechte®. Der moralischen Auszeichnung des Menschen als des sich selbst ver-
pflichtenden Wesens wird dadurch kein Jota abgestrichen. Im Gegenteil: der Mo-
ralitit, der moralischen Autonomie und Wiirde des Menschen steht es gut an,
wenn er sich auch fiir andere, von ihm abhingige Naturwesen und -systeme mit
verantwortlich fiihlt - und auch so handelt®. Gerade dies erhebt ihn hinaus tiber
den anthropomorph(istisch)en Chauvinismus und gattungsmaisigen moralischen
Egoismus und zeichnet ihn dennoch spezifisch epistemisch und moralisch aus,

* Und der Normal-Beurteiler und -Akteur im Alltag tut das ja meist auch - und zwar nicht nur
fir seine Haustiere.

25



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

fiihrt ihn aber zugleich zu einem sich relativ bescheidenden und realistischeren
Verhaltnis zur Natur und ihren ,, Wesen .

Vielleicht lasst sich dieser Gesichtspunkt der moralischen Wiirde eher als der
strikte moralische Anthropozentrismus vereinen auch mit einer leicht modifizier-
ten Version von Kants berithmten Doppel-,,Beschluss“ seiner Kritik der prakti-
schen Vernunft: Das Bewusstsein des ,,moralischen Gesetzes in mir® ,erhebt...
meinen Wert“ (und meine Wiirde! — H.L.) ,,als einer Intelligenz, unendlich durch
meine Personlichkeit, in welcher das moralische Gesetz mir® eine besonders hu-
mane Verantwortung und Verpflichtung gegeniiber bzw. fiir die Natur, ihre Tiere
und lebenden System zumutet*°.

Es miisste iibrigens gerade im Sinne Kants ein echtes Zeichen einer von ego-
istischen-empirischen Antrieben freien Moralitit sein, auch tiber den kollektiven
gattungsmafliigen Egoismus des Menschen hinaus zu gehen, fiir andere potentiell
betroffene Wesen und deren Existenz mitzudenken*. Denkt man ethisch wirklich
représentativ, so miisste man den Imperativ der Pflicht konsequent — soweit mit
der Eigenexistenz und der Menschheitserhaltung vertraglich - auf ,die Natur®
und besonders die lebenden Wesen in ihr ausdehnen. Ohne die Natur ,,moralisie-
ren”, moralisch erziehen zu kdnnen, kann bzw. soll der Mensch ,,moralisch repré-
sentativ® im Sinne des Sittengesetzes handeln — auch fiir andere von seinem Han-
deln und seiner Macht (auch der Macht der Unterlassung) betroffene Menschen
und Naturwesen Verantwortung tibernehmen. Uber den gattungsméfliigen Ego-
ismus hinaus erhebt gerade auch das seine moralische Wiirde.

“ Kant, Kritik der praktischen Vernunftt, in Werke, TB-Akademie-Textausgabe, Bd. V (Berlin: de
Gruyter, 1968), 162. Das im Text kursiv Hervorgehobene steht abgewandelt fiir Kants Formulierung
»ein von der Tierheit und selbst von der ganzen Sinnenwelt unabhingiges Leben offenbart "

¥ ,Denke reprasentativ!“ (so, ,als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum
allgemeinen Naturgesetze werden sollte“(Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 421), 421,
war ja eine von Kants Formulierungen des Kategorischen Imperativs, wobei sogar ,Natur® im
allgemeinsten Verstande (der Form nach) gemeint ist, ,d. i. das Dasein der Dinge, sofern es nach
allgemeinen Gesetzen bestimmt ist“ (ebd.).

26



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

I1. Albert Schweitzer als Pionier der Bioethik
und als Oko- und Klimaethiker avant Ia lettre

Albert Schweitzer schilderte sein Visionserlebnis zur Ethik der ,,Ehrfurcht
vor dem Leben® im September 1915 auf einer Pirogen-Fahrt auf dem Ogowe, als
er grilbelnd um ein elementares Grundprinzip des Ethischen ,,ringend®, plotzlich
jenes Wort der stets zu beachtenden ,,Ehrfurcht vor dem Leben® (dem Willen zum
Leben in jeglicher Kreatur einfiel:

Am Abend des dritten Tages, als wir bei Sonnenuntergang gerade durch eine Herde
Nilpferde hindurchfuhren, stand urplétzlich, von mir nicht geahnt* und nicht ge-
sucht, das Wort ,Ehrfurcht vor dem Leben® vor mir. Das eiserne Tor hatte nachge-
geben; der Pfad im Dickicht war sichtbar geworden. Nun war ich zu der Idee vor-
gedrungen, in der Welt- und Lebensbejahung und Ethik miteinander enthalten
sind. Nun wusste ich, dass die Weltanschauung ethischer Welt- und Lebensbeja-
hung samt ihren Kulturidealen im Denken begriindet ist*.

Noch Jahrzehnte lang - bis gegen Ende des Zweiten Weltkrieges — hat
Schweitzer sich, in unermiidlichen Neuansitzen die Tropennédchte hindurch Blit-
ter um Blétter beschreibend, darum bemiiht, diese ethische Vision auszubauen.
Er wollte widerspruchsfrei die ,,ins Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen
alles, was lebt®, und die ethische Kluft zwischen der Naturphilosophie (,,Zwiespalt
der Natur®, Grausamkeit, Konflikte, Fressen- und Gefressenwerden), dem vor-
findlichen ,,Gesetz des Dschungels“ in der Natur, und den Forderungen der Mo-
ral, die wir in der Natur nicht finden konnen, in ein rationalistisch begriindetes
Gesamtkonzept zu bringen, die Ethik aus einem obersten Prinzip herzuleiten und
dieses Prinzip verniinftig aus der Natureinordnung zu begriinden. Die Erkenntnis
und unmittelbare Respektierung des Willens zum Leben in mir, ,,nétigt mir® (und
uns allen) aus Uberlegungen zur Gleichberechtigung auf, auch allen anderen Le-
bewesen und dem in ihnen wirksamen Willen zum Leben die gleiche Achtung

* Allerdings hatte er selber bereits in den StrafSburger Vorlesungen am 3. 2. 1912 wortlich diese
Formulierung verwendet. (Angeblich hatte der Radikalethiker und Vegetarier Magnus Schwantje bereits
seit 1902 diese Formel benutzt — allerdings in ginzlich anderer Zuspitzung [Heike Baranzke, ,, Was be-
deutet ,Ehrfurcht® in Albert Schweitzers Verantwortungsethik?“, Synthesis philosophica 2012, issue 27:
7-29]).

* Albert Schweitzer, Aus meinem Leben und Denken (Hamburg: F. Meiner, 1980), 132.

27



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

und Ehrfurcht entgegenzubringen und allen Wesen (v. a. in meinem konkreten
Einfluss- bzw. Handlungsbereich®) diese Ehrfurcht auch in der praktischen Tat
Zu erweisen.

Doch Schweitzers Vorhaben blieb ein Torso — aus dufSeren wie aus inneren
Griinden. Auflere Griinde waren, dass Schweitzer sich nach den Bombenabwiir-
fen von Hiroshima und Nagasaki einem intellektuellen 6ffentlichen Feldzug ge-
gen die Atomwaffen und die atmosphérischen Nuklearversuche widmete. Da er
sich erst intensiv iiber entsprechende atomwissenschaftliche Grundlagen und Ef-
fekte sowie Feldwirkungen kundig machen musste, blieb offenbar keine Zeit fiir
die ethische Theorie mehr".

Doch auch innere Griinde waren dafiir wohl die entscheidenden fiir die In-
tegrationsschwierigkeiten: Schweitzer wollte sich nicht zu Rangordnungen der
Lebenswerte verstehen: Jedes Leben war ihm theoretisch - wenn auch nicht prak-
tisch! - gleich heilig. So empfand er sich als ,,Mérder von Millionen von Bakte-
rien®, um einen Menschen zu retten — und er rettete als Arzt Tausende von todli-
chen Krankheiten der Tropen... Er verabreichte dem Pelikan mit tiefen Gewis-
sensbissen die taglichen Fische — unter Verletzung der grundlegenden Gleichbe-
rechtigung allen Lebens... Nicht einmal eine Eins-zu-eins-Beziehung lief8 sich auf-
rechterhalten: Viele Lebewesen mussten geopfert werden fiir die Fiitterung eines
einzelnen. Doch dieser urprotestantische Schuldkomplex hitte sich durch die Un-
terscheidung™ von unnétigem und lebenspraktisch notwendigem Téten, z.T. we-
nigstens, bewaltigen. Nur unnétiges Toten ist unethisch. Doch sollte das Gewissen
sehr wachsam auf die Grenzen der Unnétigkeit achten. (,Das gute Gewissen ist
eine Erfindung des Teufels®, schrieb Schweitzer bekanntlich gegen jede, zumal

** Diese pragmatisch notwendige Einschrinkung gestand Schweitzer gegen Ende seines Lebens zu
(Albert Schweitzer, Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben. Kulturphilosophie II1, hrsg. von
Claus Giinzler, Johann Ziircher. 2 Bde. Miinchen: Beck, 1999; vgl. z. B. a. Hans Reiner, ,Die Zukunft
der Ethik Albert Schweitzers®, Journal of Value Inquiry 1968, issue 2: 157-162).

>! Ohnehin waren seine Ethiknotizen, die sich zu tiber 2000 Seiten philosophischer und tiber 1000
theologischer Kommentare und Entwiirfe aufhduften, in einer kaum glaublichen Energie-Ausdauer-
Leistung dem morderischen Klima, dem enervierenden und alles fordernden Gesamttageswerk des
praktischen Urwaldarztes, stindigen Baumeisters, Aufsehers, Gelderwerbers usw. sowie dem Schreib-
krampf seiner Hand abgetrotzt! (Schweitzer, Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben).

>? Reiner (,,Die Zukunft der Ethik Albert Schweitzers“: 162) sieht ,,in der mangelnden Unterschei-
dung® zweier ,,Schuldbegriffe den Grund hierfiir: der ,,Schuld aufgrund ungewollter ,,bedauerlicher®
Verursachung vom ,,Bestehen ,, oder ,,Eintreten® eines ,Ubels® einerseits und dem ,,Tun® von sittlich
»Verwerflichem®.

28



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

jede schnellfertige Selbstberuhigung). Doch wo sind die Grenzen? Sollen wir,
miissten wir nicht alle Vegetarier werden?™.

»Leben fordern ist gut®, ebenso Leben vermehren? Unnétig Leben behin-
dern, schidigen, vernichten ist bose fiir Schweitzer. Noch in ethischen Predigten
ca. 1920 (veroffentlicht 1974 unter dem Titel Was sollen wir tun?) forderte
Schweitzer dazu auf, moglichst viele Menschen, méglichst viel Leben auf der Erde
zu erzeugen — konsequent nach seinem Prinzip. Doch die 6kologischen und 6ko-
nomischen Widerspriiche, Dilemmata, Konflikte>* und Fernfolgen einer konse-
quenten Uberbevolkerungs- und Lebensvermehrungsstrategie sah und disku-
tierte der erste Bioethiker dieses 20. Jahrhunderts damals noch nicht. Der Bioethi-
ker war nur recht begrenzt schon Okoethiker. Drastische Einschrinkungen oder
Abidnderungen erwiesen sich viel spater als notig, waren aber (auch heute noch)
moglich. - Ich bin jedoch iiberzeugt, dass Schweitzer seine Bioethik heute folge-
richtig global zu einer ethischen Beriicksichtigung des Okosystems Erde und auch
zu einer Klimaethik erweitert hitte. (Sein Einsatz gegen die atmosphirischen
Nuklearversuche und die entsprechenden Kontaminationen gegen Ende der vier-
ziger Jahre zeigt das deutlich).

Auch einzelne Begriffe lassen sich kritisieren, z.B. der von Schopenhauer
und Nietzsche verwendete Begrift des ,,Willens zum Leben®, den Schweitzer aus
von diesen und aus der lebensphilosophischen Tradition tibernahm; diese beein-
flusste ihn mehr, als er es sich eingestand. Der Willensbegriff ist eine ,,anthropo-
morphe® Konstruktion, ein human-analoges Interpretationskonstrukt, das unde-
finiert, unverandert (in derselben Bedeutung wie beim Menschen) wohl nicht so
einfach auf andere Naturwesen - geschweige denn auf Okosysteme — angewendet
werden kann. ,Wille“ setzt z.B. Bewusstheit und Zielorientiertheit voraus. (Die
von Schweitzer konstatierte ,Selbstentzweiung des Willens zum Leben® in der Na-
tur, die fiir ihn das schockierende, entriistende, ethikprovozierende Erlebnis be-

> Wir Menschen konnten dies durchaus — auch nach Schweitzer: Die Jains und Buddhisten (man-
cher Denominationen) exerzieren es uns seit Jahrtausenden vor. Und auch die Welterndhrung wire auf
pflanzlicher Basis derzeit und kiinftig eigentlich besser zu sichern: Tierische EiweifSproduktion ist viel
zu aufwendig, was die pflanzliche Grundlage der Aufzucht und Zusatzfiitterung betrifft.

** Die Dramatik der Uberbevélkerungs- und Erndhrungsprobleme dringte sich zu jener Zeit dem
denkenden Ethiker noch nicht so deutlich auf wie heute. Was aber sollte sein Ehrfurchtsprinzip fiir eine
notwendige Beschrankung der Bevolkerungslawine leisten konnen?

29



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

deutet, wiirde zudem, wortlich verstanden, eine vorgingige oder gar urspriingli-
che Einheit dieses Willens — gar in ethischem oder ethik-analogen Sinne? - vo-
raussetzen; diese Einheit diirfte es nie gegeben haben, wire allenfalls mythisch in
religioser Deutung zu unterstellen, kann jedenfalls von der Philosophie weder hy-
postasiert noch begriindet werden).

Die von Schweitzer theoretisch geforderte Erweiterung der Verantwortung
gegeniiber allem Leben ist faktisch kaum umfassend durchfithrbar, wirkt metho-
dologisch geradezu unsinnig: Wer grenzenlos gegeniiber allem verantwortlich ist,
ist niemandem gegentiber wirklich spezifisch verantwortlich. Unbegrenzte Ver-
antwortlichkeit, nach Grad und Adressatenkreis uneingeschrankt, ist nicht greif-
bar, ist nicht praktikabel, nicht wirklich handlungsbindend oder verpflichtend.
Wer leicht, allzu leicht wie der Verbaltrick eines Politikers ,,die volle Verantwort-
lichkeit fiir alles deklarativ ibernimmt, besser: zu ibernehmen behauptet, iiber-
nimmt keine kontrollierbare, keine abgrenzbare, keine ,,definierbare® Verantwor-
tung, oder er ,,ibernimmt® sich total in verbaler Kraftmeierei, plakativer Verant-
wortlichkeitsmeierei. - Schweitzer kann das so nicht gemeint haben - und deshalb
wohl schrinkte er spiter, besonders in seinen unveréffentlichten Ethiknotizen die
Herausforderung, die Aktivierung der Verantwortung jeweils auf das Leben ein,
das je in ,,meinen Handlungsbereich® tritt. Dies ist eine sehr sinnvolle, ja notige
Einschriankung.

Manchmal formuliert Schweitzer so, als soll der ethische Geist der Natur an-
gesichts deren ,Selbstentzweiung® Ethik lehren. Aber ebenso wenig wie man
die sozialistische Groflutopie der Menschenverbesserung a la Herbert Marcuse
auf die Vertreibung des Ausbeutungswillens, des ,Kapitalismus®, aus der Natur
erweitern kann (damit der ,,grofle nicht mehr den kleinen Fisch® fresse!), so wenig
ldsst sich der Natur Ethik beibringen oder predigen, so sehr Schweitzers Ansatz
zu einer rationalen Begriindung einer Naturverehrung nach Franciscus von Assisi
beim ,,Brudergeschopf Tier” tendieren mag. (Beiden Ethikern war die mystische
Identifikation mit dem anderen Leben das hochste Erlebnisziel, das nach Schweit-
zer freilich nur in der Hingabe-Ethik des menschlichen Handelnswirklich werden
kann).

Selbst wenn wir in der Naturverantwortung sozusagen symbolhaft
und exemplarisch Ethik erweitern (unser ethisches Handeln) und beachten, ein
Beispiel zu setzen, geschieht das allein in menschlicher, ,humaner® Interpreta-

30



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

tion. Jegliche Projektion einer Ethik in die Natur ist unerlaubt, wire bliebe gera-
dezu ,,unerhort®. Ethik ist Ethik des Menschen, ist Menschenwerk;, ist unaufgeb-
bar anthropozentrisch als Produkt und Konzeption. Dies gilt selbst dann, wenn
wir die Gegenstdnde der ethischen Riicksichtnahme und die Adressaten der Ver-
antwortlichkeit (die stets nur unsere Verantwortung umfasst) auf andere Wesen
— Naturwesen wie hohere Tiere, alle leidensféhigen Kreaturen, ja, auf gefdhrdete
Arten (besonders aktuell!) und gar auf Okosysteme - ausdehnen wollen. Das gilt
auch, wenn wir diesen Arten und Systemen - und nicht nur den Haustieren
und Zuchttieren — verantwortlich Sorge, Leidensabwendung oder -minderung,
Zuwendung und vielleicht gar einen moralischen Rechts- oder Quasirechtsstatus
zuerteilen. Diese moralischen ,,Quasirechte“(s.0.) sind natiirlich nur stellvertre-
tend durch andere, durch Fiirsprecher, Ombudsleute, Naturschutzbeauftragte
einzufordern: Ahnlich wie man einen Schutzbeauftragen fiir kiinftige (Human-
)Generationen einrichten kénnte - etwa wie Naturschutzbeauftragte beim Parla-
ment - konnte auch der Tierschutzbeauftragte im Sinne einer nétigen ethischen
Erweiterung des Tierschutzgesetzes titig werden. Dessen Neufassung sieht im-
merhin die Tiere nicht mehr als blof3e ,,Sachen® an (s.0.), aber behandelt sie den-
noch in der Praxis der Massenhaltung und Transporte meist weiterhin so!).
(In der Frage der Genehmigungspflicht fiir Tierexperimente geschieht freilich ge-
genwidrtig schon einiges. Bei der Massentierhaltung/Transporte und dem Prob-
lem des Artensterbens ist noch viel zu leisten — und zwar recht dringlich!).
Schweitzers Tierethik als Teil seiner Bioethik, die z.T. auch umweltethische
Ansitze umfasst, wie Glinzler® nachgewiesen hat, enthélt solche Forderungen be-
reits. Schweitzer war Humanethiker, Tierethiker, Bioethiker z.T. Umwelt-
und Okoethiker avant /a lettre, ohne die zentrale Humanitit vernachléssigt zu ha-

ben’®.

>> Claus Gunzler, ,,Ehrfurcht vor dem Leben - Albert Schweitzers Ethik als Grundimpuls fiir die
Umwelterziehung®. In Claus Glinzler et al, Ethik und Erziehung (Stuttgart-Berlin-Koln-Mainz: Stei-
ner, 1988), 171-199; Claus Giinzler, ,Ehrfurchtsethik und Umwelterziehung. Zur padagogischen
Fruchtbarkeit der Schweitzerschen Ethik®. In Claus Giinzler et al (Hg.), Albert Schweitzer heute. (Ti-
bingen: Katzmann, 1990), 110-124.

> Auch hier gab es natiirlich ethische Vorldufer: nicht nur die pathozentrischen (am Kriterium
der Leidensfahigkeit orientierten) Bioethiker nach J. Bentham, sondern z. B. etwa Martensen [Hans Las-
sen Martensen, Dje christliche Ethik (Ddn. Orig. 1871-1878), 2 Bd. Karlsruhe, 1887] und Leffingwell
[Albert Leffingwell, ,,An ethical basis for humanity to animals”, Arena 10 (1894)], die in ihrer Ethik
einen ,humanen Umgang® zumal auch mit Tieren forderten.

31



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Der Mensch ist, wie bereits oben erortert, das (ethische) Verantwortung tra-
gende, das einzige bewusst der Verantwortlichkeit fiir andere Human- und Na-
turwesen fahige Wesen. Das zeichnet ihn auch dann ethisch einzigartig aus, wenn
wir die herkdmmliche, auch bei Kant noch ausdriicklich vertretene Symmetrie
von Pflichten und Rechten aufgeben miissen (s. 0.) Es mindert die ethische Son-
derstellung des Menschen keineswegs, wenn die Gegenstinde der Verantwort-
lichkeit und Fiirsorge auf nichtmenschliche Wesen erweitert werden. (Allerdings
wire die totale Pauschalisierung mancher Okoethiker und neuer selbsternannter
Naturfriedens-Apostel®” praktisch wie theoretisch ebenso unmaoglich wie die ins
Grenzenlose iiberdehnte Verantwortlichkeit).

Ubrigens: Wenn Schweitzer in Einzelanalysen und auch bei Besprechungen
der eigenen Motivation fiir seine Entscheidung, die wissenschaftliche, kiinstleri-
sche und Predigerkarriere zugunsten seines Afrikaeinsatzes aufzugeben, meint,
unter dem Signum der ,,personlichen Verantwortung“ miisse jeder ,etwas von
seiner Menschlichkeit opfern®, sich z.B. helfend anderen widmen®, so verwendet
auch er zumindest implizit noch andere Prinzipien der ethischen Beurteilung als
das Ehrfurchtsprinzip allein. So hat beispielsweise der Phdnomenologie-Histori-
ker Herbert Spiegelberg bei Schweitzer noch ein weiteres ethisches Grundprinzip,
besser: eine Grundnorm, in Gestalt der Weisung ,,Gliick verpflichtet!” aufgespiirt.
Dies diirfte richtig sein.

Schweitzer scheint aber implizit noch weitere Normen, z.T. auch solche,
die sein Grundprinzip differenzieren, in Anspruch zu nehmen: z.B. das Prinzip
umfassender und auf die Schonung und Behandlung aller Kreaturen erweiterte
Humanitit. Er versteht ,,das Humanitétsideal als ,,das ethische Grundelement
wahrer Kultur® und fordert, dass ,der neue Mensch sich nicht als Herr, sondern
als Bruder der Geschopfe anzusehen habe® und ,,von der Unvollstindigkeit zur
vollstindigen Humanititsgesinnung fortschreiten solle™.

*7 Meyer-Abich mochte weit iiber die Schweitzersche Ethik der Ehrfurcht vor allem Lebendigen
hinausgehen, wenn er in uniiberbietbarer Maximalisierung fordert: ,,Jeder nimmt auf alles Riicksicht!“
Das ist ebenso unsinnig und undurchfiihrbar wie die Verantwortlichkeit jedes Menschen fiir alles auf
der Welt - eine Idee, die tibrigens auch schon - vom Computerkritiker und einstigen Informatiker Jo-
seph Weizenbaum - ausgesprochen worden ist. Verbale Wortmeiereien, die zu nichts mehr taugen, weil
sie zu allem eben blof3 verbal verpflichten wiirden.

8 Albert Schweitzer, Kultur und Ethik, 2. Aufl. (Miinchen: Beck 1960), 347.

% Albert Schweitzer, Gesammelte Werke, Bd. 5 (Miinchen: Beck, o. J.), 170.

32



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Wenn Schweitzer etwa weiterhin® fordert, man solle das Leben ,in jeder
Hinsicht auf seinen hochsten Wert zu bringen suchen®, so ist auch hier doch
— in Abkehr von seiner Gleichrangigkeitsthese - eine individuen- oder artinterne
Wertvergleichung, eine Wertabstufung oder Wertrangfolge unterstellt, jedenfalls
eine Wertmaxime in Anspruch genommen. Warum sollte man dann nicht auch
Abstufungen, zwischenartliche Wertvergleiche zulassen, und sei es nur, um
die erwdhnten urprotestantischen Schuldkomplexregungen (,,Morder von Bakte-
rien®) zu vermeiden.

Weshalb sollte man dann nicht doch Wertabstufungen® zulassen; nicht etwa
— das war ja Schweitzers Sorge! —, um das Gewissen abzustumpfen, eine Art oder
ein Ausmaf? des ,,guten Gewissens“ (der ,,Erfindung des Teufels“) zuzugestehen,
sondern um die Kluft zwischen der abstrakt-ethischen Forderung des Ehrfurchts-
prinzips und der Praxis etwas einzuengen? Der theoretischen normativen Grund-
forderung, der Grundnorm, kénnen doch durchaus auch gewisse Praxisregeln
(die etwa Dieter Birnbacher fiir die Zukunftsethik gegentiber kiinftigen Generati-
onen einfiihrte) zur Seite stehen. Schweitzer weigerte sich — unnétig iiberkonse-
quent und somit zugleich unnétig praxisfern —, Regelungen der praktischen Ent-
scheidung vorzusehen. Bringt man aber Praxisregeln ein, macht die Ethik greif-
barer, pragmatisch zugdnglicher, so bedeutet das keineswegs, dass die Verantwor-
tung beschnitten, die Entscheidung jemandem abgenommen wiirde. Allenfalls
wiirde sie erleichtert, weil in der Richtungsangabe, Orientierung oder Anleitung
vorgelenkt. Die Entscheidung treffen miissen wir stets selbst. Darin ja besteht zum
guten Teil unsere Freiheit und auch die Wiirde, Aufgabe und Grofie unserer Ver-
antwortung.

Wenn man bei den Zugestindnissen an Varianten und Zusdtzen zur
Schweitzer-Ethik soweit gekommen ist, wire es sinnvoll, auch andere ethische
Grundnormen mit zu berticksichtigen und in ein integriertes Ethikkonzept ein-
zubeziehen. Warum, weshalb, wieso soll nur ein einziges oberstes Prinzip herhal-
ten, um alles Ethische daraus abzuleiten oder nur zu rechtfertigen, zu begriinden?
(Dariiber unten mehr). Man konnte also traditionelle ethische Prinzipien dem
obersten Grundsatz der zu beachtenden Ehrfurcht vor dem Leben nachordnen

0 Schweitzer, Kultur und Ethik, 353.
% Schweitzer wollte ja — wie schon oben erwdhnt — auch die Menschen ethisch auf ihren ,h6chsten
Wert“ bringen.

33



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

oder zur Seite stellen — etwa die Prinzipien der fairen Behandlung und Giterauf-
teilung, Chancenbeteiligung und Gleichberechtigung, der Gerechtigkeit, der To-
leranz, der Leistungsgerechtigkeit, der negativen wie der positiven Goldenen Re-
gel (,Was du nicht willst, das man dir tu’, das fiig' auch keinem anderen zu® - als
negative Formulierung dieses Prinzips des Austausches von Handelnden und Be-
troffenen und als eines Kriteriums, genauer: als einer notwendigen formalen Be-
dingung, ethischen Handelns bzw. der entsprechenden Beurteilung). Das Kanti-
sche Universalisierbarkeitsprinzip, zumal den Kategorischen Imperativ aner-
kennt bzw. benutzt Schweitzer ja selber 6fters - und zudem gegen Ende seines
Lebens neben dem Ehrfurchtsprinzip ein iiber alle Formalprinzipien und Krite-
rien hinausgehendes Wohlwollens-Prinzip bzw. das Humanititsprinzip gegen-
tiber (zundchst mir nicht gefidhrlichen) Mitlebewesen, ein Solidaritats- und Mit-
leidsprinzip, das sich auf alle in meinen Handlungs- und Erfahrungsbereich kom-
mendes mitlebende und (mit)leidende Wesen beziehen mag. Schweitzers Ethik
lie8e sich anreichern, vervollstindigen und praxisndher formieren, wenn man sol-
che Ergdnzungen vorndhme und Praxisregeln einfiihrte. Sie wiirde dann freilich
von ihrer eindrucksgebietenden Einfachheit, Hochstforderung und Monumenta-
litat verlieren.

Normative Ethik ist Aufgabe, ist stets erst als Menschenwerk zu sehen, zu
verbessern, zu entwerfen, zu entwickeln. Sie ist keine Angelegenheit einer reinen
und blof3en Erkenntnis, einer Ableitung gar aus theoretischem Wissen allein, oder
gar aus von Schweitzer so betonten ,denknotwendigen® Grundsitzen oder
Grundlagen. Die Tradition - bis noch zu Kant - hat die Ethik zu sehr zugleich am
Muster der theoretischen Wissenschaft und am Vorbild des Rechts zu begreifen
versucht. Bestimmte Fallen halten beide Modelle bereit. Und vom traditionellen
Letztbegriindungs- und Deduktionsrationalismus waren alle diese Versuche
(auch Schweitzers Ansatz!) noch geprigt, wenn sie den Allgemeinheitsanspruch
als ableitbare generelle Giiltigkeit kraft theoretischer Grundlage, als ,,Objektivitat:
in Analogie zur kognitiven theoretischen Wissenschaft verstanden®.

% Manche wollten diese Objektivitit gar naturalistisch legitimieren: Naturalistische und gar em-
piristische Ethikbegriindungen gab es immer wieder in der Geschichte - bis hin zur Nutzung der Sozi-
obiologie fiir ethische Begriindungszwecke. Ahnliche Fallstricke bieten sich freilich auch den intuitio-
nistischen ethischen Fundierungsversuchen, die ebenso kognitivistisch ethische Werte und Normen aus
einer eigenen, nichtnatiirlichen Wertintuition, Werterkenntnis, Wertkognition begriinden wollen.

34



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Andere - wie Schopenhauer - wollten die Ethik allein auf Emotionen, Ge-
fithle, (Mitleids-) Erleben stiitzen - auf deren empirische Gegebenheit oder das
mitleidende Mitempfinden in projektiver und eventuell generalisierender Identi-
fikation mit fremdem Leiden oder - positiv — mit Lebensfreude, Lebenslust und
deren projizierter Berechtigung®. Aus rein kognitiv-theoretischen Voraussetzun-
gen lésst sich aber (aufer in den trivialen Fillen blofier logischer Abschwichung
etwa durch Hinzufigung eines beliebigen normativen Satzes mit Hilfe der Oder-
Verbindung) kein Sollens-Satz, keine Norm herleiten.

Eine Art von sog. naturalistischem (besser: ,normativistischem®) Fehl-
schluss weist auch Schweitzers Versuch auf, aus der Feststellung, ein meinem glei-
cher ,,Wille zum Leben® sei in anderem Leben gegeben, nun die normative For-
derung zu deduzieren, diesem ,,Willen zum Leben® sei Ehrfurcht, Achtung entge-
genzubringen, wie ich sie auch dem ,,Willen zum Leben® in mir selber entgegen-

bringe(n soll)**

. Entweder wird ein anderes generelles Prinzip wie das erwihnte
Austauschprinzip von Handelnden und Betroffenen von vorneherein auf eine
normative Generalforderung angewandt, oder das al/lgemeine Ehrfurchtsprinzip
wird als Norm bereits in Anspruch genommen (also ein Zirkelargument voll-
fithrt), oder man erschlief3t aus einer Tatsachenfeststellung (oder besser: Tatsa-
chenunterstellung, -interpretation) die normative Forderung (und begeht direkt
den normativistischen Fehlschluss), oder der Schluss wird aus einer mystischen
Erlebnisidentifikation mit dem fremden oder dem allgemeinen ,,Willen zum Le-
ben® gezogen - mit dhnlicher Fehlerhaftigkeit. Ethische Verallgemeinerungen
und Objektivitit (besser: ,,Objektivierungen®) sind von uns konzipiert, geschaffen
vom sinn- und normsetzenden Menschen; sie sind nicht durch Deduktion quasi-

normativ zu gewinnen!

% Alle diese Begriindungsversuche verfallen zudem einer ,normative fallacy“ einem dem natura-
listischen Fehlschluss nach George Edward Moore entsprechenden Falschargument, das vom Sein we-
sentlich aufs Sollen, von kognitiv-theoretischen Erkenntnissen auf die Annahme und Verpflichtung ei-
ner Norm, einer normativen Forderung schliefit.

% Ethische Forderungen, Normen, Regeln, Prinzipien sind - als universalmoralische verstanden
(i.w. Sinne des Ausdrucks ,, Ethik“ als ,,normative Ethik“ - hier nicht als blof3e theoretische oder philo-
sophische Disziplin oder gar als auf Sprachgebrauchsanalysen eingeschrankte Metaethik!) — ethische
Regeln sind normativ, schreiben vor, werten, beurteilen. Sie sind nicht aus blofl kognitiv beschreibenden
Grundlagen zu deduzieren. Normatives ist nicht aus rein Deskriptivem abzuleiten, ist nicht aus deskrip-
tiven Pramissen allein zu begriinden, geschweige denn als handlungsleitend zu legitimieren.

35



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Verwandt ist dieser fehlverstandene kognitive Legitimationsanspruch durch
Deduktion freilich auch der Tradition des Rationalismus, der Letztrechtferti-
gungsanspriiche, die aus einem obersten Grundsatz gleichsam axiomatisch alle
Folgerungen (hier also Normen) zu beweisen oder zu deduzieren versuchen.
Die Suche nach dem obersten, dem sicheren, unbezweifelbaren Prinzip der Ethik
war zwar theoretisch das Leitmotiv von Schweitzers Ethikfundierung. Er war
und blieb zugestandenermaflen Aufklarer und Rationalist, der die Ethik ,denk-
notwendig® begriinden wollte (was immer dieses jenseits dieser logischen Tauto-
logie bedeuten sollte). Und das, obwohl er letztlich - nach der untergriindig von
ihm wohl als unmaoglich, also als erfolglos bewerteten Letztrechtfertigung durch
Logik — beim mystischen Erleben einer Solidar- und Emotionseinheit mit allem
»Willen zum Leben® endete! Schweitzer war dem traditionellen rationalistischen
Denken verhaftet, konnte die theoretischen und methodologischen Schwierigkei-
ten, die dem Letztbegriindungsrationalismus aus den Entwicklungen der analyti-
schen Philosophie und Wissenschaftstheorie dieses Jahrhunderts erwachsen wiir-
den, wohl noch nicht vorwegnehmen. Es entbehrt nicht einer gewissen Tragik,
dass er auf ein Pferd setzen musste, das sich als Pegasus, als Fiktion erwies. Hitte
er von dem generell notwendigen Scheitern des absoluten Letztbegriindungsrati-
onalismus gewusst, wie es der Kritische Rationalismus Karl Poppers und seiner
Nachfolger erwies, so hitte er nicht unndtigerweise noch der Fiktion des obersten
Deduktionsprinzips nachlaufen und dieses als einziges finden, etablieren und de-
duktiv zu sichern versuchen miissen. Er hétte die erwdhnten unabhéngigen wei-
teren Prinzipien hinzunehmen und seine Ethik praxisndher gestalten konnen. Er
hitte auch nicht den ,,Zwang” zur deduktiven Gewinnung von Normen aus de-
skriptiven Prinzipien oder aus einer ,,Naturphilosophie® nachgeben miissen, hitte
nicht durch Umschreibungen und etwas undurchsichtige Uberginge die Kluft
zwischen Natur und Moral, zwischen Natureinsicht und moralischer Einstellung
scheinbar tiberbriicken, den ethischen Grundzwiespalt irgendwie ,,eskamotieren®
miissen. Schweitzers menschlich so beeindruckender Versuch, die Ethik so blof3
~theoretisch® rationalistisch als ,denknotwendig“ neu zu begriinden, blieb auch
aus theoretischen Griinden ein Torso. Und er musste es bleiben. Der Autor selber
muss dies untergriindig geahnt haben. Vielleicht hoffte er noch darauf, einen
plotzlichen intuitiven Durchbruch durch sein geradezu monomanisch wiederhol-
tes stindiges Neubeginnen herbeizufithren, durch immer wieder ansetzendes
Neuschreiben die Erleuchtung, die erlosende Idee herbeizwingen zu konnen,

36



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

die es ihm gestatten wiirde, die erahnten, in tiefem Grunde ,,gewussten oder we-
nigstens richtig geahnten theoretischen Schwierigkeiten zwischen Naturphiloso-
phie und Moralbegriindung, zwischen rationalistischer Deduktion und normati-
ver Allgemeingiiltigkeit, zwischen Kognitivismus und Normativismus, zwischen
Rationalitdt und ,,mystischem® Teilhabe-Erleben zu l6sen. Es war ihm nicht ver-
gonnt, ja, konnte schon aus inneren Konsistenzgriinden nicht gelingen.

Seine geradezu geniale ethische Intuition, praktisch quasi-,,mystisch® ausge-
16st, schien ihm zu Recht iiberzeugend und leitete ihn sicher im alltaglichen Han-
deln, bei seiner so bewundernswerten Lebensgestaltung — in wahrhaft imponie-
render Konsequenz. Uberkommene, iiberzogene rationalistische Anspriiche an
materiale Letztbegriindungsargumente, ein tibertriebenes herkdmmliches Ver-
trauen auf die Erkenntniserzeugungskraft rein logischen Denkens liefSen ihn
— nahezu notwendig - in eine ,rationalistische Falle® tibersteigerter Erkenntnis-
gewinnungs- und -sicherungs- Anspriiche geraten.

Im Handeln, in der ethischen Praxis lief3 er sich durch dieses blof3 theoreti-
sche Scheitern, das ihm bewusst gewesen sein, das ihn bedrohlich erscheinen
musste, nicht beirren. Unbeirrbar ging er seinen Weg - das ethische Genie der hu-
manen Praxis. Die Theorie vermochte er letztlich nicht konsistent zu integrieren.
— Aber wer iiberhaupt vermdchte das schon?

Schweitzer war ein Genie der humanen, der ethischen Praxis. Er miihte sich
zwar, seiner eigentlichen Berufung, die er fiihlte, zu folgen: Philosoph zu sein
— oder besser: sein zu wollen, doch konnte er neben den fast ibermenschlichen
Anspriichen seiner ethischen Praxis nicht auch noch einer der gréfiten Theoreti-
ker der Ethik sein. Selbst ein Schweitzer ist ein endliches, ein wie alle auch be-
grenztes, in Fdhigkeiten und Leistungen beschrinktes Wesen - so unglaublich,
ungeheuerlich, so unbeschreiblich grof$ seine einzigartig vielfiltigen und breiten
Leistungen und Talente auf den unterschiedlichsten Gebieten der Praxis, Kunst
und Wissenschaft sowie der Inkarnation titiger Christlichkeit auch waren. Als
Theoretiker fand er zu sehr treffsicheren, scharfsichtigen Urteilen {iber fast alle
ethischen Entwiirfe aller Hochkulturen, Einschitzungen und Bewertungen,
die sich in bemerkenswerter Kondensation auf das Wesentliche konzentrierten.
Er konnte und wollte einfach und ,tief* zugleich denken, die Grundstrukturen
ethischen Engagements und Denkens mit nachtwandlerischer Sicherheit aufspii-
ren und kritisch namhaft machen. Die Fiille widerstreitender Einsichten, Ele-
mente und Prinzipien in eine konsistente Einheit zu bringen, in ein umfassendes

37



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Konzept widerspruchsfrei zu integrieren - das vermochte er nicht. Fast etwas tra-
gisch mutet es an, dass er — theoretisch irregeleitet durch falsche, iiberstiegene,
tiberzogene Anspriiche des herkdmmlichen Letztbegriindungsrationalismus
des einen absoluten obersten Grundsatzes — dahin gedrangt wurde, das Unmog-
liche moglich zu machen zu wollen. Und diese Unmoglichkeit schien ihm iden-
tisch mit der Grundaufgabe der Ethikbegriindung. Sie ist es nicht. Hitte er es ge-
wusst oder geahnt, hitte er sich vom Deduktionszwang der rationalistischen Tra-
dition 16sen kdnnen, dann hitte er wohl sein Hauptziel, eine sinnvolle, wider-
spruchsfreie und praxisnahe Begriindung der Ethik in systematischer Absicht
— freilich auf bescheidenerer Ausgangsbasis, was die Begriindungsstrenge betriftt
— durchaus erreichen kénnen. Jedenfalls hitte er sich nichts eklatant Unmadgliches
vorgenommen. Er ist und bleibt einer der bedeutendsten Menschen, wie Albert
Einstein urteilte. Er ist und bleibt auch ein bedeutender Ethiker, nicht nur der
tiberragende Praktiker der Humanitit, sondern auch ein hohes Vorbild ethischer
Humanititsgesinnung, ein Vielseitigkeitsgenie — und auch ein bedeutender Kriti-
ker und Theoretiker der Ethik.

Schweitzer wollte rationalhinausgelangen tiber die durch das tiefe Denken
erkannte ,,Zweispaltung“ der Natur in sich und vor allem zwischen Natur und
Ethik. Er hat die angestrebte Re-identifikation mit allem Lebendigen und dem
»unendlichen Sein®, letztlich irrational-emotional angenommen als, wie er sagt,
~mystische® Erlebnisphilosophie! Diese wirkt bei Albert Schweitzer wie eine letzte
Zuflucht zu einem Halt am sprichwortlichen Strohhalm, nachdem er teils ratio-
nal, teils intuitiv wohl gesehen hat, dass der ersehnte rationale Weg zur intellek-
tuellen Rettung nicht tragt. Trotz aller subjektiven Ehrlichkeit des Autors, trotz
aller rationalen Begriindungsversuche Schweitzers sieht diese Zuflucht, wenn
nicht gar nach einem ,,Credo quia absurdum®, so doch nach einem quasi- ratio-
nalistischen Verbramungsversuch der Sicherung des Unmdglichen aus - oder
nach einem versteckten normativistischen Fehlschluss aus dem Schopenhaue-
risch-Nietzscheschem ,,Willen zum Leben®. Dieser duf3ert sich bei Schweitzer frei-
lich nicht als Wille zur Beméchtigung oder gar ,,Ubermichtigung*, sondern als
ethische Anerkennung des jeweiligen Lebensdranges, Uberlebenswillens usw. Er
bedeutet also im Grunde wohl eine fast romantische Identifizierung mit allem
Willen zum Leben, ein utopisch-kosmisches Streben zur Vereinigung des Ich mit

38



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

dem ihn umgebenden ,,unendlichen Sein®, von dem Schweitzer oft schreibt - zu-
mal in seinen Nachlassnotizen zur Ethik®.

Ist der Wunsch zur kosmischen Identifizierung oder wenigstens wider-
spruchslosen Integration in das uns umgebende ,,Sein® also doch so etwas wie ein
romantisches Heimatstreben? Der Mensch mdchte sich in der ihn umgebenden
Natur, in der Welt heimisch fithlen, Haltepunkte finden, sich am anderen Leben
orientieren, sich selbst als Teil des Lebensstromes verstehen und einrichten kon-
nen. Schweitzer mochte den Herrschafts- und Machtimpuls a la Nietzsche durch
die tiefe Solidaritit mit allem Lebendigen ersetzen. Der unterstellte gemeinsame
»Lebenswille®, dieses etwas undurchsichtige, zu pauschale Konstrukt der lebens-
philosophischen Tradition, soll als Ansatzpunkt einer neuen gesamtheitlichen
Einheitsethik auf der Grundlage eines einheitlichen Weltverstindnisses herhal-
ten. Schweitzer scheint entgangen zu sein, dass eine solche Begriindung der Ethik,
wenn man sie ihrer romantischen Identifikationsimpulse entkleidet — und diese
sind ihm als einem erkldrten Rationalisten Schweitzer eigentlich fremd -, doch
auch ein biologistischer oder ,lebenswillens-philosophischer Fundierungsver-
such ist: Schweitzer ist somit iibrigens gar nicht so weit von Nietzsche entfernt,
was die gesuchte Ausgangsbasis angeht: Er ersetzt Nietzsches Machtstreben durch
den Lebenswillen und dessen ,,ethische® Anerkennung freilich durch das tiefe Be-
wusstsein einer den Menschen verpflichtenden Solidaritdt alles Lebendigen ange-
sichts dieser grundlegenden Gemeinsamkeit, dieser gleichsam ,,mystisch erleb-
ten Einheit(sbestrebung). Schweitzer ist sich nicht im Klaren - jedenfalls einge-
standenermafien und an der argumentativen Oberfliche nicht —, dass kein Folge-
rungsschritt vom biologischen Fundament (das ja gar nicht zu leugnen ist) zum
normativen Impuls der ethischen Anerkennung fiithrt: Kein ,naturalistischer®
(besser: normativistischer) Fehlschluss vom Sein (des Lebenswillens) auf das So/-
len der ,,Ehrfurcht vor dem Leben®, auf die Achtungsnorm, tréagt rein logisch-ra-
tional. Untergriindig scheint Schweitzer dies auch zu ahnen - gar zu wissen? Des-
halb endet er nach dem Scheitern des rationalen Durchgangs bei seiner ,,rationa-
len® (als Endergebnis der Vernunftbemiihungen présentierten) sog. ,Mystik®, ei-
ner zwar in der Sphére einer Erlebensidentifikation formulierten Gemeinschaft-
lichkeit alles Lebendigen, die sich aber - das ist das Wichtige und Charakteristi-
sche bei Schweitzers Vernunftmystik — nicht in passiv erlebten und nur innerlich

% Schweitzer, Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben.

39



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

kultivierten Identifizierungen, Stimmungen, Haltungen usw. duflert, sondern in
aktiver Verpflichtung, in umfassender, ja, unbegrenzter Verantwortlichkeit zur
Lebenserhaltung und -erhohung, kurz: in aktiver Caritas - im Rahmen des je ei-
genen Handlungsbereichs. Wahrend die traditionelle religiose Mystik gleichsam
erotische Ziige trug, ist Schweitzers Vernunftmystik aktiv-caritativ: Sie sollte, um
Missverstandnisse zu vermeiden, gar nicht ,,Mystik“ genannt werden. Es handelt
sich um eine weltzugewandte, geradezu ,,weltliche ,,aktive Hinwendungsethik*:
Schweitzer spricht ja gegeniiber den indischen Entwiirfen einer rein innerlich-
keitsorientierten Selbstvervollkommnungsethik stets von einer notwendigen
»Ethik der aktiven Hingabe®, einer ,Hingebungsethik®, die freilich der tieferen
Selbstvervollkommnungsethik nichts von ihrem Vorrang nimmt, aber diese doch
durch eine charakterische Koppelung bindet: Man kénnte geradezu an eine ethi-
sche, sdkulare Fassung der christlichen Verbindung vom Gottesliebe-Gebot
und fdtiger Nichstenliebe denken (wie sie in Matth. 22: 37-40 zum Ausdruck
kommt). Nur durch aktive ethische Aufgabenerfiillung, durch #itige Hingabe,
kann nach Schweitzer die tiefere Selbstvervollkommnung, die ethische Grundfor-
derung verwirklicht werden. Nicht aber schon oder gar allein durch philisterhafte
Listenerfiillung von ethischen Aufgaben — blof$ als gleichsam notwendig zu erfiil-
lendes Begleitgebot der Selbstvervollkommnungsethik, als deren ,notwendiges
Ubel“ sozusagen. Die Ethik titiger Hingabe ist ein eigener Pol oder Brennpunkt
von ethischer Wesentlichkeit: Schweitzer benutzt vielfach Bilder wie die beiden
Brennpunkte einer Ellipse, Hingebungsethik und Selbstvervollkommnungsethik
als gleichberechtigte und gleich notwendige, aufeinander verwiesene und verwei-
sende fokale Drehpunkte. Nicht einer von beiden allein konne verabsolutiert wer-
den. Insbesondere kann man wohl nach Schweitzers Ansicht - ohne tétige Hin-
gabe und ohne deren ganz eigene Antriebskraft — nicht die Selbstvervollkomm-
nung verfolgen. Blof3es Selbstvervollkommnungsstreben ohne ethische Aktivitit
liefe leer, ,entweltlichte®, ,,verpassivierte® gleichsam den Vervollkommnungsim-
puls, ja, entwertete ihn auch in gewissem Sinne als egozentrisch, philisterhaft. Die
alleinige instrumentelle Deutung der aktiven Hingabe als eines blof3en Erfiillungs-
mittels der als iiberragend angesetzten Selbstvervollkommnungsethik wiirde
ebenfalls als philisterhaft zu verstehen sein.

Dies alles sind sicherlich pragmatisch-ethisch auflerordentlich wichtige
und weiterfiihrende Einsichten. Sie sind aber schon im normativ-ethischen Be-

40



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

reich zu verorten. Sie sind weder ,,mystisch® im iiberkommenen Sinne, noch fiih-
ren sie aus der zuvor erwahnten Schwierigkeit des verdeckten normativistischen
(falschlich ,naturalistisch“ genannten) Fehlschlusses, der angestrebten Uberbrii-
ckung zwischen Seinserkenntnis und Sollensbegriindung hinaus. Auch kénnen
sie nicht dazu dienen, die tiefgriindende ,,Fremdheit® des Ethischen und des ethi-
schen Menschen in der Naturwelt zu iiberwinden oder gar zu tiberspringen.

Zusammenfassende Thesen

1) Kants Beschrankung der Selbstzwecke auf Personen (Vernunftwesen) ist
aufzugeben: Die Dichotomie ,Person®: ,Sache® ist unvollstindig (neues Tier-
schutzG1998: ,Mitgeschopfe®). (Tierquilerei ist z. B. nicht blof§ abstofiend, weil
sie fiir Menschenerziehung ein schlechtes Beispiel gibt, sondern explizit unmora-
lisch).

2) Tiere, ganze Natursysteme (Okosysteme), ,das Ganze der Natur®, die
Oko-Sphire, ja auch der verletzliche ,,blaue Planet“ sollten/konnen nicht blof8 als
Mittel (Sache) gewertet werden.

3) Die Symmetrie von Rechten und Pflichten ist abzuandern. Manche nicht-
menschliche Naturwesen wie sog. ,hohere® Tiere - zumal Primaten wie Men-
schenaffen - haben (zugeschriebene oder durch Reprisentanten/Ombudsleute
wahrzunehmende) moralische Quasirechte, ohne selbst verpflichtet oder verant-
wortlich gemacht werden zu konnen. (Auch Haustiere nicht eigentlich!) Tiere
sind zwar Adressaten (traditionell falschlich ,,Gegenstinde® genannte), aber nicht
Tréager von Verantwortung. Entsprechende ,,bedingte Quasirechte konnten auch
den heute noch nicht existierenden Menschengenerationen (Birnbacher)
und kiinftig zu erhaltenden anderen Spezies zukommen.

4) Anthropozentrismus in der Ethik ist Adressaten-bezogen einzuschrinken:
erweiterte Verantwortungsethik (z.B. a la Hans Jonas).

5) Dennoch bleibt eine anthropologisch-moralische ,Alleinstellung*
der Menschen bestehen: Nur sie konnen iibergreifende Zusammenhinge erken-
nen und miissten dringend représentativ auch fiir andere Verantwortungs-,Ge-
genstinde® und -Systeme Erhaltungsverantwortung iibernehmen: Wissen, Kon-
nen und Macht verpflichten/machen uns und nur uns fiir diese und deren Leben

41



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

bzw. Weiterexistieren (z. B. als Gattung) verantwortlich. Daher betont Schweitzer:
»-Keiner mache sich die Last seiner Verantwortung leicht...“

6) Uber (s)eine ,denknotwendige“ rationalistisch- theoretische Ableitung
aus dem Lebenswillen hinaus sollte Schweitzers Ethik der ,,Ehrfurcht vor dem Le-
ben®, der ,,ins Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen alles, was lebt®, eher
als normative Aufgabe und Aufforderung, als Appell an das Einzelgewissen
(und an alle!) gedeutet werden (die ,,Kompassethik“ Schweitzers, die nur die Rich-
tung vorgibt: entscheiden muss jeder selbst).

7) Schweitzers absolute Ablehnung jeglicher allgemeiner Rangordnung
der Lebenswerte ist nur so (ndmlich als appellartig) zu verstehen und praktisch
situationsgebunden und ,,gewissenhaft” zu moderieren, wie er selber es einsah
und handhabte (Pelikanfiitterung mit auch lebenden Fischen, der Mensch
und Arzt als ,Mo6rder von Bakterien®, lebensnotwendiger Verzehr von Organis-
men).

8) Jedoch ist eigentlich gar kein urprotestantischer Schuldkomplex, keine
,Ubersteigerung des Schuldbewusstseins“ nétig, die sich z.B. ergibe aus
der ,mangelnden Unterscheidung® zwischen einer unvermeidbaren ,Schuld®
~bedauerlicherweise“ oder ungewollt eintretender Verursachung einerseits
und einem sittlich vorwerfbaren ,,verwerflichen Tun“ andererseits (Reiner) — wie
alles unnétige Leid- und-Schmerz-Zufiigen, gerade auch bei Tieren.

9) Schweitzers Bioethik lasst sich letztlich durchaus in seinem Sinne tiber
die blof3 individualethische Perspektive und die notwendige praktische Bindung
der konkreten Verantwortung an den eigenen Handlungsbereich hinaus erwei-
tern zu einer umfassenderen Oko-Ethik der (erweiterten) gesellschaftlich-sozialen
Verantwortlichkeiten zu einer (direkten und indirekten, auch globalen) Umwel-
tethik (vgl. Schweitzers Protest gegen atmosphirische Nuklearversuche!).

10) An Schweitzers Ehrfurchtsethik lassen sich ethisch-pragmatisch sinnvoll
andere traditionell-ethische Konzepte wie Fairness, Gerechtigkeit, Toleranz, Gol-
dene Regel (in negativer wie positiver Fassung!) anschliefSen - als Ergdnzung oder
Ausdifferenzierung.

11) Die gesellschaftlich-sozialen und institutionellen Verantwortlichkeiten
sollten sich (trotz seiner fritheren gegenteiligen Auflerungen) ebenfalls
in Schweitzers (stets zu konkretisierender) Auffassung der Ethik als ,,konkreter

42



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Humanitat* *° einbetten oder integrieren lassen, wie er dies am Lebensende (1961
und 1964 in seinem Humanitits-Vermachtnis) selber umrissen hat: ,Die Gesin-
nung der Humanitdt hat heute weltgeschichtliche Bedeutung®.

12) Im Zweifel immer fiir konkrete Humanitat - auch fir die anderen Lebe-
wesen und Okosysteme!

In dubio pro humanitate practica/concreta - etiam pro creaturis et in sys-
temis.

Literaturverzeichnis

Baranzke, Heike. ,, Was bedeutet ,Ehrfurcht® in Albert Schweitzers Verantwortungsethik?®, Syn-
thesis philosophica 2012, issue 27: 7-29.

Birnbacher, Dieter (Hg.). Okologie und Ethik. Stuttgart: Reclam 1980.

Birnbacher, Dieter.: Verantwortung fiir zukiinftige Generationen. Stuttgart 1988.

Birnbacher, Dieter.: Klimaethik. Stuttgart: Reclam 2016.

Frankena, William K. Analytische Ethik. Miinchen: dtv, 1972.

Gesang, Bernward. K/imaethik. Berlin: Suhrkamp, 2011.

Giinzler, Carl. ,Ehrfurcht vor dem Leben - Albert Schweitzers Ethik als Grundimpuls fiir
die Umwelterziehung®. In Carl Giinzler, Ludwig Kerstiens, Lutz Mauermann, Franz Pog-
geler, Hans-Joachim Werner, Ethik und Erziehung, 171-199. Stuttgart-Berlin-Koln-
Mainz: Kohlhammer, 1988.

Giinzler, Carl. ,Ehrfurchtsethik und Umwelterziehung. Zur padagogischen Fruchtbarkeit
der Schweitzerschen Ethik®. In Albert Schweitzer heute, hrsg. von Carl Giinzler, Erich
Gréfler, Bodo Christ, Hans H. Eggebrecht, 110-124. Tiibingen: Katzmann, 1990.

Giinzler, Carl. Albert Schweitzer: Einfiihrung in sein Denken. Miinchen: Beck 1996.

Giinzler, Carl, Hans Lenk. ,Ethik und Weltanschauung. Zum Neuigkeitsgehalt von Albert
Schweitzers ,Kulturphilosophie III“. In Carl Giinzler, Erich Grafler, Bodo Christ, Hans
H. Eggebrecht (Hg.), A/bert Schweitzer heute, 17-51. Tiibingen: Katzmann, 1990.

Jonas, Hans. Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt/M: Insel, 1979.

Kant, Immanuel. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In Werke, TB-Akademie-Textaus-
gabe. Bd. IV. Berlin: de Gruyter, 1968.

Kant, Immanuel. Metaphysik der Sitten. In Werke, TB-Akademie-Textausgabe. Bd. VI.
Berlin: de Gruyter, 1968.\

% Vgl. Hans Lenk, Konkrete Humanitit (Frankfurt: Suhrkamp, 1998); Hans Lenk, A/bert Schweit-
zer — Ethik als konkrete Humanitat (Miunster: LIT, 2000).

43



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Kant, Immanuel. Kritik der praktischen Vernunft. In Werke, TB-akademie-Textausgabe. Bd.
VI. Berlin: de Gruyter, 1968.

Kant, Immanuel. Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft. In Werke, TB-Aka-
demie-Textausgabe. Bd. VI. Berlin: de Gruyter, 1968.

Leftingwell Albert. “An ethical basis for humanity to animals”. Arena 10 (1894).

Lenk, Hans. Pragmatische Vernunft. Stuttgart: Reclam 1979.

Lenk, Hans. ,Verantwortung fiir die Natur®. Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 8,
H. 3 (1983): 1-18.

Lenk, Hans. 7agebuch einer Riickreise an einen nie zuvor besuchten Ort: Lambarene. Stuttgart:
Radius 1990.

Lenk, Hans. Einfiihrung in die angewandte Ethik. Stuttgart: Kohlhammer 1997.

Lenk, Hans. Konkrete Humanitat. Frankfurt: Suhrkamp 1998.

Lenk, Hans. A/bert Schweitzer — Ethik als konkrete Humanitat. Miinster: LIT 2000.

Lenk, Hans. Global TechnoScience and Responsibility. Berlin: LIT 2007.

Lenk, Hans. Umweltvertriglichkeit und Menschenzutraglichkeit. Karlsruhe: KIT 2009.

Lenk, Hans. Das flexible Vielfachwesen. Weilerswist: Velbriick 2010 (2. A. 2011).

Lenk, Hans. Human-soziale Verantwortung. Bochum-Freiburg: projektverlag, 2015.

Lenk, Hans. Humanité et responsabilité. Bochum-Freiburg: projektverlag, 2016.

Lenk, Hans. Human zwischen Oko-Ethik und Okonomik. Bochum: projektverlag, 2018.

Lenk, Hans. Not a Long Way to Concrete Humanity? Bochum-Freiburg: projektverlag 2019.

Lenk, Hans, Matthias Maring. Natur - Umwelt — Ethik. Miinster: LIT, 2003.

Luy, Jorg. ,,Welche Rechte haben Tiere?, Spektrum der Wiss., Dez. 2016: 80-84.

Lenk, Hans, Giinter Ropohl (Hg.). Technik und Ethik. Stuttgart: Reclam, 1987 (2. A. 1989).

Martensen, Hans Lassen. Dje christliche Ethik (Dan. Orig. 1871-1878), 2 Bd. Karlsruhe: 1887.

Meyer-Abich, Klaus Michael. Frieden mit der Natur. Freiburg: Herder, 1979.

Passmore, John. ,Den Unrat beseitigen“. In Okologie und Ethik, hrsg. von Dieter Birnbacher,
207-246. Stuttgart: Reclam, 1980.

Lenk, Hans. ,,Herausforderung der Ethik durch technologische Macht®. Bitburger Gespriche
1981, Gesellschaft fiir Rechtspolitik Trier. Miinchen: Beck.

Platon, Kritias. In Sdmtliche Werke, Bd. 5. Hamburg: Rowohlt 1959.

Regan, Tom, Peter Singer (Hg.). Animal Rights and Human Obligations. Englewood Cliffs: Free
Press, 1976.

Reiner, Hans. ,,Die Zukunft der Ethik Albert Schweitzers®. Journal of Value Inquiry 1968, issue
2:157-62.

Schwantje, Magnus. 7iermord und Menschenmord. Berlin, 1919.

Schwantje, Magnus 77erschlachtung und Krieg. Berlin, 1928 (2. erw. A.u.d.T.: Ehrfurcht vor
dem Leben. Briiderlichkeit und Vegetarismus. Zirich: Verlag Volksgesundheit, 1949).

Schweitzer, Albert. Gesammelte Werke. 5 Bde. Miinchen: Beck, o. J.

Schweitzer, Albert. Kultur und Ethik. 2. A. Miinchen: C.H. Beck, 1960 (Orig. 1923).

Schweitzer, Albert. Was sollen wir tun?Heidelberg: Lambert-Schneider, 1974.

44



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Schweitzer, Albert. Wie wir iiberleben konnen, hrsg. von Harald Schiitzeichel. Freiburg: Her-
der, 1994.

Schweitzer, Albert. Aus meinem Leben und Denken. Hamburg: F. Meiner, 1980.

Schweitzer, Albert. Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben. Kulturphilosophie I11,
hrsg. von Claus Giinzler, Johann Ziircher. 2 Bde. Miinchen: Beck, 1999.

Spaemann, Robert. ,, Technischer Eingriff in die Natur als Problem der politischen Ethik®.
In Okologie und Ethik, hrsg. von Dieter Birnbacher, 180-206. Stuttgart: Reclam, 1980.

Streszczenie

Odpowiedzialnoé¢ za przyrode, humanizm i szacunek dla zycia
od Kanta do Schweitzera

Miedzyludzka etyczna odpowiedzialnos¢ i obowigzki wobec innych istot zywych wediug
Alberta Schweitzera etyki ,,szacunku dla zycia”. Poszerzona, ogélna i praktyczna odpowiedzial-
nos¢ za ,przyrode” — w szczegoélnosci za ingerencje i szkody w ekosystemach w obliczu nara-
stajacego kryzysu klimatycznego i zagrozen ekologicznych. Co ma dzi$§ oznacza¢ imperatyw
»konkretnego humanizmu” i jak mozemy urzeczywistni¢ oraz, co wazniejsze, zmaterializowac
takie cele i warto$ci? Na koniec pewne praktyczne tezy normatywne.

Stowa kluczowe: ludzka odpowiedzialnos¢, odpowiedzialnoé¢ za przyrode, szacunek dla
zycia, ,konkretny humanizm”

Summary

Responsibility for Nature, Humanity and Reverence for Life
from Kant to Schweitzer

Ethical/moral responsibility between humans and duties/obligations for other creatures
after Albert Schweitzer’s ethics of “Reverence for Life”. Extended responsibility for “Nature” in
general and practice - in particular for encroaching on and intruding in ecosystems facing the
extant climate crisis and ecological dangers. What do the imperatives of “concrete humanity”
or practical “humaneness” mean - and how can we realize and, more important, materialize
these aims and values? Some practice-oriented theses are sketched out.

Keywords: Responsibility for humans, duties regarding natural creatures, extended re-
sponsibilities, “concrete humanity”

45



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 13/01/2026 01:47:00
Hans Lenk, Naturverantwortung, Humanitét und Lebensehrfurcht ...

Informacje o Autorze:

HANS LENK, profesor emerytowany, Instytut Technologii w Karlsruhe, Niemcy; e-mail:
hans.lenk@kit.edu

46


http://www.tcpdf.org

