
 

49 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 23/ 2017 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2017.23.49 

 

Stoicka koncepcja  

„wewnętrznej warowni” 

 

Przemysław Paczkowski 

 https://orcid.org/0000-0001-7493-4154 

  
 

Przedmiotem artykułu jest „warownia wewnętrzna”, której budowa była filozoficznym 

celem stoickiego mędrca. Wiązała się ona z radykalną przemianą świadomości, pojmowaną 

jako nieustanna praca nad sobą, aby uczynić się człowiekiem wolnym. Wolność bowiem nie 

była w filozofii stoickiej kwestią zewnętrznych uwarunkowań, lecz wewnętrznego nastawie-

nia. Warownia wewnętrzna zabezpiecza obszar wolności człowieka. A wolność ta pokrywa się 

z trze-ma obszarami aktywności duchowej: wolnością osądu, wolnością pragnienia i wolno-

ścią emocji. Stoik pragnął autarkii – w tych obszarach, na które pozwala mu przeznacze-

nie i  ludzka natura. 

 

Słowa kluczowe: stoicyzm, autarkia, świat wewnętrzny

 

 

O wewnętrznej warowni pisze Marek Aureliusz w Rozmyślaniach: „niezdo-

bytą warownię przedstawia dusza wolna od namiętności. Nie ma bowiem czło-

wiek żadnego silniejszego schronienia, dokąd uciekłszy byłby na przyszłość nie-

zdobyty”1. Budowa duchowej twierdzy była filozoficznym celem stoika, wiązała 

                                                             

PRZEMYSŁAW PACZKOWSKI, doktor habilitowany, profesor Uniwersytetu Rzeszowskiego, 

Instytut Filozofii, Uniwersytet Rzeszowski; adres do korespondencji: al. T. Rejtana 16C, 35–959 Rze-
szów; e-mail: pacz.przem@wp.pl 

 
1 Marek Aureliusz, Rozmyślania, VIII.48, tłum. Marian Reiter (Warszawa: Państwowe Wydaw-

nictwo Naukowe, 1988). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

50 

 

się z radykalną przemianą świadomości, pojmowaną jako ciągłe dzieło, jako nie-

ustanna praca nad sobą, aby uczynić się człowiekiem wolnym. Prawdziwa wol-

ność bowiem nie jest kwestią zewnętrznych uwarunkowań, lecz wewnętrznego 

nastawienia. Głosząc tę myśl, poszli stoicy śladami Sokratesa, który – szczególnie 

w tradycji kynickiej, wywodzącej się z nauk Antystenesa – realizował ideał do-

skonałej niezależności (autarkia). A myśl tę uczynili stoicy jednym z najważniej-

szych toposów europejskiej kultury filozoficznej. 

Co niesie ze sobą idea wewnętrznej warowni? Filozofa stoickiego odróżnia 

od zwykłego człowieka nastawienie wobec zewnętrznego świata i umiejętność 

odróżnienia tego, co obiektywne, od tego, co subiektywne. „Wszędzie i zawsze 

jest w twojej mocy z teraźniejszości czuć się bogobojnie zadowolonym, w sto-

sunku do ludzi [...] zachowywać należną sprawiedliwość i ćwiczyć się w przeni-

kaniu spostrzeżeń, by się co rozumem nie sprawdzonego [do twej myśli P.P.] nie 

wdarło”2. Szkoła stoicka uczyła zatem swoich adeptów, jak mogą skutecznie od-

działywać na własną psychikę; jak mogą panować nad wewnętrznym dyskursem; 

inaczej mówiąc – jak człowiek winien zachowywać zgodność z samym sobą. Uży-

wając współczesnej kategorii, można powiedzieć, że stoik uczył się żyć autentycz-

nie. W doktrynie stoickiej oznaczało to zdolność bronienia się przed nieobiek-

tywnymi wyobrażeniami o świecie; odczuwania upodobania w losie, który jest 

człowiekowi wyznaczony; traktowania innych sprawiedliwie, a więc z szacun-

kiem dla ich wolności. W tym duchu interpretuje stoicyzm Pierre Hadot i choć 

widać w jego interpretacji wyraźne wpływy egzystencjalnej koncepcji wolności 

oraz Nietzscheanizmu, to jest ona spójna w duchu (nawet jeśli nie zawsze – w  li-

terze) z oryginalnymi tekstami stoickimi3.  

Przedmiotem artykułu jest wspomniana „warownia wewnętrzna” – jej cel 

i „architektura”. Mówiąc metaforycznie: styl, w którym stoik wznosił swoją we-

wnętrzną twierdzę należy określić jako funkcjonalizm. Artykuł ma charakter hi-

storycznej rekonstrukcji, ale  ponieważ jestem głęboko przekonany o wspólnocie 

egzystencjalnego doświadczenia między ludźmi Antyku a współczesnym czło-

wiekiem, traktuję wskazówki stoickich filozofów jako mądrość uniwersalną, 

uczącą nas czegoś i dzisiaj. W epoce, która tak silnie zachęca do życia autentycz-

                                                             

2 Tamże, VII.54. 
3 Zob. Pierre Hadot, Twierdza wewnętrzna. Wprowadzenie do „Rozmyślań” Marka Aureliusza, 

tłum. Piotr Domański (Kęty: Wydawnictwo ANTYK, 2004). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

51 

 

nego, stoicka koncepcja na nowo ukazuje swoje walory w kwestii autokreacji i  au-

toterapii, oferując wzorzec rozumnego kształtowania przez jednostkę własnego 

życia. 

 

 * 

 

Marek Aureliusz nazywa ową warownię ustroniem, miejscem schronienia, 

odosobnienia, usunięcia się4. Ludzie szukają takich miejsc w górach, nad mo-

rzem, na wsi; tęsknią za nimi. A przecież każdy człowiek nosi największe ustronie 

w sobie, mówi autor Rozmyślań, najskuteczniejsze i najbezpieczniejsze, w które 

może się usunąć, kiedy tylko zechce. Rozmyślania Marka Aureliusza (w orygi-

nale: ta eis heauton – do samego siebie) są świadectwem jego codziennej, regu-

larnej praktyki chronienia się w wewnętrznej warowni, pionowania postawy i od-

nawiania wolności. To dzieło to dialog z sobą samym, mający na celu automody-

fikację, ćwiczenie lub terapię duszy. Szkoły hellenistyczne, podobnie jak później-

sza filozofia rzymska, kontynuowały tradycję Platońską, w której filozofia, w swej 

terapeutycznej funkcji, porównywana była do medycyny. Podczas, gdy tamta zaj-

muje się chorym ciałem, filozofia leczyć ma chorą duszę. Przy czym, zgodnie 

z  koncepcją hipokretejską, choroba rozumiana jest jako odejście od stanu natu-

ralnego, leczenie zaś polega na przywróceniu naturalnej harmonii5. Dusza chora 

zatem to dusza nieświadoma swej natury i celu, nieszczęśliwa, poddająca się pra-

gnieniom, które nie służą jej dobru. Najskuteczniejszym lekarstwem dla chorej 

duszy, jak o tym mowa w Platońskim Fajdrosie, są podawane jej myśli6. Potrafią 

one sprawić, że człowiek sam zapragnie się zmienić. W poplatońskiej filozofii po-

wstało mnóstwo opowieści, wykorzystujących ten motyw w celach protreptycz-

nych. Czytamy o zbawiennych skutkach, jakie miały – dla niektórych jego towa-

rzyszy – rozmowy z Sokratesem7; o wstrząsie, jakiego doznawali słuchacze filo-

zoficznych wykładów; o porzucaniu dotychczasowego trybu życia pod wpływem 
                                                             

4 Marek Aureliusz, Rozmyślania, IV.3. 
5 O wpływie, jaki ta medyczna koncepcja wywarła na filozofię, pisałem w książce Filozoficzne 

modele życia w klasycznym antyku (Rzeszów: Wydawnictwo UR, 2005). 
6 Platon, Fajdros 270b, tłum. Władysław Witwicki, w: Platon, Dialogi, t. II  (Kęty: Wydawnictwo 

ANTYK, 1999). 
7 W tym wypadku dodatkowym czynnikiem był słynny Sokratejski eros, o którym czytamy nie 

tylko w Uczcie Platona, ale także, na przykład, w zachowanych fragmentach Ajschinesowego dialogu 

Alkibiades. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

52 

 

lektury filozoficznego tekstu. Ta wywodząca się od Sokratesa i jego uczniów tra-

dycja, rozwijana następnie w Akademii i Likejonie oraz w kynickiej praktyce dia-

tryb, zaowocowała całym kanonem terapeutycznych formuł, dogmatów, sylogi-

zmów, obrazów, ogólnie – filozoficznych toposów służących formowaniu duszy. 

Pół tysiąca lat po Platonie Marek Aureliusz miał już zatem do dyspozycji olbrzymi 

materiał, który mógł stanowić budulec jego warowni wewnętrznej. 

Budowanie twierdzy wewnętrznej odbywa się na trzech planach. W filozofii 

stoickiej prawdopodobnie od Epikteta wywodzi się to rozróżnienie na trzy sfery 

aktywności duszy: wartościowanie rzeczy (hypolepsis), impuls do działania 

(horne) oraz pragnienie (orksis)8. Da się je wywieść z działań i możności, które 

Platon przypisał trzem częściom duszy: w Politei rozumna, popędliwa i pożą-

dliwa część duszy odpowiedzialne są, odpowiednio, za wydawanie sądów, odczu-

wanie emocji i żywienie pragnień9. W tych trzech sferach przejawia się, według 

stoików, cała aktywność duszy i definiują one w dodatku w pełni obszar naszej 

wolności: człowiek jest wolny w tym, co sądzi o rzeczach; w tym, jakie uczucia 

budzą w nim rzeczy; oraz w tym, których rzeczy pragnie, a które budzą jego od-

razę. Ale też w niczym więcej. 

Fundamentem, na którym wznoszona jest wewnętrzna warownia i zarazem 

najważniejszym stoickim dogmatem w odniesieniu do duszy jest teza, że to nie 

rzeczy nas niepokoją, lecz nasz sąd o rzeczach. To człowiek nadaje rzeczom war-

tość lub odmawia jej im, a z wartościowania biorą się nasze uczucia wobec rzeczy 

i nasze pragnienia. Stoicka koncepcja poznania głosi, że nie mamy wpływu na 

treści, jakie nasze ciało, poprzez zmysły, odbiera z zewnętrznego świata. Ale jest 

już naszą sprawą stwierdzanie – w wolnym osądzie – czym te treści są dla nas, 

czyli jaką mają wartość (aksia). Wolność tego osądu bierze się stąd, że wartość nie 

należy do treści postrzeżenia, tylko jest dodatkiem, biorącym się z aktywności 

duszy. Dowodem na nią jest nasza zdolność do zmieniania osądu, a także do ćwi-

czenia się w wyrabianiu właściwego stosunku do rzeczy. A „właściwy” znaczy dla 

                                                             

8 Zob. Epiktet, Diatryby I.1, w: Epiktet, Diatryby. Encheiridion, tłum. Leon Joachimowicz (War-

szawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1961), cyt. za: Hadot, Twierdza, 93. 
9 Platon, Państwo 580d, tłum. Władysław Witwicki (Warszawa: Wydawnictwo AKME, 1990). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

53 

 

stoika: adekwatny; adekwatny do rzeczy samej – stosunek, który nie jest wypa-

czony przez nasze mylne wyobrażenia (phantasia)10 na temat rzeczy. Otóż dusza 

ma zdolność do wchodzenia w polemikę z własnymi wyobrażeniami; niewyćwi-

czona może im ulegać, tak jak niewyćwiczony rozmówca może ulegać pozornym 

rozumowaniom – sofizmatom. Ale podobnie jak w przypadku sofizmatów, rów-

nież w odniesieniu do wyobrażeń można się wyuczyć umiejętności ich odpiera-

nia11. Polegać może ona na przykład na odzieraniu wyobrażeń z otoczki konwen-

cjonalnych ocen i opinii, które wychodzą poza czystą naturę rzeczy12. Jak w przy-

padku wina czy mięsa: jeśli ktoś ma skłonność do nadużywania trunków albo do 

wystawnego jedzenia, to powinien przetłumaczyć sobie, że wino to tylko sfer-

mentowany sok z winogron, udeptanych nogami wieśniaków; a pieczeń to spa-

lony trup zwierzęcia13. Inną metodą odpierania nieadekwatnych wyobrażeń jest 

ciągłe konfrontowanie własnych ocen ze stoicką zasadą moralną, głoszącą, że je-

dyne zło, to zło moralne – występek. Nie są zatem prawdziwym złem wydarzenia, 

na które nie mamy wpływu, jak śmierć bliskich, choroba, katastrofa okrętu; ani 

takie, które wynikają ze złej woli innych: fałszywe oskarżenie, wydziedziczenie 

itp. Stoik ćwiczy się w ciągłym uświadamianiu sobie tej prawdy. 

Jak już wspomniałem, fundamentem warowni wewnętrznej jest stoicka za-

sada, która głosi, że rzeczy w nas nie wnikają. Wrażenia zmysłowe są domeną 

ciała, do duszy natomiast przeniknąć może tylko to, na co ona udzieli przyzwole-

nia. Osądy, uczucia i pragnienia są wolnymi aktami duszy. Sfera wolności po-

krywa się ze sferą moralności, określoną przez kategorie dobra i zła. Dobrem jest 

tylko to, co czyni człowieka cnotliwym; złem – wszystko, co wytwarza w nim 

wady. Marek Aureliusz posługuje się definicją negatywną: nic nie jest dobrem, co 

nie czyni cię sprawiedliwym, rozsądnym, odważnym i wolnym; nic nie jest złem, 

                                                             

10 Wyobrażenie nie musi być mylne; stoicy rozróżniali wyobrażenia kataleptyczne (wywołane 

przez przedmiot rzeczywiście istniejący i całkowicie z nim zgodne) oraz niekataleptyczne. Zob. Dioge-

nes Laertois, Żywoty i poglądy słynnych filozofów, VIII.1, 46, tłum. Irena Krońska, Kazimierz Leśniak 

i Witold Olszewski (Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1988).  
11 Epiktet, Diatryby III.8. 
12 Sartre (nie powołując się na nauki stoików, choć z pewnością przy ich znajomości) w podobny 

sposób opisywał sposób, w jaki rzucił palenie – oczyszczając tę czynność z wszelkich kulturowych 

i  osobistych skojarzeń; zob. Jean-Paul Sartre, Byt i nicość, tłum. Jan Kiełbasa et al. (Kraków: Wydaw-

nictwo Zielona Sowa, 2007), 732–233. 
13 Zob. Marek Aureliusz, Rozmyślania, IX.36. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

54 

 

co nie stwarza wad przeciwnych tym cnotom14. Nie jest więc dobrem ani bogac-

two, ani sława, ani przyjemność zmysłowa, ani sylogizmy. Dobrem jest tylko to, 

co zgodne z Naturą. Stoicyzm był systemem opartym na pewnej wizji natury 

świata i człowieka, na pewnych podstawowych dogmatach. Z ogólnych dogma-

tów wyprowadzane były zasady bardziej szczegółowe. W etyce absolutnie najwyż-

szą zasadą stoicką jest ta, że jedynym dobrem jest dobro moralne, cnota. Wyni-

kają z niej szczegółowe tezy, na przykład, że ból nie jest złem; że nie mogę doznać 

zła od innych, a jedynie od siebie; że wstydzić można się jedynie zła moralnego; 

że nieszczęście i przykrość są wyłącznie sprawą naszego wewnętrznego osądu; 

że  wszelki niepokój rodzi się w duszy, a nie przychodzi z zewnątrz15.  

W związku z powyższym, kolejna metoda odpierania nieadekwatnych wy-

obrażeń polega na budowaniu ciągów perswazyjnych, przekonywaniu duszy sy-

logizmami, a także wywodami retorycznymi, literackimi czy rozważającymi apo-

rie. Argumentację można podsycać obrazami: dawno minione sławy Hadriana 

czy Katona uświadomić powinny stoikowi, że jedyne, o co warto się starać, to 

cnota i zdolność pogodnego przyjmowania losu16. Nagromadzenie dowodów 

i  obrazów wzmacnia ich moc perswazyjną – pozwala pogrubić mury wewnętrz-

nej warowni, aby stoik czuł się w niej absolutnie bezpieczny. I tak: jeżeli ktoś iry-

tuje się z powodu złośliwych, natrętnych, aspołecznych i podstępnych ludzi, któ-

rych spotyka codziennie, powinien uświadomić sobie: 1) że wady te są u nich 

wynikiem braku rozeznania dobra i zła; 2) że człowiekowi, który ma rozeznanie 

dobra i zła (scil. stoikowi), nikt zła uczynić nie może; 3) że inni, nawet nieroz-

sądni, są naszymi bliźnimi nie z powodu pokrewieństwa krwi, lecz boskiego pier-

wiastka, który w sobie noszą, i że wbrew naturze jest szkodzenie bliźniemu, 

a  gniew jest takim właśnie szkodzeniem.  

Wiedza o Naturze jest koniecznym teoretycznym fundamentem najdrob-

niejszego nawet działania stoika, a dogmat, że świat jest jak państwo przekonywać 

ma do życzliwej i braterskiej postawy wobec innych ludzi, jedni są bowiem stwo-

rzeni dla drugich, a nikt nie został stworzony tylko dla siebie. 

Budując w duszy warownię, ugruntowuje w niej stoik trzy cnoty: prawdę, 

sprawiedliwość i umiarkowanie, oraz trzy postawy: obiektywny osąd rzeczy, spra-

wiedliwość i miłość wobec bliźnich oraz zgodę na los. Do tego sprowadza się 
                                                             

14 Tamże, VIII.1. 
15 Por. Hadot, Twierdza, 48 n. 
16 Marek Aureliusz, Rozmyślania, IV.33. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

55 

 

ludzka wolność. Rozważmy zatem jej poszczególne obszary. 

A. Wolność osądu. Jest zdolnością uczynienia „rzeczy w sobie” – „rzeczą dla 

nas”, sprawiania, by wszystkie zjawiska ukazywały się nam takimi, jakimi chcemy, 

aby się ukazywały. Z pewnym jednak ograniczeniem: dusza ma wolność w odnie-

sieniu do wartości, jaką przypisuje zjawisku. Wyjaśnijmy to. Stoicka koncepcja 

poznania rozróżniała w procesie poznania materialnej rzeczywistości następujące 

fazy. Rzecz, oddziałując fizycznie na nasze zmysły, wywołuje aisthesis – cielesne 

wrażenie. Przeniesione do duszy, wytwarza w niej ono phantasia – wyobrażenie, 

duchowy obraz przedmiotu, jego symbol, który jest jednocześnie modyfikacją sa-

mej duszy (pathos). Modyfikacji z kolei towarzyszy refleksja (dianoia) na temat 

natury rzeczy, która ów obraz wywołała, oraz osąd na jej temat – hypolepsis. 

Phantasia jest bierną reakcją duszy17; dianoia zaś jest jej czynnym aktem. Ostat-

nim elementem procesu poznania jest przyzwolenie na osąd lub jego brak – syn-
katathesis18. Oto przykład: słyszymy grzmot. Jego duchowy obraz to phantasia; 

towarzyszy mu osąd wartościujący (hypolepsis): stwierdzamy, że grzmot jest 

czymś przerażającym. Człowiek nierozumny mu zaufa, bo ma skłonność ufania 

pierwszym odruchom duszy. Ale mędrzec powie: nie! Grzmot jest czymś zgod-

nym z prawami przyrody; jako taki nie jest niczym przerażającym, wbrew pierw-

szemu odruchowi lęku, jaki we mnie wywołał. Podobnie: ktoś mówi o mnie źle; 

to obiektywny fakt. Ale czy wyrządza mi tym zło? Nie – to osąd niezgodny z do-

gmatem, że nikt i nic nie może mi wyrządzić zła, bo jedyne zło to zło moralne, 

wada duszy. Ten osąd jest zatem nieadekwatny. 

Rzeczy i zjawiska nie mogą zdobyć wewnętrznej warowni, nie mają do niej 

dostępu, są zewnętrzne wobec nas i nic o sobie nie twierdzą. Są jedynie przyczyną 

wywołującą obraz w duszy. Obraz jest impulsem do refleksji i osądu, ale o samym 

osądzie decyduje swobodnie dusza. Tę wolną zasadę kierowniczą duszy, swobodę 

w osądzaniu rzeczy i definiowaniu ich „dla nas”, ale także swobodę w przekształ-

caniu siebie i odpowiedzialności za swój spokój, nazywali stoicy hegemonikon. 
Istniały praktyczne zalecenia, jak kształtować w sobie tę zasadę, sprowadzające 

się do wytyczania granic hegemonikon, granic własnego „ja”. Trzeba nauczyć się 

oddzielać to, co jedynie „moje” (ciało, pneuma), od tego, czym jestem ja sam. 

Stoik ćwiczył się w tym, oddzielając w myśli kolejne kręgi rzeczy „zewnętrznych” 
                                                             

17 Choć istnieją i phantasiai będące wytworem twórczej aktywności duszy, polegającej na możli-

wości swobodnego łączenia różnych obrazów. 
18 Zob. Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy słynnych filozofów, VIII.1, 49. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

56 

 

wobec hegemonikon, a więc – innych ludzi, przeszłość i przyszłość, mimowolne 

emocje, bieg zdarzeń. Wolność duszy polega na jej zdolności do uniezależnienia 

się od tych zewnętrznych wobec niej rzeczy, czyli na zdolności zbudowania we-

wnętrznej warowni. 

Warto jednak w tym miejscu dodać, że stoicy wyróżniali jeszcze bardziej 

podstawową wolność – pierwotny wybór egzystencjalny między dobrem a złem 

jako celem indywidualnego życia. Epiktet nazwał ją prohairesis19; to z niej wziąć 

się może dopiero wola zbudowania warowni wewnętrznej, czyli samo pragnienie 

bycia wolnym w odniesieniu do rzeczy. 

B. Wolność pragnienia, druga sfera aktywności duszy, skutkować może 

cnotą umiaru – właściwą ze względu na nasze dobro i spokój postawą wobec Na-

tury i zrządzeń losu, czyli pragnieniem tylko tego, co jest w zgodzie z Naturą. 

Mogę być niewolnikiem swoich pragnień, ale mogę też być ich panem – sam de-

cydować, których rzeczy pożądam. Stoicyzm zalecał tu przede wszystkim natu-

ralne – a nie konwencjonalne, kulturowe – definiowanie rzeczy, rozkładanie ich 

na elementy, odrywanie od pozornego wyglądu, niedodawanie wyobrażeń ob-

cych samej rzeczy. Należy obniżyć wartość rzeczy, aby nie dać jej zapanować nad 

nami. Wszystko, z wyjątkiem cnoty, ma wartość jedynie umowną – to radykalne 

twierdzenie zaczerpnęli stoicy z kynizmu. Stosowanie powyższej reguły dać ma 

człowiekowi kontrolę nad rzeczami i zjawiskami, tak by przeszłość go nie smu-

ciła, przyszłość nie trwożyła, a rzeczy nie budziły pożądania. Przeszłość zostaw 

za sobą, przyszłość pozostaw opatrzności, a teraźniejszość ułóż według zbożności 

i sprawiedliwość, powie Marek Aureliusz. A wtedy całe szczęście, jakie próbujesz 

osiągnąć okrężną drogą, możesz mieć teraz. Tylko teraźniejszość istnieje, tylko 

ona należy do nas. 

C. Wolność uczuć to zdolność wzbudzania takich emocji, które czynią nas 

panami naszych działań. Ludzie dają się opanowywać mimowolnym emocjom, 

takim jak strach, gniew, smutek. Ale stoicki mędrzec nie zdaje się w tej dziedzinie 

na to, co w nim wzbudzają rzeczy zewnętrzne. To byłaby „nierozwaga” (eikaio-
tes)20. On przejawia niewzruszoność (ataraksia) wobec rzeczy i zdarzeń zewnętrz-

nych, zaś sprawiedliwość jest zasadą, którą wybiera sam jako wewnętrzną po-

budkę do działań21. To czyni go wolnym i odpowiedzialnym. 
                                                             

19 Epiktet, Diatryby, II, 23, 5 n. 
20 Marek Aureliusz, Rozmyślania, II.5. 
21 Tamże, IX.31. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

57 

 

Warownia wewnętrzna kształtuje i zabezpiecza obszar wolności człowieka. 

Pokrywa się ona z obszarem aktywności duchowej. Nasza aktywność w świecie 

fizycznym może być wolna jedynie co do pobudek działań, nie co do ich prze-

biegu i skutków. Dlatego działania filozofa stoickiego podejmowane są zawsze 

z  myślą, że każda działalność może natrafić na przeszkodę; nie ma natomiast 

przeszkód dla dążenia i usposobienia22. Stoik podejmuje zatem wszelkie działania 

z wyraźnie wyznaczonym celem, a ostatecznym celem wszystkich jego działań 

jest życie zgodne z Rozumem. Niczego nie robi przypadkowo, wie jednak, że 

w  sferze samych działań ludzie muszą zdać się na niepewność i prawdopodo-

bieństwo: kiedy żeglują, sieją, toczą wojnę, żenią się, mają dzieci23. Marek Aure-

liusz wyzbył się już Platońskiego złudzenia, że filozofia może zmienić świat albo 

społeczeństwo; wierzył natomiast w to, że filozof ma zdolność zmienić siebie24 – 

aby zapewnić sobie maksimum szans na szczęście. 

Rozważmy na zakończenie pewną kwestię, charakterystyczną dla wszyst-

kich doktryn formułujących skrajne wymogi moralne. Stoicyzm, tak restrykcyj-

nie ograniczający dobro do dobra moralnego, musiał zmierzyć się z problemem 

motywacji do codziennych działań związanych z zaspokajaniem życiowych po-

trzeb człowieka25. Po co w ogóle podejmować takie działania, jak praca, wypeł-

nianie obowiązków rodzinnych, służba państwu? Wszystkie one należą do ob-

szaru rzeczy moralnie obojętnych, a więc niepodlegających pożądaniu ze 

względu na dobro ani niepodlegających odrzuceniu ze względu na zło. Jakim kry-

terium powinien posługiwać się stoik w prostych, codziennych wyborach: iść na 

spacer czy porozmawiać z przyjaciółmi; pozostać w łóżku czy wstać do pracy? Jak 

sformułować racjonalne zasady działania w tym obszarze? Stoicy określali to jako 

sferę obowiązków wobec natury człowieka (kathekonta), służących przetrwaniu: 

„Rankiem, gdy się niechętnie budzisz, pomyśl sobie: budzę się do trudu czło-

wieka. Czyż więc czuć się mam niezadowolony, że idę do pracy, dla której się zro-

dziłem i zesłany zostałem na świat? Czy na tom stworzony, bym się wygrzewał, 
                                                             

22 Tamże, V.20. 
23 Pisał o tym Seneka w O dobrodziejstwach (IV, 33); fragmenty zamieszczone w: Seneka, Myśli, 

tłum. Stanisław Stabryła (Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1987). 
24 Omówiłem tę kwestię szerzej w artykule: „»Filozof na tronie«. Polityczne aspiracje filozofii 

w antyku,” w: Wartości i idee a polityka, red. Katarzyna M. Cwynar (Rzeszów: Wydawnictwo UR, 

2016), 159–168. 
25 Z podobnym problemem zmierzyć się musiał wcześniej pirronizm; por. Diogenes Laertios, 

Żywoty i poglądy słynnych filozofów, IX.11, 62; 104; 107–108. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

58 

 

wylegując się w łóżku?”26. O takich obowiązkach związanych z zaspokojeniem 

potrzeb natury ludzkiej traktują liczne stoickie teksty z okresu rzymskiego: O ła-
godności, O gniewie, O miłości do dzieci, Zalecenia małżeńskie, O gadulstwie itp. 

Można je potraktować jako praktyczne wskazówki, ważne dla codziennego życia, 

choć niezwiązane z życiem moralnym. 

Dodajmy jeszcze, że stoicyzm, tak jak zresztą wszystkie późno-antyczne 

doktryny, realizował filozofowanie w tradycji, nie – przeciw niej. Stoik świadomie 

czerpie z dziedzictwa Heraklitejskiej fizyki, Sokratejskiej etyki, Platońskiej nauki 

o duszy, Arystotelesowskiej logiki, traktując je wszystkie jako wspólne dziedzic-

two duchowe człowieka, własność całej ludzkości, a nie danej szkoły. Późny An-

tyk realizował ideę philosophia perennis; możemy z niej czerpać do dzisiaj. 

 

 

Bibliografia 
 

Diogenes Laertois. Żywoty i poglądy słynnych filozofów . Tłum. Irena Krońska, Kazimierz Le-

śniak i Witold Olszewski. Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1988.  

Epiktet. Diatryby. Encheiridion. Tłum. Leon Joachimowicz. Warszawa: Państwowe Wydaw-

nictwo Naukowe, 1961. 

Hadot, Pierre. Twierdza wewnętrzna. Wprowadzenie do „Rozmyślań” Marka Aureliusza, 
Tłum. Piotr Domański. Kęty: Wydawnictwo ANTYK, 2004. 

Marek Aureliusz. Rozmyślania. Tłum. Marian Reiter. Warszawa: Państwowe Wydawnictwo 

Naukowe, 1988. 

Paczkowski, Przemysław. Filozoficzne modele życia w klasycznym antyku . Rzeszów: Wydaw-

nictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2005. 

Paczkowski, Przemysław. „»Filozof na tronie«. Polityczne aspiracje filozofii w antyku.” 

W: Wartości i idee a polityka, red. Katarzyna M. Cwynar, 159–168. Rzeszów: Wydaw-

nictwo UR, 2016. 

Platon. Fajdros. Tłum. Władysław Witwicki. W: Platon. Dialogi, t. II. Kęty: Wydawnictwo AN-

TYK, 1999. 

Platon. Państwo. Tłum. Władysław Witwicki. Warszawa: Wydawnictwo AKME, 1990. 

Platon. Uczta. Tłum. Władysław Witwicki. W: Platon. Dialogi, t. II. Kęty: Wydawnictwo AN-

TYK, 1999. 

Sartre, Jean-Paul. Byt i nicość. Tłum.  Jan Kiełbasa, Piotr Mróz, Rafał Abramciów, Remigiusz 

Ryziński i Paulina Małochleb. Kraków: Wydawnictwo Zielona Sowa, 2007. 

Seneka Myśli. Tłum. Stanisław Stabryła. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1987. 

                                                             

26 Marek Aureliusz, Rozmyślania, V.1. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

59 

 

 

 

Summary 
 

The Stoics’ Idea of the “Inner Fortress” 

 

The subject matter focuses on the “inner fortress”, the erection of which represented the 

Stoics’ philosophical goal . This involved a radical transformation of consciousness, perceived 

as a continuous effort to become a free man. For freedom in Stoic philosophy was a matter of 

internal mindset rather than an outcome of external conditions. The inner fortress secures the 

domains of human freedom covering three areas of man’s spiritual activity: the freedom of 

judgement, aspiration and  emotions. The stoic aspires to autarkia  in areas, where it is allowed 

by destiny and  human nature. 

 

Keywords: Stoicism, autarkia, inner world 

 

 

 

Zusammenfassung 

 

Das stoische Konzept der „inneren Festung“ 

 

Der Gegenstand des Artikels ist die „innere Festung“, deren Bau das philosophische Ziel 

eines stoischen Philosophen war. Sie verband sich mit einem radikalen Wandel des Bewusst-

seins, der als eine ununterbrochene Arbeit an sich selbst mit dem Ziel, ein freier Mensch zu 

werden, wahrgenommen wurde. Die Freiheit war nämlich in der stoischen Philosophie nicht 

die Frage der äußeren Bedingungen, sondern der inneren Einstellung. Die innere Festung ge-

währt den Bereich der menschlichen Freiheit. Diese Freiheit deckt sich mit drei Bereichen der 

geistigen Aktivität: der Urteilsfreiheit, der Bedürfnisfreiheit und der Gefühlsfreiheit. Der Sto-

iker verlangte nach Autarkie in jenen Bereichen, die ihm durch das Schicksal und die mensch-

liche Natur gestattet sind. 

 

Schlüsselworte: Stoizismus, Autarkie, innere Welt 

 
Information about Author: 

 
PRZEMYSLAW PACZKOWSKI, habilitated doctor, professor extraordinarius of University of 

Rzeszów, Institute of Philosophy, University of Rzeszów; address for correspondence: al. T. Rejtana 

16C, 35-959 Rzeszów, Poland; e-mail: pacz.przem@wp.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57



Przemysław Paczkowski, Stoicka koncepcja „wewnętrznej warowni” 

 

60 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:57

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

