
 

 

197 

 

Kultura i Wartości 

ISSN 2299-7806  

Nr 26/2018 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2018.26.197-220 

Przyczynek do filozoficznej genezy  

koncepcji Lebensweltu Jürgena Habermasa 
 

Rafał Michalski 1 

 https://orcid.org/0000-0002-9587-5074 

 

Artykuł stanowi próbę wskazania niezbadanych dotąd „pojęciowych antecedencji”, które 
tworzą fragment genealogicznego kontekstu, z jakiego wyłoniła się koncepcji Lebensweltu 

Jürgena Habermasa. Pierwsza część tekstu pokazuje zbieżności między tą koncepcją a pojęciem 
sfery prawa, którego używa Hegel w swojej filozofii. Prawo stanowi obszar życia społecznego, 

które obejmuje prawo stanowione, moralność oraz instytucje etyczności (rodzinę, społeczeń-
stwo obywatelskie oraz państwo). Wprawdzie Hegel nie oddziela jeszcze „prawa” od „systemu”, 

ale przypisuje mu cechy, które Habermas dostrzega w świecie przeżywanym (w swojej Teorii 
działania komunikacyjnego). W drugiej części artykułu zostaną zaprezentowane wątki proble-
mowe, które omawia Arnold Gehlen w swojej antropologii filozoficznej i teorii instytucji: reha-

bilitacja racjonalności instrumentalnej i techniki, koncepcja shabitualizowanej, bezrefleksyjnej 
wiedzy, która determinuje praktyki społeczne, geneza norm moralnych, etc. Autor pokazuje, że 

Habermas podejmuje te same wątki w swojej koncepcji Lebensweltu i dochodzi do podobnych 
konkluzji jak Gehlen.  

 
Słowa kluczowe: Lebenswelt, prawo, obowiązek, instytucja, refleksyjność, język 

 

  

                                                             

1RAFAŁ MICHALSKI, prof. UMK, dr hab., Instytut Filozofii, Uniwersytet Mikołaja Kopernika 
w Toruniu; adres do korespondencji: Instytut Filozofii UMK ul. Fosa Staromiejska 1a, 87-100 Toruń; e-

mail: metasis@umk.pl  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

198 

 

Uwagi wstępne 

 

Habermasowska koncepcja „świata życia" (Lebenswelt), jak wskazuje sam 

autor Teorii działania komunikacyjnego, pochodzi od Husserla i w wersji feno-
menologicznej socjologii została rozwinięta przez Alfreda Schutza. Świat życia 

(świat codzienny, przeżywany) to – w największym skrócie – coś danego, zasta-

nego, czego nie poddaje się w wątpliwość i co jest wspólnym kognitywnym i nor-

matywnym tłem dla wszystkich członków danej wspólnoty komunikacyjnej. 
„Świat życia ogranicza sytuację działania na modłę kontekstu, który się rozumie, 

ale o którym się nie mówi”1. Komponenty świata życia to: kultura (dostępny zasób 

wiedzy), społeczeństwo (mechanizm regulujący przynależność do grup społecz-
nych i zapewniający solidarność) i osobowość (kompetencje sprawiające że dany 

podmiot może uczestniczyć w procesach prowadzących do porozumienia)2. 

Wszystkie te komponenty składają się na sferę prywatną i publiczną oraz wyzna-
czają granice działania komunikacyjnego. Równoległym i antagonistycznym wo-

bec niego obszarem życia społecznego jest tak zwany system. Za Talcottem Par-

sonsem i w nawiązaniu do Niklasa Luhmanna, system można zdefiniować jako 
uporządkowany zbiór elementów, przejawiających tendencję do utrzymania ak-

tualnego zasobu i stanu struktur3. System tworzą państwo (władza polityczna) 

oraz gospodarka (ekonomiczna produkcja), a ich wyrazem jest strategiczne dzia-

łanie instrumentalne. Według Habermasa, do wyodrębnienia się systemu ze sfery 
komunikacyjnego Lebensweltu doprowadziła stopniowa instytucjonalizacja nie-

językowych mediów pieniądza i biurokratycznej władzy. W społecznościach tra-

dycyjnych „świat życia" i system stanowiły jedno. Dopiero w wyniku odczarowa-
nia świata dokonał się ich rozdział. Wraz z postępem procesu modernizacji system 

uniezależnił się do tego stopnia, że wkroczył w obszar świata życia, dokonując tym 

samym swoistej kolonizacji. Wskutek tego ucierpiała nie tylko integracja spo-
łeczna, ale także świadomość potoczna, której pozbawiono mocy syntezującej oraz 

poddano dotkliwej fragmentaryzacji4. 

                                                             

1 Jürgen Habermas, Teoria działania komunikacyjnego, t. 2, tłum. Andrzej M. Kaniowski (Warszawa: 

PWN, 2002), 234. 
2 Tamże, 244. 
3 Tamże, 405. 
4 Tamże, 636. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

199 

 

 Poprzestańmy na tej wstępnej, skrótowej rekonstrukcji głównych założeń 

Habermasowskiej teorii Lebensweltu. W dalszej części artykułu spróbujemy od-

tworzyć niezbadany dotąd genealogiczny kontekst jej powstania. Używamy tutaj 
świadomie pojęcia „genealogiczny” w Nietzscheańskim znaczeniu narracji o po-

chodzeniu pewnych pojęć, która rezygnuje z kategorii kauzalnych. Nie będziemy 

zatem tropili bezpośrednich powiązań, filozoficznej recepcji wcześniejszych teo-
rii, lecz wskażemy pojęciowe antecedencje ważne dla zrozumienia kategorii świata 

przeżywanego, chociaż Habermas nie powołuje się na nie explicte. W pierwszej 

kolejności pokażemy, że wizja sfragmentyrazowanej rzeczywistości społecznej, 
będącej rezultatem procesów modernizacyjnych, odsyła do obrazu premoderni-

stycznej, organicznej wizji całości bytu społecznego. U Habermasa wizja ta funk-

cjonuje jako rodzaj kontrastowego tła dla przedstawionej przez niego diagnozy 

spluralizowanej współczesności. Pozostawiamy otwartym pytanie, czy taki zespo-
lony organicznie w medium tradycji świat w ogóle kiedykolwiek istniał. Wydaje 

się, że ostatnią (w istocie oscylującą między światem premoderny i moderny) fi-

lozoficzną próbą skonstruowania takiego monistycznego modelu societas była 
koncepcja sfery etyczności zaproponowana przez Hegla. Monizm tego modelu 

najwyraźniej dochodzi do głosu w nadziei pokładanej przez filozofa w niepodwa-

żalną i zjednującą moc Sittlichkeit, która ustanawia nadrzędny porządek norm 
i wartości spajających całe społeczeństwo. Należy jednak pamiętać, że Hegel stoi 

już na progu nowoczesności i przeczuwa nadchodzące przemiany, dlatego wyraź-

nie pokazuje, że apologizowaną przez niego społeczną Totalität drąży wewnętrzne 
rozdwojenie (Entzweiung). 

Pojawienie się na arenie dziejów społeczeństwa obywatelskiego, które redu-

kuje to, co ludzkie, do systemu zaspokajania partykularnych potrzeb5, oznacza 
w istocie, że człowiek po raz pierwszy mógł stać się podmiotem państwa i prawa. 

Dominująca w nim postawa rywalizacji i walki o przetrwanie, o sukces na rynku 

ograbia ludzkie doświadczenie z bytu historycznego. Redukcji i degradacji ulegają 

w nim ludzkie światy tradycji, a historyczności kultury przeciwstawia się cywili-
zacja przemysłowa i cechujące ją formy prawa, porozumiewania się i wykształce-

nia. Owo rozdwojenie na teraźniejszość społecznego bytu i przeszłość tradycji kul-

                                                             

5 W przeciwieństwie do Habermasa, Hegel sądzi, że społeczeństwo obywatelskie opiera się na gospo-

darce. W tym sensie, mimo dostrzeżenia decydującego wpływu procesów modernizacyjnych na kształt 

społeczeństwa, jego model pozostaje jeszcze na gruncie myślenia premodernistycznego. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

200 

 

turowej rodzi ponadto sprzeczność pomiędzy ludzkim bytem osobowym, zako-

rzenionym w moralnych, religijnych i duchowych więzach świata przeżywanego, 

a egzystencją nosicieli homogenicznej rzeczywistości zorganizowanej pod dyk-
tando imperatywów ekonomii kapitalistycznej. Heglowski świat przeżywany kon-

stytuują zatem dwie modalności, które zostają jednak „zniesione” na wyższym po-

ziomie instytucji etycznych. Habermasowski świat przeżywany oddziela się nato-
miast od systemu gospodarki opartej na działaniu instrumentalnym, a także od 

władzy politycznej, która u Hegla stanowiła zwieńczenie życia społecznego.  

W pierwszej części niniejszego artykułu spróbuję pokazać, że Habermasow-
ski Lebenswelt występuje u Hegla pod kryptonimem sfery prawa (obejmującej 

prawo stanowione, moralność oraz instytucje etyczności) i nie daje się jeszcze ode-

rwać od „systemu”. Ponadto wykażę, że u Hegla możemy odnaleźć charaktery-

styki świata przeżywanego wskazane w Teorii działania komunikacyjnego. 
W drugiej części artykułu ukazane zostaną wątki obecne w antropologii filozoficz-

nej i teorii instytucji Arnolda Gehlena, które podejmuje Habermas w swojej kon-

cepcji Lebensweltu. 
 

 

Heglowskie prawo  
jako prototyp premodernistycznego Lebensweltu 

 

Hegel opisuje proces społecznej integracji jako rozwój ludzkiej samowiedzy 
prowadzący do poszerzenia obszaru jednostkowej i intersubiektywnej wolności. 

Na planie ducha obiektywnego (obejmującego społeczne i polityczne instytucje, 

kulturowe artefakty, zasoby wiedzy i idee, a także sferę gospodarki i rynku) postęp 
przejawia się w dążeniu do eliminowania nieuzasadnionych nierówności społecz-

nych i – jakbyśmy dzisiaj powiedzieli – społecznego wykluczenia. Według Hegla, 

rozwój samowiedzy oraz gwarancję równości dla wolnych podmiotów zapewnia 

właściwie zrealizowana relacja uznania oparta na wzajemności pomiędzy pod-
miotami, w której każdy z nich traktuje innego jako równego sobie i jednocześnie 

odrębnego6. Ta relacja jest konstytutywna dla subiektywności, stajemy się bowiem 

indywidualnymi podmiotami tylko wówczas, gdy uznajemy suwerenność innego 

                                                             

6 Aktualizacja teorii społecznej wczesnego Hegla: Axel Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur mo-
ralischen Grammatik sozialer Konflikte (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003), 20–106. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

201 

 

podmiotu i sami jesteśmy uznani przez innych. Intersubiektywność oparta na re-

lacji uznania poprzedza zatem jednostkową tożsamość. 

Heglowską koncepcję dzieli od filozoficznego linguistic turn bez mała wiek 
intelektualnych zmagań, a jednak we wspomnianym zwrocie ku problematyce in-

tersubiektywności bez trudu możemy dostrzec zalążek idei działania komunika-

cyjnego, które zmierza do opartej na porozumieniu, niezakłóconej kooperacji. 
Z dzisiejszej perspektywy, zbudowanie relacji uznania pomiędzy autonomicz-

nymi podmiotami wydaje się możliwe jedynie w medium komunikacji językowej. 

Hegel, myśląc zgodnie z duchem swoich czasów, traktuje język jako nieproblema-
tyczny, przezroczysty środek artykulacji procesów myślowych, dlatego w ogóle 

nie uwzględnia tego aspektu konstytuowania się intersubiektywności. 

Zasada uznania przynależy w jego koncepcji do sfery etyczności (Sittlichkeit) 

promującej substancjalne cele samorealizacji i dobre życie, a nie formalne prawo 
Kantowskiej moralności (Moral). Etyczny porządek społeczeństwa nowoczesnego 

konstytuują trzy instytucjonalne całości: rodzina, społeczeństwo obywatelskie 

i państwo, które pozwalają pojedynczemu podmiotowi osiągnąć najwyższy sto-
pień indywidualnej wolności.  

Przy tej okazji warto odeprzeć dość często spotykany w literaturze tematu 

zarzut, że wywody Hegla w zamierzony bądź niezamierzony przez autora sposób 
prowadzą nieuchronnie do antydemokratycznych konsekwencji, tj. do podpo-

rządkowania praw jednostkowej wolności etycznemu autorytetowi państwa. Tego 

rodzaju krytyczną interpretację wspiera się najczęściej epigramem: „Co jest ro-
zumne jest rzeczywiste; a co jest rzeczywiste jest rozumne”7. Nawet powierz-

chowna znajomość Heglowskiej metafizyki nie pozwala odczytać tego ustępu jako 

apoteozy status quo i gloryfikacji istniejących instytucji. Termin rzeczywistość 
(die Wirklichkeit) etymologicznie wywodzi się od czasownika wirken (działać), 

zatem już sama geneza słowa wskazuje, że chodzi o rzeczywistość ukonstytuowaną 

przez ludzkie działanie w rozumieniu Giambattisty Vico, który tak właśnie poj-

mował historię. U Hegla pojęcie die Wirklichkeit odsyła do metafizycznego zało-
żenia, że w dziejach przejawia się uniwersalna, rozumna struktura, która progre-

sywnie dąży do aktualizacji w świecie społecznym. W sferze politycznej jej uciele-

śnieniem są jedynie takie instytucje, które faktycznie umożliwiają realizację odpo-
wiedniej dla danego momentu historycznego formy rozumności. Rzeczywistość 
                                                             

7 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Zasady filozofii prawa, tłum. Adam Landman (Warszawa: PWN, 

1969), 17. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

202 

 

nie jest tym samym tożsama ze wszystkim, co egzystuje. Hegel rozróżnia bowiem 

zjawiska, które ucieleśniają rozumną strukturę od zjawisk, które tego nie czynią. 

Odróżnia zatem egzystencję/istnienie (Dasein) od rzeczywistości (Wirklichkeit), 
która stanowi zaledwie część tego, co istnieje. W cytowanym epigramie Hegel nie 

wychodzi, jak sugerują liczni interpretatorzy, od postulatu, że to co faktycznie ist-

nieje, jest rozumem, ale od przekonania, że to co rozumne ma w sobie moc czy 
zdolność do urzeczywistnienia się w realnym historycznym świecie. Kilka stron za 

omawianym cytatem filozof dokonuje powyższego rozróżnienia expressis verbis: 

„Wszystko, co nie jest taką przez samo pojęcie założoną rzeczywistością, jest tylko 
przemijającym istnieniem, zewnętrzną przypadkowością, mniemaniem, pozba-

wionym mocy zjawiskiem, nieprawdą, złudzeniem itd.”8 Filozofia zawsze pozo-

staje ograniczona do ram wyznaczonych przez historyczny kontekst, w którym 

funkcjonuje, ale równocześnie, jak pisze Hegel, jest swoją własną epoką ujętą 
w myślach9. W istocie filozof podnosi do poziomu idei faktycznie istniejące urzą-

dzenia i instytucje. Zaproponowana przez niego „ideacja” polegała w tym przy-

padku na sprowadzeniu kulturowych wytworów człowieka do „pojęcia” czy ide-
ału, a tym samym na oczyszczeniu ich z przypadkowych i arbitralnych osadów 

historii. Filozofia nie poucza zatem, jaki świat być powinien w oparciu o jakiś wy-

spekulowany wzorzec, ale stara się ująć na poziomie idei, to co w rzeczywistości 
faktycznie istnieje. Postawy filozoficznej, zawartej w analizowanym epigramie, nie 

należy zatem utożsamiać z konformizmem i uległością wobec status quo. Hegel 

wielokrotnie powtarza, że poszukiwanie prawdy nie powinno cofać się przed pod-
ważaniem powszechnie przyjętych mniemań. Jednocześnie podkreśla jednak, że 

samo istnienie i natura instytucji publicznych nie mogą być z góry kwestionowane 

jako przeszkoda dla realizacji jednostkowej wolności. Tego rodzaju krytykanctwo 
wsparte na oderwanych, fikcyjnych modelach (np. umowy społecznej) oznacza 

bowiem ignorowanie aktualnej rzeczywistości. Heglowi nie chodzi więc o arbi-

tralne założenie, że rzeczywistość ma a priori charakter racjonalny, lecz o poszu-

kiwanie „ziaren rozumności” rozsianych w aktualnym świecie.  
Jeśli w naszym odczytaniu Hegla zmienimy słownik filozoficzny, to przy 

odrobinie dobrej woli dostrzeżemy tutaj intencję, która przyświeca również Ha-

bermasowi w jego teorii działania komunikacyjnego. Czymże innym, jak nie ową 
utajoną racjonalnością, jest bowiem niejawny, normatywny potencjał tkwiący 
                                                             

8 Tamże, 23. 
9 Tamże, 21. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

203 

 

w świecie przeżywanym, który tworzy niezawodny punkt oparcia dla codziennej 

praxis? Oczywiście, równie wyraźnie uwidacznia się tutaj różnica dzieląca ujęcia 

obu filozofów. Dla Hegla rzeczywistość przepojona ukrytym rozumem, który two-
rzy stabilne podłoże dla interakcji społecznych, stanowi pełen napięć, ale ostatecz-

nie dość spójny system zinstytucjonalizowanej etyczności, podczas gdy dla Haber-

masa zasób norm i reguł przenikających Lebenswelt jest kruchym i często wyma-
gającym rewizji rezerwuarem usankcjonowanych przez tradycję praktycznych 

i aksjologicznych rozstrzygnięć, które nie tworzą już żadnej integralnej całości, 

chociaż wciąż dostarczają jednostkom niezbędnych drogowskazów życiowych. 
Wzorce interpretacji, wartościowania i ekspresji ukryte w tle Habermasowskiego 

Lebenswelt mają charakter bezrefleksyjny, działają na mocy swojej oczywistości 

i dopiero w sytuacji konfliktu, niezgody artykułowane są na poziomie racjonal-

nego dyskursu. O podobnym zjawisku pisze Hegel, kiedy podkreśla, że impera-
tywna moc reguł etyczności płynie nie tyle z rozumowego poczucia obowiązku, co 

z właściwie uformowanej skłonności. Racjonalność przejawia się, według niego, 

na dwóch poziomach: w dziedzinie wiedzy, wyartykułowanych pojęciowo norm 
prawa, moralności, polityki oraz reguł ekonomii, a ponadto na płaszczyźnie sha-

bitualizowanych nawyków, które osiągają status świadomej wiedzy, gdy interakcje 

międzyludzkie ulegają wypaczeniu, a leżące u ich podłoża normy wymagają kry-
tycznej refleksji.  

Obszar życia społecznego, który u Habermasa rozpada się na system i Le-
benswelt, u Hegla opisywany jest jeszcze jako zróżnicowana wewnętrznie całość. 
Całość tę filozof określa mylącym na pierwszy rzut oka pojęciem prawa. Aby unik-

nąć nieporozumień, musimy pamiętać, że Heglowska koncepcja prawa wyraźnie 

odbiega od ujęcia tradycyjnego, zgodnie z którym prawo oznacza państwowy po-
rządek legalnie uregulowanych relacji życia zbiorowości i ściśle wiąże się z zasadą 

przymusu. Przyjrzyjmy się zatem bliżej stanowisku Hegla. 

W paragrafie 29 wprowadzenia do Zasad filozofii prawa znajdujemy klu-

czową, choć zarazem wysoce enigmatyczną definicję prawa. „To właśnie, że ist-
nienie w ogóle okazuje się istnieniem wolnej woli, jest tym, co nazywamy prawem. 

Prawo więc to wolność jako idea”10. W powyższym określeniu pojęcie prawa na-

biera charakteru ontologicznego, zostaje utożsamione z pewnym obszarem istnie-
nia, domyślnie ze sferą rzeczywistości (w Heglowskim rozumieniu tego terminu), 

                                                             

10 Tamże, 51. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

204 

 

w której realizuje się ludzka wolność. Aby właściwie zrozumieć intencję Hegla, 

należy pamiętać o tym, że, według niego, filozofia, która usiłuje przedstawić ideę 

sprawiedliwego porządku społecznego, nie może dochodzić do niej na drodze de-
dukcji z powszechnego prawa rozumowego, lecz powinna wydobyć ją z faktycznie 

istniejącego stanu rzeczy. Każdy ustrój państwowy jest rezultatem procesu dziejo-

wego i można go zrozumieć jedynie w perspektywie przemian historycznych. Nie 
chodzi bynajmniej o wykorzystanie perspektywy empirycznej (jak w szkole histo-

rycystów), lecz o właściwe zrozumienie logiki dziejów, w których urzeczywistnia 

się zasada wolności. Ontologicznie rozumiane prawo obejmuje u Hegla instytu-
cjonalne obiektywizacje ducha dziejów, takie jak: prawo obywatelskie, zasady mo-

ralności, a przede wszystkim sfera etyczności, w której skład wchodzi rodzina, 

społeczeństwo obywatelskie i państwo, znajdujące się na samym szczycie ducha 

obiektywnego.  
Hegel, podobnie jak Habermas, zakłada przy tym, że w warunkach nowocze-

snego świata wszelkie moralne i prawne określenia można uznać za prawomocne 

tylko wtedy, gdy wyrażają indywidualną autonomię człowieka. Wynika to z ogól-
nego założenia Hegla, że właściwym podmiotem dziejów jest duch, który uzyskuje 

w nich rzeczywistą świadomość siebie jako wolności, a świadomość ta jest osią-

gana jedynie w umyśle człowieka zyskującego samowiedzę dzięki procesowi kul-
turowego kształtowania jaźni (Bildung). Jak pisze Hegel: „Dzięki tej pracy kształ-

cenia i kultury dochodzi jednak do skutku to, że sama subiektywna wola zyskuje 

w sobie obiektywność - jedyna, w której wola ze swej strony godna jest i zdolna 
być rzeczywistością idei”11. Habermas oczywiście odrzuca taką spekulatywną on-

tologię dziejowego ducha, ale nawiązuje ewidentnie do idei Bildung, pisząc o pro-

cesach indywidualnego i społecznego uczenia się. 
Według Hegla, przedstawienie powszechnych zasad sprawiedliwości ujaw-

niających się w danym momencie dziejów nie powinno wychodzić od atomistycz-

nego wyobrażenia, że wolność jednostki polega na niezależnym od wpływu innych 

realizowaniu indywidualnej woli. Jednostki, zanim uzyskają jakąkolwiek postać 
samoświadomości, są bowiem już uprzednio powiązane z innymi podmiotami za 

pośrednictwem intersubiektywnych relacji uznania (u Habermasa relacje te są 

ukonstytuowane na mocy obowiązującego porozumienia językowego). Dlatego 
też filozof usiłuje na podstawie istniejących już instytucji i reguł życia społecznego 

                                                             

11 Tamże, 192. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

205 

 

wydobyć kontury idealnego, ale możliwego do urzeczywistnienia w obecnych wa-

runkach systemu społecznego. 

Zaproponowany przez Hegla model „prawa” (obejmujący, jak już pisaliśmy, 
prawo formalne, moralność oraz instytucje etyczności) przywodzi nieuchronnie 

na myśl obraz organicznego życia społecznego, który łączy w sobie Habermasow-

ski Lebenswelt i system. Władza polityczna, prawo i gospodarka wtapiają się tutaj 
w system integralnie powiązanych ze sobą i nawzajem warunkujących się podsys-

temów nadrzędnej całości (Totalität). Ale podobnie jak dla Habermasa, samo sto-

sowanie się do prawa nie gwarantuje jeszcze rozwoju wolności, choć jest jego pod-
stawą. Ograniczenie wolności do formalnego prawa powoduje bowiem, że jed-

nostka zaczyna artykułować wszystkie swoje potrzeby i zamiary w kategoriach 

tego właśnie prawa, przez co staje się niezdolna do udziału w życiu społecznym. 

Prawno-osobowa wolność ogranicza się w istocie do upoważnienia, aby działać 
zawsze zgodnie z własnymi interesami i wyobrażeniami w takim zakresie, na jaki 

zezwala prawny porządek. Najważniejsza słabość tego modelu autonomii przeja-

wia się, według Hegla, w tym, że celowość więzi miedzy-osobowych zostaje w nim 
zredukowana do własności rzeczy, cel działania okazuje się czymś całkowicie 

przypadkowym, zależnym od kontyngentnych potrzeb i preferencji życiowych. 

Ujmując to w języku Habermasowskim: proces niezakłóconej socjalizacji i upod-
miotowienia jednostki nie może urzeczywistnić się jedynie w oparciu o najspra-

wiedliwszy nawet system prawa, lecz zawsze wymaga możliwości zastosowania 

władzy komunikacyjnej, która ma moc korygowania istniejących patologii i po-
szerzania obszaru osobowej wolności. Habermasowska władza komunikacyjna 

rozwija się za pośrednictwem powszechnie akceptowanych norm, a zatem nie 

z lęku przed ewentualnymi sankcjami, lecz dlatego, że jednostki uczestniczące 
w wolnej wymianie poglądów uznają znaczenie racjonalnych argumentów dla 

ważności norm. W tego rodzaju władzy nie chodzi zatem o realizację konkretnych 

celów, lecz o ważność norm, które stanowią podstawowy składnik społecznej in-

tegracji. Porządek społeczny jest prawomocny wówczas, gdy istnieje możliwość 
poddania go sprawdzianowi za pomocą kontrargumentów.  

Zasadniczo to samo ma na myśli Hegel, mimo że nie operuje kategorią ko-

munikacji. Przerosty prawa formalnego, ale również konflikty aksjologiczne nie 
dające się rozwiązać za pomocą reguł prawnych powinny, według niego, zostać 

poddane debacie na „wyższym” poziomie etyczności. Tutaj ujawnia się jednak – 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

206 

 

mimo podobnego punktu wyjścia – największa różnica między filozofami. Haber-

mas wierzy bowiem, że tego typu konflikty wybuchające w przestrzeni życia co-

dziennego mogą zostać rozwiązane w sferze publicznej, natomiast Hegel zadanie 
to powierza instytucji państwa. Według autora Zasad filozofii prawa opinia pu-

bliczna wyraża „ogólność” poglądów poszczególnych obywateli, które przekra-

czają próg i ograniczenia sfery prywatnej i w tym sensie jest ona probierzem 
prawdy, ale – dodaje – prawdy, która broni i uzasadnia interesy obywateli będą-

cych niezależnymi podmiotami ekonomicznymi. Społeczeństwo obywatelskie jest 

wewnętrznie zantagonizowane i podzielone na majętnych posiadaczy kapitału 
i „motłoch”, który stanowi obiekt pomocy i nie posiada odpowiedniej „tuby” na-

głaśniającej i artykułującej jego roszczenia na planie publicznym. Jak stwierdza 

filozof, ponieważ „[...] związek między ludźmi, wynikający z ich potrzeb i sposo-

bów przygotowywania i dostarczania środków do ich zaspokojenia, nabiera cha-
rakteru ogólnego, rośnie po jednej stronie stronie nagromadzenie bogactw [...] po 

drugiej stronie wyrasta jednostkowość i ograniczoność pracy szczegółowej, a wraz 

z tym zależność i nędza przypisanej do tej pracy klasy”12. Opinia publiczna ma 
wprawdzie ogólny, ale w praktyce jednostronny charakter i nie opiera się na 

ugruntowanej, obiektywnej wiedzy13. Zatem to nie społeczeństwo obywatelskie, 

a obywatelskie państwo prawne zapewnia bezpieczeństwo, ochronę własności 
oraz osobistą wolność. Państwo, władza polityczna stanowi zwieńczenie procesu 

kształtowania sfery etycznej, ponieważ kieruje się prawem rozumowym, a nie su-

biektywnymi opiniami i interesami obywateli. Dlatego sfera publiczna pełniąca 
funkcję polityczną prowadzi do „[...] nieograniczonego mniemania i chcenia oraz 

do tego, by stanowić tylko masową przemoc skierowaną przeciwko państwu”14. 

Hegel obawia się, że udzielnie władzy (nawet ograniczającej się tylko do korygo-
wania decyzji politycznych) opinii publicznej może zakończyć się irracjonalną ty-

ranią nieoświeconego tłumu i doprowadzić do dezorganizacji państwa. Z perspek-

tywy teorii Habermasa takie ujęcie w nieuprawniony sposób miesza prerogatywy 

Lebensweltu z polityczną i ekonomiczną władzą systemu. Hegel nadmiernie ide-
alizuje państwo, nie dostrzegając, że podlega ono silnym systemowym wpływom 

i dlatego właśnie potrzebuje instancji mediującej między roszczeniami i potrze-

bami artykułowanym w świecie przeżywanym a wymogami systemu.  

                                                             

12 Tamże, 200. 
13 Tamże, 313. 
14 Tamże, 297. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

207 

 

Porównując „przestarzałą”, przednowoczesną teorię Hegla z modelem Ha-

bermasowskim, możemy odnieść wrażenie, że sceptycyzm autora Zasad filozofii 
prawa wobec sfery publicznej znajduje jednak współcześnie – przynajmniej czę-
ściowe – uzasadnienie. Media, wśród nich zwłaszcza Internet, a ponadto prawnie 

gwarantowane publiczne konsultacje, referenda, rozmaite oddolne inicjatywy re-

prezentujące „głos” Lebensweltu mają wprawdzie niebywałą zdolność do artyku-
łowania i upowszechniania potrzeb zagrożonych lub pokrzywdzonych grup spo-

łecznych, do ujawniania wypaczeń politycznych i gospodarczych, a także lokal-

nych i globalnych zagrożeń, jednak ich skuteczność budzi duże wątpliwości. Re-
zygnacja z udziału w grze politycznej odbiera w istocie najważniejsze, najbardziej 

efektywne narzędzie walki o sprawiedliwość społeczną i poszerzenie jednostkowej 

wolności. Masowe demonstracje, protesty, petycje dotyczące kluczowych proble-

mów gospodarki okazują się najczęściej całkowicie nieskuteczne. Niewątpliwie 
rozbudzają wolę polityczną, zwiększają świadomość i zaangażowanie obywateli, 

jednakże ich oddziaływanie ma zazwyczaj jedynie symboliczny charakter. Stano-

wisko Hegla, choć na pierwszy rzut oka wydaje się skrajnie konserwatywne, wy-
kazuje w tym kontekście dużą dozę trzeźwości i realizmu. Odnosząc jego idee do 

współczesnej sytuacji, moglibyśmy stwierdzić, że bolączki świata przeżywanego 

potrzebują wsparcia ze strony politycznych decydentów oraz organów odpowie-
dzialnych za konstytuowanie się obiektywnej wiedzy, czyli – jak dzisiaj to ujmu-

jemy – bezstronnych grup eksperckich, które powinny mieć bezpośredni udział w 

sprawowaniu władzy. Nie tyle więc sfera publiczna jako emanacja Lebensweltu, 
lecz twarda, racjonalna polityka może przeciwdziałać, zdaniem Hegla, negatyw-

nym konsekwencjom doświadczanego coraz wyraźniej rozdwojenia współcze-

snego świata. 
Heglowski Lebenswelt, czyli sferę szeroko pojętego „prawa”, zinterpretowa-

liśmy jako obszar częściowo niejawnej normatywności, która „za plecami” akto-

rów społecznych reguluje ich wzajemne interakcje, użycza wzorców decyzyjnych 

i sprzyja rozwijaniu wolności na płaszczyźnie intersubiektywnej. Habermas opi-
suje ten potencjał jako skumulowany w procesie kulturowym zasób wartości i re-

guł postępowania, które są zawsze obecne w tle praktyk społecznych, ale równo-

cześnie nieustannie „ulatniają” się w medium refleksyjnej krytyki. W jego ujęciu 
normatywność tkwiąca w świecie przeżywanym musi podlegać nieustannym 

przekształceniom, ponieważ jest to nieuchronna konsekwencja „uczenia się” 

współczesnych społeczeństw. „Uczenie się” oznacza w tym kontekście krytyczną 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

208 

 

rewizję, dystans wobec odziedziczonych z tradycji zasad, dążenie do racjonalnego 

uzasadnienia praktyk w sytuacji, gdy przestają one sprawnie funkcjonować.  

Hegel również dostrzega kluczową wagę „uczenia” się, ale rozumie je jako 
proces wewnętrznego kształtowania (Bildung) moralnej i praktycznej postawy 

jednostki i całej wspólnoty. Nie chodzi mu bynajmniej o klasyczną oświeceniową 

ideę samorozwoju, lecz bardziej o dyscyplinę, „chów” sfery popędowej, ludzkich 
emocji i skłonności, aniżeli o świadome kształcenie się. Rezultatem Heglowskiej 

Bildung jest obowiązek – dojrzały obywatel to ktoś, kto przezwyciężył antynomię 

skłonności i świadomego obowiązku. Refleksja – tak ważna dla Kanta, ale również 
dla Habermasa – stanowi w istocie jedynie przeszkodę w samorealizacji i rozwoju 

wolności.  

Kantowski obowiązek powstaje, zdaniem autora Zasad filozofii prawa, w sta-

dium poprzedzającym właściwą etyczność i zostaje zniesiony, gdy podmiot prze-
kroczy to stadium. Hegel opisuje przejście do „wyższej” sfery urzeczywistnienia 

wolności, używając terminów psychologicznych. Jednostka odczuwa je jako formę 

uwolnienia od uciążliwości związanych z patologiami zabsolutyzowanej, wyłącz-
nie podmiotowej wolności rozumianej jako samookreślenie wolnej woli (stanowi-

sko Kanta i wczesnego Fichtego): od niekończącej się, jałowej deliberacji moral-

nej, od braku bądź nieskuteczności działania, a przede wszystkim od niepokojącej 
dezorientacji życiowej, do której przyczynia się filozoficzny rozgardiasz. Wyswo-

bodzenie się z takiej nieokreślonej formy podmiotowości i związanej z nią abs-

trakcyjnej autonomii dochodzi właśnie do skutku za pośrednictwem systemu ob-
owiązków15. Hegel przekonuje, że rzeczywisty świat społeczny (Lebenswelt) za-

wiera w sobie całe spektrum wzorców interakcji, które pozwalają jednostkom zre-

alizować prawdziwą, substancjalną, czy też afirmatywną wolność. „Obowiązek nie 
jest przeto ograniczeniem wolności, lecz tylko ograniczeniem jej abstrakcji, tj. nie-

wolności. Obowiązek jest dojściem do istoty, zdobyciem wolności afirmatyw-

nej”16. Zdobycie afirmatywnej wolności oznacza, że podmiot uzyskuje zdolność 

do aktywnego uczestnictwa w procesie kształtowania normatywnego porządku 
etyczności, który uwalnia jednostki od jednostronnych wzorców interakcji oraz 

konstrukcji pojęciowych fałszujących prawdziwy obraz rzeczywistości. Spełniając 

obowiązki usankcjonowane w sferze Sittlichkeit, podmioty przyczyniają się do ak-
tualizacji potencjalnie istniejących form komunikacyjnej intersubiektywności. 
                                                             

15 Tamże, 149. 
16 Tamże, 388. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

209 

 

Hegel utożsamia obowiązek z etycznym nakazem stanowiącym wewnętrzny 

składnik komunikacyjnej praktyki, w której jednostki wprawdzie stosują się do 

określonych reguł i norm, ale nie postrzegają ich jako narzuconych z zewnątrz 
nakazów, dlatego można im przypisać imperatywny charakter. Podmioty etycznej 

praxis powinny bezrefleksyjnie akceptować ważność społecznie usankcjonowa-

nych norm, dzięki czemu wzrasta skuteczność ich działań. Obowiązek funkcjo-
nuje zatem u Hegla jako uwewnętrzniona, niejako shabitualizowana w procesie 

kształcenia (Bildung) reguła postępowania, którą uznać można za część składową 

wewnętrznej natury człowieka. Obowiązek to również norma gwarantująca wza-
jemne uznanie uczestników danej interakcji. Nie można go zatem postrzegać, 

w duchu Kantowskim, jako dającego się wyizolować punktu widzenia, który od-

grywa rolę nadrzędnego kryterium wyboru między dwiema alternatywami dzia-

łania. Hegel korzysta z niego, aby usunąć uwidaczniające się na poziomie „woli 
bezpośredniej” ślady heteronomii (popędy, skłonności) oraz związany z nimi kau-

zalny przymus. Obowiązek pojęty jako zinternalizowana reguła postępowania wy-

klucza, z jednej strony, popędy i nawyki, które mogłyby zakłócać przebieg inte-
rakcji, a z drugiej strony, dostarcza gotowych schematów decyzyjnych, które od-

ciążają podmiot od konieczności dokonywania refleksyjnego osądu. W ten sposób 

nakaz nie jawi się już jako zewnętrzna materia wyboru czy moralnej oceny, lecz 
jako quasi instynktowny imperatyw.  

Heglowski Lebenswelt podlega tym samym transformacji, która przechodzi 

niejako przez trzy stadia (w sensie logicznym, a nie chronologicznym). Pierwsze 
stadium konstytuuje system prawa formalnego i podmiotowej moralności. Na 

tym etapie jednostka osiąga przesłanki niezbędne do zrealizowania subiektywnej 

autonomii. Drugie stadium rozgrywa się na obszarze Sittlichkeit, gdzie podmiot 
przyswaja sobie system obowiązków i w pełni się z nim integruje. Tutaj właśnie 

powstaje niejawny zasób norm tworzących podłoże dla prawidłowych interakcji 

oraz intersubiektywnej wolności. Wreszcie w trzecim stadium, w etycznej sferze 

instytucji państwa, zarówno subiektywna autonomia, jak i bezrefleksyjny obowią-
zek osiągają poziom samowiedzy i zyskują racjonalną legitymizację. 

Habermas, nieufny wobec władzy administracyjnej i politycznej, nie mógłby 

zgodzić się na taką dialektykę. Jego zdaniem, całość społeczna uległa bowiem 
współcześnie nieodwracalnemu rozpadowi, a będące jego skutkiem dwa opozy-

cyjne światy nie dają się „pojednać” ani na teoretycznym, ani na praktycznym po-

ziomie. Dla zachowania swojej suwerenności Lebenswelt potrzebuje wolnej od 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

210 

 

przemocy siły racjonalnego dyskursu, który w sferze publicznej chroni go przed 

hegemonicznymi zakusami instrumentalnego systemu. 

 
 

Habermasowski Lebenswelt  
w świetle teorii instytucji Arnolda Gehlena 

 

Obraz świata życia codziennego oczyszczonego z presji ekonomicznych, nie-

zależnego od instrumentalnej racjonalności i bazującego na żywej substancji tra-
dycji przypomina pod wieloma względami wizję ustabilizowanego porządku spo-

łecznego, jaką przedstawił Arnold Gehlen w Urmensch und Spätkultur17. Nowo-

czesność wyłania się, według Habermasa, podobnie jak i Gehlena, wówczas, gdy 

proces technicznej racjonalizacji zaczyna ogarniać instytucje społeczne, gdy za-
czyna zagrażać pozostałościom przednowoczesnej tradycji. Obydwaj posługują się 

zatem głównym toposem konserwatywnej krytyki kultury i techniki. Niekontro-

lowany postęp techniki uznany zostaje tutaj za grzech kardynalny nie dlatego na 
przykład, jak utrzymywali marksiści, że wikła się bezwiednie w ideologicznie za-

fałszowany, kapitalistyczny proces produkcji, lecz z powodu naruszenia żywej 

tkanki tradycji, która dotąd stwarzała horyzont sprawdzonych, rutynowych prak-
tyk i podzielanych przez wspólnotę wartości. Owa utajona w tle i przekazywana 

w ramach tradycyjnych instytucji praktyczna wiedza stanowi podstawę właści-

wego funkcjonowania współczesnych urządzeń demokratycznych, sfery publicz-
nej i prywatnej. Różnica pomiędzy ujęciami obu filozofów sprowadza się głównie 

do tego, że u Gehlena brakuje odpowiednika Habermasowskiego Lebensweltu 

w znaczeniu niezależnej sfery działania. Jednakże kiedy Habermas próbuje uza-
sadnić autonomiczny i quasi transcendentalny charakter działania komunikacyj-

nego, zmuszony jest do wykorzystania argumentów, którymi posługuje się rów-

nież Gehlen. Podstawowym problemem jest w tym kontekście pytanie, w jaki spo-

sób i z jakiej formy praktyki społecznej można wyprowadzić działanie komunika-
cyjne oparte na symbolicznej reprodukcji. Habermas na długo przed wydaniem 

                                                             

17 Por. Arnold Gehlen, Urmensch und Spätkultur (Frankfurt am Main: Klostermann, 2004). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

211 

 

Teorii działania komunikacyjnego sięga do założeń, które do złudzenia przypo-

minają Gehlenowskie analizy wzajemnych relacji pomiędzy przedstawiającym ry-

tem a wytwórczym działaniem celowym18. 
Habermas podobnie jak Gehlen zakłada, że celowo-racjonalne kompetencje 

powstają wtórnie na bazie rytualnych interakcji: „Pewne wskazówki przemawiają 

za tym, że w okresie początkowym, ciągnącym się aż do końca mezolitu, działania 
celowo-racjonalne mogły być umotywowane jedynie rytualnym związkiem z wza-

jemnymi oddziaływaniami. Zapewne w pierwszych kulturach osiadłych, opartych 

na hodowli i uprawie roślin, laicki obszar podsystemów działania celowo-racjo-
nalnego oddzielił od interpretacji i form postępowania w dziedzinie komunikacji 

między podmiotami”19. Wychodząc z tego założenia, Habermas przyjmuje, że hi-

storia gatunku ludzkiego bazuje na dwóch typach reprodukcji społecznej: pracy 

i interakcji. Następnie usiłuje uzasadnić autonomię „instytucjonalnych ram”, 
która chroni „substancję tradycji” przed ingerencją „samoregulujących się syste-

mów celowo-racjonalnego działania”20. Filozof nawiązuje w tym punkcie wywodu 

do analiz Gehlena, zarazem jednak próbuje je częściowo skorygować. Głównym 
przedmiotem krytyki staje się rzekomy „technokratyzm” koncepcji autora Ur-
mensch und Spätkultur. Habermas podkreśla, że należy chronić instytucjonalne 

ramy przed niekontrolowanym wzrostem „władzy rozporządzania”. Wybujały 
rozwój sił wytwórczych opartych na ujarzmianiu natury może bowiem doprowa-

dzić do sytuacji, w której stosunki produkcji będą kształtowane według praw ob-

owiązujących w sferze techno-nauki. Jednakże zarzut skierowany pod adresem 
Gehlena jest całkowicie bezzasadny, ponieważ wielokrotnie przestrzegał on przed 

zagrożeniami płynącymi z instrumentalizacji instytucji społecznych oraz z wybu-

jałego rozwoju superstruktur, które przyczyniają się do erozji tradycyjnego ładu 
społecznego. Jeśli pominiemy powyższą krytykę Habermasa, okaże się, że obaj fi-

lozofowie przyjmują dwa wspólne założenia:  

 

1. założenie „genealogiczne”: celowo-racjonalne kompetencje powstają 
wtórnie na bazie rytualnych interakcji; 

                                                             

18 Por. tenże, Człowiek, Jego natura i stanowisko w świecie, tłum. Rafał Michalski i Jarosław Rolew-

ski (Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2017), 475–502. 
19 Jürgen Habermas, „Technika i nauka jako «ideologia»”, w: Czy kryzys socjologii?, red. Jerzy Szacki 

(Warszawa: Czytelnik, 1977), 382–383. 
20 Tamże, 383 i n. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

212 

 

2. założenie „ontologiczne”: w sferze społecznej istnieją dwa niezależne, 

rządzące się własnymi prawami porządki: obszar techno-nauki kieru-

jący się zasadami utylitarystyczno-instrumentalnymi oraz sfera instytu-
cji zakorzenionych w tradycyjnym porządku normatywnym. 

 

W tym miejscu należy podkreślić istotną różnicę między obydwiema kon-
cepcjami: według Habermasa obydwie sfery porządku społecznego opierają się nie 

tylko na dwóch różnych rodzajach działania, ale stanowią również dwa odrębne 

typy racjonalności. Habermas próbuje ową różnicę zakotwiczyć głębiej aniżeli 
Gehlen, aby w ten sposób uniknąć naturalistycznych konsekwencji jego teorii nor-

matywności. Normy powstają i reprodukują się w społeczeństwie zgodnie z zasadą 

porozumienia, a zatem ani na mocy utylitarystycznych kalkulacji, ani dzięki kon-

traktualnym (umowa społeczna) czy lewiatańskim zabezpieczeniom (przymus ze 
strony władzy).  

W Teorii działania komunikacyjnego Habermas rozbudowuje argumentację, 

sięgając do analiz Herberta Meada, uzupełnionych o filogenetyczne spekulacje na 
temat genezy norm moralnych Emila Durkheima. Na pierwszy rzut oka wydaje 

się, że recepcja Durkheima zastępuje tutaj wcześniejsze nawiązania do Gehlena. 

Zakrawa na paradoks, że właśnie te momenty, które Habermas podkreśla u Dur-
kheima pokrywają się z ustaleniami Gehlena. Zarówno autor Elementarnych form 
życia religijnego, jak i niemiecki antropolog utrzymują, że pierwszymi manifesta-

cjami społecznej moralności były rytualne praktyki. Obydwaj podkreślają, że na 
tym etapie rozwoju norm moralnych zachodzi pełna zbieżność między pożąda-

nymi wartościami (Kantowska skłonność) a wartościami opatrzonymi znakiem 

powinności (Kantowski obowiązek). Ową zbieżność Gehlen trafnie określa mia-
nem „wstecznej stabilizacji”. Pojęcie to oznacza fuzję kolektywnych imperatywów 

ucieleśnionych w rytualnych praktykach z indywidualnymi potrzebami, dzięki 

której wspólnota uzyskuje wewnętrzną spójność i uczy się zaspokajać życiowe ko-

nieczności jednostek bez profanizowania sfery sakralnej.  
Kolejne podobieństwo między Gehlenem a Durkheimem dotyczy genezy ko-

lektywnej świadomości. Źródła zarówno indywidualnej samowiedzy, jak i zbioro-

wej świadomości tkwią, zdaniem obydwu myślicieli, w rytualnym symbolizmie. 
Dzięki identyfikacji z zewnętrznym obiektem sakralnym uczestnicy rytuału zdo-

bywają kontrastowe odczucie siebie. Wchodząc w cudzą rolę, pośrednio ujmują 

sami siebie i urzeczywistniają samoświadomość swej jedności jako grupy. Według 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

213 

 

Gehlena i Durkheima, kluczowym elementem rytuału jest tabu, zakaz spożywania 

totemicznego zwierzęcia bądź rośliny, a zatem działanie ze znakiem powinności 

stanowiące podstawę zbiorowej moralności.  
Właśnie nieobecność tego typu filogenetycznych rekonstrukcji stanowi zda-

niem Habermasa o słabości interakcjonizmu Meada, który nie potrafi odpowie-

dzieć na pytanie jak powstały instytucje: „[...] aby wyjaśnić filogenetyczne przej-
ście od interakcji zapośredniczonej symbolicznie do interakcji kierowanej przez 

normy, wykorzystuje [Mead – R.M.] pewną instancję wprowadzoną ontogene-

tycznie, choć wyjaśnienie ontogenezy tego „uogólnionego innego” nie jest moż-
liwe bez odwołania się do filogenezy”21. Błędne koło obecne w rozumowaniu Me-

ada można, zdaniem Habermasa (podobnie jak i Gehlena), ominąć tylko wów-

czas, gdy archaiczne korzenie zbiorowej świadomości i moralności odsłoni się 

w rytualnym działaniu, które „[...] odnosi się nie tyle do treści, ile struktury tożsa-
mości tej grupy, tożsamości wytwarzanej i odnawianej za pośrednictwem wspól-

nego identyfikowania się z tym, co święte”22. 

Nie będzie nadużyciem, jeśli za Karlem Siegbertem Rehbergiem23, przyj-
miemy, że Habermas mógł przejść od paradygmatu celowej aktywności do komu-

nikacyjnego działania nie tylko za pośrednictwem Durkheima, ale również 

Gehlena. Trudno wytłumaczyć pominięcie autora Urmensch und Spätkultur 
w wywodach Teorii działania komunikacyjnego nieznajomością jego tekstów, 

gdyż w wydanej kilka lat wcześniej pracy Habermas sam zwraca uwagę na podo-

bieństwa między Durkheimowskim pojęciem sacrum a Gehlenowską kategorią 
nieokreślonego zobowiązania.24 Według Gehlena i Durkheima imperatywny cha-

rakter najwcześniejszych norm wyrasta na podłożu emocjonalnej ambiwalencji 

(lęku i uwielbienia), którą Habermas łączy jednoznacznie z biologicznym feno-
menem nieokreśloności ludzkich popędów25.  

                                                             

21 Jürgen Habermas, Teoria działania komunikacyjnego, t. 1, tłum. Andrzej M. Kaniowski (Wars-

zawa: PWN, 1999), 83. 
22 Tamże, 98. 
23 Por. Karl S. Rehberg, „Eine Grundlagentheorie der Institutionen: Arnold Gehlen”, w: Die Rationa-

lität politischer Institutionen. Interdisziplinäre Perspektiven, red. Gerhard Göhler, Kurt Lenk, Rainer 

Schmalz-Bruns (Wiesbaden: Nomos, 1990), 125. 
24 Jürgen Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus (Frankfurt am Main: Suhr-

kamp, 1976), 196. 
25 Tamże, 151. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

214 

 

Pomijając kwestię ewentualnych zapożyczeń od Gehlena, wystarczy wskazać, 

że jego koncepcja doskonale wpisuje się w teoretyczny zamiar Habermasa, by wy-

jaśnić genezę grupowego konsensu w wymiarze filogenetycznym. Gehlen wybiera 
archaiczne instytucje jako typ idealny, ponieważ sądzi, że ujawniają one w przej-

rzysty sposób proces kształtowania samoświadomości grupy bez kontraktualnych, 

utylitarystycznych ani też jakichkolwiek „wtórnych” zabezpieczeń. Dlatego też 
wyeksponowaną pozycję w jego rozważaniach zajmuje rytualno-przedstawiające 

działanie, które „[...] nie ma charakteru habitualnego, ani nie jest prostym zacho-

waniem, wyczerpującym się w realizacji partykularnego celu, ani też bezpośred-
nim wyrazem emocji”26, co powoduje, że „[...] pierwotnie nie służy ono żadnym 

celom”27, a wyrastające na jego podłożu instytucje „[...] nie dadzą się wywieść ani 

z instynktownych rezyduów, ani z celowo-praktycznej inteligencji”28. 

Dokładnie w tym samym kierunku biegną analizy Habermasa, dla którego 
bezinteresowność i bezcelowość najstarszej formy działania stanowi idealne pod-

łoże dla rozwoju moralnych norm. W późniejszym eseju sam przyznaje, że kon-

cepcję działania komunikacyjnego można interpretować jako modyfikację teorii 
instytucji, która za Cassirerem podkreśla, „[...] możliwa jest racjonalizacja pier-

wotnego, rytualno-przedstawiającego rdzenia instytucji”29, nieco dalej, tym razem 

nawiązując do Gehlena30, podkreśla, że normatywność bazuje na zniewalającej 
mocy bezinteresownie obligującego działania: „[...] komunikacyjna sublimacja 

normatywnych treści mitów, rytuałów, symbolicznych form wyrazu i praktyk 

oznacza z całą pewnością przekształcenie, ale nie zniesienie podstaw obowiązywa-
nia bezinteresownie obligującego działania”31. W dalszych wywodach na temat 

norm moralnych Habermas odchodzi od linii wywodu Gehlena i rozwija zręby 

własnej etyki dyskursowej.  
Z powodu ograniczeń ramowych nie będziemy analizować trudności, w jakie 

wikła się przy tej okazji autor Teorii działania komunikacyjnego. Zarzut, że jego 

                                                             

26 Arnold Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt (Wiesbaden: Quelle und 

Meyer, 1997), 167. 
27 Tamże, 180. 
28 Tamże, 291. 
29 Jürgen Habermas, „Symbolischer Ausdruck und rituelles Verhalten”, w: tenże, Zeit der Übergänge 

(Frankfurt am Main, 2001), 81. 
30 Por. Gehlen, Urmensch und Spätkultur, 143.  
31 Habermas, Symbolischer Ausdruck, 82. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

215 

 

pojęcie dyskursu opiera się na formalistycznych, proceduralistycznych i ideali-

stycznych założeniach, których nie da się pogodzić z codzienną komunikacją, zo-

stał przedstawiony przez wielu autorów32. Dla potrzeb niniejszego artykułu istot-
niejsza jest kwestia dotycząca tego, czy rzeczywiście można konsekwentnie powią-

zać owe założenia z koncepcją Lebensweltu. Koncepcja ta powinna, zgodnie z za-

miarem Habermasa, umożliwić powiązanie uniwersalistycznych analiz aktów 
mowy z empirycznym podłożem codzienności. Świat życia stanowi rezerwuar 

samo-przez-się-zrozumiałych przekonań, milcząco przyjętych wspólnych założeń 

komunikacji i działania. Dzięki tym założeniom powstają definicje konkretnych 
sytuacji, gdyż podmioty czerpią swe interpretacje właśnie z zasobu świata życia. 

Nie poddawane dyskusji, ukryte w tle wykładnie reprodukują się w formie tradycji 

kulturowej, która niejako a priori strukturalizuje horyzont wszelkiej komunikacji 

i działania. Struktury świata życia wyznaczają zatem formy „intersubiektywności 
możliwego porozumiewania się”, w którym spotykają się jednostki, zgłaszając 

względem siebie związane z aktami mowy roszczenia do ważności. Takie ujęcie 

Lebensweltu zbliża Habermasa do rozważań Gehlena na temat instytucji, które 
tworzą niepodważalny zasób sprawdzonych, utartych rutyn życiowych, irracjo-

nalnych samooczywistości i bezdyskusyjnych preferencji aksjologicznych. Haber-

mas nie poprzestaje jednak na tego rodzaju pozytywnym ujęciu świata życia. Pro-
cesy modernizacyjne zachodzące we współczesnych społeczeństwach powodują, 

że nie można już bezrefleksyjnie opierać się na utartym konsensie, lecz należy go 

dopiero wytworzyć w ramach komunikacji zorientowanej na porozumienie: „Ra-
cjonalność tkwiąca immanentnie w codziennej praktyce komunikacyjnej odsyła 

zatem do praktyki polegającej na argumentowaniu jako do instancji odwoławczej, 

która umożliwia kontynuowanie działania komunikacyjnego za pomocą innych 
narzędzi, jeśli z brakiem zgody (Dissens) nie można sobie poradzić w zrutynizo-

wany w życiu codziennym sposób”33.  

W sytuacji, kiedy w polu działania pojawiają się różnego rodzaju zakłócenia, 

należy poddać rewizji istniejące interpretacje i wzorce zachowania, by w nieskoń-
czonym (praktycznie) procesie dochodzenia do porozumienia zbliżyć się do „ide-

alnej sytuacji komunikacyjnej”. Takie dyskredytujące ujęcie Lebensweltu jako 

skostniałego, wymagającego korekty tła decyduje o różnicy między stanowiskiem 

                                                             

32 Por. Christoph Demmerling, Sprache und Verdinglichung  (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1994), 

91–99. 
33 Habermas, Teoria działania komunikacyjnego, t. 1, 46. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

216 

 

Habermasa i Gehlena, dla którego chroniczne urefleksyjnienie i dyskursywizacja 

zrutynizowanych samo-oczywistości dnia codziennego odpowiada „odsączonej 

z działania kulturze” i tworzy wyłącznie „idee, z którymi nic innego nie da się po-
cząć, jak tylko o nich dyskutować”34. Według niemieckiego antropologa, kry-

tyczna tematyzacja ukrytego zasobu kulturowych założeń pozbawia instytucje 

motywacyjnej mocy i grozi atrofią społecznego porządku. Odwołując się do We-
bera, Habermas stwierdza natomiast, że współczesność charakteryzuje się plura-

lizmem niewspółmiernych perspektyw aksjologicznych, różnorodnością sfer ob-

owiązywania i z tego powodu wymaga korygującej pracy racjonalnego dyskursu. 
Utracona homogeniczność zamkniętych obrazów świata, którą według Gehlena 

gwarantują ramy stabilnych instytucji, musi być, według Habermasa, odtworzona 

na poziomie „post-konwencjonalnym” za pomocą dyskursywnej argumentacji. 

„Właśnie na formalnej płaszczyźnie argumentacyjnego zadośćuczynienia roszcze-
niom ważnościowym zapewniona jest jedność racjonalności pośród różnorod-

nych sfer wartości zracjonalizowanych zgodnie z ich autonomiczna wewnętrzną 

logiką”35. Zadanie przywrócenia utraconej jedności i mocy obowiązywania sfrag-
mentaryzowanych sfer racjonalności, któremu według Gehlena sprostać mogą je-

dynie instytucje, u Habermasa spełnia język. Wyraźnie widać to we fragmentach, 

w których filozof przedstawia koncepcję ujęzykowienia sfery sakralnej: „Odczaro-
wanie obszaru sacrum i odebranie mu mocy władczej następuje na drodze ujęzy-

kowienia rytualnie zapewnionej, podstawowej zgody normatywnej [...] Promie-

niująca z sacrum aura zachwytu i przerażenia, oczarowująco-zaklinająca moc 
świętości ulega sublimacji i zarazem powszednieje przechodząc w wiążąco-spaja-

jącą moc poddawalnych krytyce roszczeń ważnościowych.”36 Język przejmujący 

w teorii działania komunikacyjnego homogenizującą funkcję staje się tym samym 
swoistą odmianą metainstytucji. Innymi słowy, Habermas usiłuje dostrzec w pro-

cesie ujęzykowienia ukrytych założeń normatywnych czynnik, który wzmacnia 

spójność społeczną, a nie przyczynia się do jej erozji, jak utrzymuje autor Ur-
mensch und Spätkultur.  

W późniejszym okresie Habermas wydaje się jednak powracać do intuicji 

Gehlenowskich. W Moralbewuβtsein und kommunikatives Handeln przekonuje, 

                                                             

34 Gehlen, Urmensch und Spätkultur, 298. 
35 Habermas, Teoria działania komunikacyjnego, t. 1, 420. 
36 Tenże, Teoria działania komunikacyjnego, t. 2, 140. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

217 

 

że nie zawsze należy sięgać po argumentacyjny oręż dyskursu, aby w pełnić wyar-

tykułować normatywne założenia ukryte w tle Lebensweltu. Wręcz przeciwnie, fi-

lozof próbuje bronić potoczne wyobrażenia na temat moralności przed zakusami 
sprofesjonalizowanych filozofii moralnych: „Poszukując ostatecznego uzasadnie-

nia roszczeń etyki nie musimy uwzględniać ich przypuszczalnej wagi dla świata 

życia. Potoczne intuicje moralne nie potrzebują filozoficznego oświecenia”37. Ni-
niejszy fragment przywodzi na myśl krytyczne uwagi Gehlena wobec intelektu-

alno-racjonalistycznych prób udyskursywnienia codziennych samo-oczywistości 

– owej, jak stwierdza antropolog, „[...] bezcennej bazy tego, co bezproblemowe 
i już rozumiane”38.  

Wskazane powyżej zbieżności nie świadczą jednoznacznie o zapożyczeniach 

Habermasa od Gehlena; również hipoteza, że język zostaje w teorii działania ko-

munikacyjnego wystylizowany na metainstytucję, wydaje się zbyt słaba, aby mó-
wić w tym przypadku o „powrocie do Gehlena”. Celem naszych analiz było jednak 

przede wszystkim wykazanie pewnych mniej lub bardziej wyraźnych koincydencji 

teoretycznych między obydwoma myślicielami. Chodziło nam zatem nie tyle 
o udowodnienie wpływu jednego filozofa na drugiego, lecz o naświetlenie punk-

tów, w których koncepcje, operujące w odmiennych paradygmatach filozoficz-

nych, nieoczekiwanie spotykają się i mimo zasadniczych różnic rozwijają się w po-
dobnym kierunku.  

Filozofia Gehlena okazała się dla Habermasa płodnym teoretycznie punktem 

odniesienia, kiedy w ramach teorii działania komunikacyjnego wprowadził parę 
pojęciową Lebenswelt – system. Tkwiący w tle świata życia potencjał normatywny 

oraz zasób gotowych interpretacji – przez Gehlena utożsamiany z rezerwuarem 

idei kierowniczych – funkcjonuje odtąd w jego koncepcji jako niejawne podłoże, 
które, z jednej strony, odpowiada za bezkonfliktowy przebieg interakcji w obrębie 

Lebensweltu, z drugiej zaś strony, gwarantuje autonomiczny charakter moralnych 

wartości. W dalszych wywodach Habermas odchodzi jednak od założeń Gehle-

nowskich, stwierdzając, że w sytuacji zaistnienia społecznego dissensu, gdy insty-
tucjonalne bądź zwyczajowe regulacje okazują się bezsilne, należy uruchomić ko-

rygujący dyskurs zorientowany na porozumienie. Dla Gehlena tego rodzaju inge-

rencja w zinstytucjonalizowany świat życia prowadzić może jedynie do korozji 

                                                             

37 Tenże, Moralbewuβtsein und kommunikatives Handeln (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1983), 

108. 
38 Gehlen, Urmensch und Spätkultur, 47. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

218 

 

ładu społecznego. Habermas wierzy natomiast w uzdrawiającą moc językowej ar-

gumentacji, która nabiera w jego koncepcji cech „meta-instytucji”. 

 
 

Bibliografia 
 

Demmerling, Christoph. Sprache und Verdinglichung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1994.  

Gehlen, Arnold. Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Wiesbaden: Quelle 
und Meyer, 1997. 

Gehlen, Arnold. Urmensch und Spätkultur. Frankfurt am Main: Klostermann, 2004. 

Gehlen, Arnold. Człowiek, Jego natura i stanowisko w świecie. Tłum. Rafał Michalski i Jarosław 
Rolewski. Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2017. 

Habermas, Jürgen. „Symbolischer Ausdruck und rituelles Verhalten”. W: Tenże. Zeit der Über-
gänge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2001. 

Habermas, Jürgen. Moralbewuβtsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, 1983. 

Habermas, Jürgen, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 1976. 

Habermas, Jürgen, Teoria działania komunikacyjnego, t. 1. Tłum. Andrzej M. Kaniowski, War-
szawa: PWN, 1999.  

Habermas, Jürgen, Teoria działania komunikacyjnego, t. 2. Tłum. Andrzej M. Kaniowski, War-

szawa: PWN, 2002. 
Habermas, Jürgen. „Technika i nauka jako «ideologia»”. Tłum. Małgorzata Łukasiewicz. W: Czy 

kryzys socjologii?, red. Jerzy Szacki, 342–396. Warszawa: Czytelnik, 1977.  
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Zasady filozofii prawa. Tłum. Adam Landman. Warszawa: 

PWN, 1969.  
Honneth, Axel. Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003. 
Rehberg, Karl-Siegbert. „Eine Grundlagentheorie der Institutionen: Arnold Gehlen”. W: Die 

Rationalität politischer Institutionen. Interdisziplinäre Perspektiven, red. Gerhard Göh-

ler, Kurt Lenk, Rainer Schmalz-Bruns, 115–144. Wiesbaden: Nomos, 1990. 
 

 
Summary 

 

On the Philosophical Origin of Jürgen Habermas’ Concept of Lebenswelt –  
remarks and comments 

  
The article is an attempt to indicate the unexplored “conceptual antecedence” as the part 

of the genealogical context from which Jürgen Habermas’ concept derives. The first part of the 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

219 

 

text shows the convergences between this concept and the notion of “the sphere 

of  right”(Recht) which is used by Hegel in his philosophy. Thus, the sphere of right is an area 
of law, social life which includes positive laws, morality and ethical institutions (family, civil 

society and state). Although Hegel does not separate even the “right” from the “system”, but he 
endows it with qualities that Habermas attributes to the Lebenswelt (in his Theory of Commu-
nicative Action). The second part of the article presents several motives discussed by Arnold 

Gehlen in his philosophical anthropology and the theory of institutions: the rehabilitation of in-
strumental rationality and technology; the concept of non-discursive knowledge which deter-

mines social practices; the genesis of moral norms etc. The article demonstrates that in his con-
cept of the Lebenswelt, Habermas shares views and reaches similar conclusions to Gehlen. 

 
Keywords: lifeworld, law, duty, institution, reflexivity, language 

 
 

 
Zusammenfassung 

 

Der Beitrag zur philosophischen Genese  

des Lebenswelt-Entwurfes bei Jürgen Habermas 

 

Der Artikel bildet einen Versuch, die bisher unerforschten „begrifflichen Antezedenzen“ 

zu benennen, die einen Teil des genealogischen Zusammenhangs für Jürgen Habermas‘ Ent-
wurf der Lebenswelt gestalten. Der erste Teil des Artikels zeigt die Übereinstimmungen zwi-

schen diesem Entwurf und dem Begriff der Rechtsphäre, die von Hegel in seiner Philosophie 
angewandt wird. Das Recht konstituiert einen Bereich des gesellschaftlichen Lebens, der das 
schriftlich niedergelegte Recht, die Sittlichkeit und ethische Institutionen (Familie, bürgerliche 

Gesellschaft und Staat) umfasst. Hegel trennt zwar noch nicht das „Recht“ vom „System“, 
schreibt ihm aber Eigenschaften zu, die Habermas in der Lebenswelt bemerkt (in der Theorie 
des kommunikativen Handelns). Im zweiten Teil des Artikels werden problematische Fäden 
vorgestellt, die Arnold Gehlen in seiner philosophischen Anthropologie und Theorie der Insti-

tutionen bespricht: die Rehabilitierung der instrumentalen Rationalität und Technik, das Kon-
zept des habituellen, reflexionslosen Wissens, das soziale Praktiken bedingt, Genese der Moral-

normen etc. Der Artikel weist nach, dass Habermas dieselben Fäden in seinem Lebenswelt-Ent-
wurf aufgreift und zu ähnlichen Schlussfolgerungen wie Gehlen kommt. 

 
Schlüsselworte: Lebenswelt, Recht, Pflicht, Institution, Reflexivität, Sprache  

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45



Rafał Michalski, Przyczynek do filozoficznej genezy koncepcji Lebensweltu … 

 

220 

 

 
Information about Author: 
 

RAFAŁ MICHALSKI, associate professor, PhD, DSc, Institute of Philosophy, Nicolaus Coperni-

cus University in Toruń; address for correspondence: Instytut Filozofii UMK, ul. Fosa Staromiejska 1a, 

87-100 PL Toruń; e-mail: metasis@umk.pl 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 16:54:45

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

