
 

385 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 26/2018 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2018.26.385-397 

 

Nadzieja i godziwe życie. Rozważania  

w nawiązaniu do Platona i Tomasza z Akwinu 
 

Friedo Ricken SJ1 

 https://orcid.org/0000-0001-9074-078X 
 

Nadzieja jest warunkiem koniecznym dobrego życia, zaś dobre życie jest podstawą dla 
nadziei. Święty Tomasz z Akwinu czyni rozróżnienie miedzy nadzieją jako uczuciem oraz na-

dzieją jako cnotą. Uczucie nadziei jest dążnością zmysłową, której przedmiot jest określony 
przez cztery cechy: (a) jest dobrem; przez to nadzieja różni się od lęku, który odnosi się do ja-

kiegoś zła; (b) jest to dobro przyszłe; przez to nadzieja różni się od radości, odnoszącej się dobra 
teraźniejszego; (c) jest to dobro trudno osiągalne; przez to nadzieja różni się od pożądania; 
(d) mimo trudności, jest to dobro osiągalne; przez to nadzieja różni się od rozpaczy. Cnota na-

dziei to postawa woli, tj. dążenia duchowego. Przedmiotem nadziei jest przyszłe dobro, którego 
osiągnięcie – jakkolwiek trudne – jest możliwe. Możliwe jest coś dla nas albo przez nas samych, 

albo przez innych. Jeżeli żywimy nadzieję, że coś jest dla nas możliwe dzięki boskiej pomocy, 
nadzieja spoczywa w Bogu. 

 
Słowa kluczowe: nadzieja, Platon, Tomasz z Akwinu, dobro, cnota nadziei, uczucie na-

dziei 

                                                             

1FRIEDO RICKEN SJ, profesor emerytowany,  Wyższa szkoła Filozofii w Monachium,  

Niemcy;   e-mail: friedo.ricken@hfph.mwn.de  

Oryginał tekstu w języku niemieckim był publikowany w „Kulturze i Wartościach” w roku 2014, 

w numerze 4, s. 45–62: http://kulturaiwartosci.umcs.lublin.pl/numery-archiwalne/numer-412-2014/;  

Później był publikowany w: Friedo Ricken,  Kontexte  der  Vernunft, 69–77. Stuttgart: Kohlhammer,  
2015. Przypisy i bibliografia zostały w przekładzie dostosowane do stylu Chicago [The Chicago Manual 

of Style (Notes and Bibliography)]. W przypisach i bibliografii podane zostały polskie wydania cytowa-

nych tekstów [przyp. red.]. 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

386 

 

 

 

Jak mają się do siebie nadzieja i godziwe życie? Czy nadzieja jest koniecznym 

warunkiem godziwego życia, czy godziwe życie jest podstawą nadziei? Co należy 
rozumieć pod pojęciem godziwego życia: czy to, że powodzi się nam dobrze lub 

że prowadzimy dobre, to znaczy sprawiedliwe i odpowiedzialne życie? Zacznijmy 

od próby określenia pojęcia nadziei. 

Żyjemy, jak utrzymuje Platon w swoim późnym dialogu Fileb, w trzech wy-
miarach czasu: w teraźniejszości, przeszłości i przyszłości. To, co teraźniejsze, jest 

nam dane za pośrednictwem percepcji, to, co przeszłe, za pośrednictwem pamięci 

(mnêmê), a do tego, co przyszłe, odnosimy oczekiwanie. Na podłożu percepcji 
i wspomnienia tworzymy opinie (doxa). Ktoś dostrzega coś z daleka tylko niedo-

kładnie i chciałby się upewnić, co to takiego jest. Czy to, co stoi tam, pod drzewem, 

obok skały, to człowiek czy figura, którą zrobili pasterze? Opinia, którą sobie two-
rzymy, będzie prawdziwa lub fałszywa. To samo odnosi się do wspomnienia: rów-

nież tutaj tworzymy opinię, na przykład, że w tym a tym czasie, w tym a tym miej-

scu spotkaliśmy tę lub tamtą osobę. Ale to nie opisuje jeszcze w pełni procesu po-
znawania teraźniejszości i przeszłości. W naszej duszy istnieje nie tylko skryba, 

który zapisuje nasze opinie, lecz również malarz tworzący odpowiednie obrazy. 

Utworzyliśmy sobie na podłożu percepcji opinię i dusza przyjęła do siebie obraz 

tego, co postrzeżone i połączyła go z opinią. Obrazy prawdziwych opinii są praw-
dziwe, zaś fałszywych opinii – fałszywe. 

Co zostało tutaj wykazane w odniesieniu do teraźniejszości i przeszłości, do-

tyczy również przyszłości. Opinie, które odnoszą się do przyszłości, są „oczekiwa-
niami (elpides)1 nadchodzącego czasu, ale przez całe życie wypełniają nas oczeki-

wania”2. Z tymi opiniami łączą się obrazy, a te obrazy wywołują rozkosz. „W każ-

dym z nas istnieją zatem mówiące myśli, które nazywamy oczekiwaniami. Tak. 
A jednak są i w nas obrazki malowane; bywa, że ktoś często widzi jak mu w ręce 

wpada mnóstwo złota i wiele rozkoszy w dodatku; i widzi siebie wymalowanego 

jak się sam ze siebie mocno cieszy”3. Jak wszystkie opinie i powiązane z nimi ob-
razy również oczekiwania mogą być prawdziwe lub fałszywe  

                                                             

1 Witwicki tłumaczy to słowo jako „nadzieje”, a nie „oczekiwania”, jak autor artykułu [przyp. tłum.]. 
2 Platon, Fileb, 39 e 4–6 [tłum. Władysław Witwicki (Kęty: Wydawnictwo Antyk, 2002)]. 
3 Tamże, 40 a 6–12. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

387 

 

Prawa4 szkicują następującą antropologię. Każdy z nas jest jeden. Mamy 

w sobie dwóch przeciwstawnych, nierozumnych doradców, rozkosz i ból. Do tego 

dochodzą „dwie opinie o tym, co przyszłe, których wspólną nazwą jest oczekiwa-
nie (elpis)”. Oczekiwanie bólu nazywamy strachem, oczekiwanie jego przeciwień-

stwa – odwagą. Obydwa podlegają rozmyślaniu nad tym, które z nich jest lepsze 

lub gorsze. 
Greckie słowo elpis, jakim Nowy Testament określa cnotę nadziei5, oznacza 

w obydwu wskazanych miejscach [u Platona i w Biblii] „oczekiwanie”. Oczekiwa-

nie jest opinią dotyczącą przyszłości. Opinie są powiązane z obrazami, obydwa 
elementy [opinie i obrazy] mogą być prawdziwe lub fałszywe. Innym punktem 

różnicującym jest przedmiot oczekiwania, po którym spodziewamy się rozkoszy 

lub bólu. Czy powinniśmy teraz powtórzyć stwierdzenie Sokratesa z Fileba, że 

„[...] te obrazki [...] u dobrych są po większej części prawdziwe, bo oni są bogom 
mili, a u złych po większej części bywa wprost przeciwnie”6? Oczekiwania dobrych 

ludzi są prawdziwe, ponieważ oczekują oni czegoś, co faktycznie będzie miało 

miejsce. Sokrates umacnia związek pomiędzy etycznym charakterem człowieka 
a prawdą jego oczekiwań. Na czym polegają oczekiwania dobrego człowieka? Dla-

czego są one słuszne bądź uzasadnione? Platońskie Państwo zaczyna się od roz-

mowy o wieku7. Starzec Kefalos informuje o spotkaniu ze swoimi rówieśnikami. 
„Więc jak się zejdziemy, to najwięcej nas jest takich, co to narzekają, tęsknią za 

uciechami młodości. [...] Inni się jeszcze i na to skarżą, jak to w domu nieraz sta-

rymi pomiatają – więc potem chórem zaczynają lamentować na swoją starość, ile 
to im ona nieszczęść przynosi. A mnie się wydaje, Sokratesie, że oni winują nie to, 

co winne”. Winny jest nie wiek, „tylko charakter człowieka. Jak się człowiek trafi 

porządny łagodny, to i starość mu tylko w miarę dokucza. A jak nie, to i starość, 
Sokratesie, takiemu nieznośna, i młodość”. Większość, jak zarzuca Sokrates, nie 

zgodziłaby się z tobą; tylko by uważali, że ty starość łatwo znosisz nie dzięki swo-

jemu charakterowi, ale dlatego, że masz duży majątek. Kefalos odpowiada, doko-

nując rozróżnienia: własność jest koniecznym, ale niewystarczającym warunkiem 
tego, że lekko znosimy starość. „[A]ni człowiek przyzwoity w nędzy zbyt łatwo nie 

będzie mógł starości znosić, ani też nieprzyzwoity, jeżeli tylko się wzbogaci, nie 

                                                             

4 Platon, Prawa, 644 c 4–d 3 [tłum. Maria Maykowska. Warszawa: Wydawnictwo Alfa,1997)]. 
5 Por. 1 Kor 13,13. 
6 Platon, Fileb, 40 b 2–4. 
7 Tenże, Państwo, 329 a–331 b [tłum. Władysław Witwicki (Warszawa: PWN, 2010)]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

388 

 

będzie miał jej zaraz lekkiej”. Sokrates pyta Kefalosa: „jakie największe dobro wy-

niosłeś stąd, że posiadasz wielki majątek?”. Największą korzyś płynącą z posiada-

nia majątku dostrzega Kefalos w tym, że pozwala mu on oczekiwać śmierć z „błogą 
nadzieją” (niem. frohe Erwartung, grec. hêdeia elpis)8. Majątek przyczynia się 

w dużej mierze do tego, że nie musimy nikogo okłamywać i nikomu nie jesteśmy 

nic dłużni. Kiedy zbliża się śmierć, człowiek zastanawia się nad swoim przezna-
czeniem w innym świecie. „Więc kto w swoim życiu znajduje dużo ludzkiej 

krzywdy, ten się jak dziecko przerażony ze snu zrywa i strach go zbiera i taki życie 

pędzi w złych przeczuciach (meta kakês elpidos). A komu sumienie żadnej 
krzywdy nie wyrzuca, przy tym zawsze błoga nadzieja stoi”.  

Sprawiedliwe życie jest podstawą nadziei. To, co Kefalos wypowiada jako 

pewność, Sokrates próbuje uzasadnić za pomocą argumentów w Obronie Sokra-
tesa9. Sokrates został skazany na śmierć i w ostatniej części dialogu zwraca się do 
swoich sędziów, którzy głosowali za jego uniewinnieniem. Mówi im o wewnętrz-

nym boskim głosie, który go zawsze ostrzega, kiedy próbuje fałszywie postępować. 

Dzisiaj jednak, kiedy spotkało go to, co ludzie uznają za największe zło, znak ten 
nie przeciwstawił się mu. „A cóż to, myślę, będzie za przyczyna? Ja wam powiem: 

zdaje się, że ta przygoda jest czymś właśnie dobrym dla mnie, niepodobna, żeby-

śmy słuszność mieli my, którzy przypuszczamy, że śmierć jest czymś złym. Mam 
na to wielkie świadectwo. Bo nie może być, żeby mi się nie sprzeciwiał mój zwy-

czajny znak, gdybym nie był miał zrobić czegoś dobrego” 

Również rozmyślanie pokazuje zatem, że śmierć jest dobrem (zyskiem). Jed-
nakże ma ono mniejszą siłę przekonywania aniżeli znamienny fakt, że zabrakło 

boskiego znaku. Tym samym wobec tego „wielkiego dowodu” kierowane jest 

oczekiwanie, za którym przemawia wiele racji (pollê elpis)10. Ostatnie zdanie 
Obrony Sokratesa możemy uznać za przesłanie, które wskazuje sens całego dia-

logu. „Ale oto już i czas odejść; mnie na śmierć, wam do życia. Kto z nas idzie do 

tego, co lepsze, tego nie wie jasno nikt – chyba tylko bóg”. Rozmyślanie Sokratesa 

wychodzi od spostrzeżenia, że śmierć jest albo nicością, tak że zmarły niczego już 
nie postrzega, albo, że - jak przekazuje tradycja - jest ona podróżą stąd do innego 

                                                             

8 Tamże, 331 a 2. 
9 Platon, Obrona Sokratesa, 40 a–41 d [tłum. Władysław Witwicki. Kraków: Wydawnictwo Zielona 

Sowa, 2005]. 
10 Tamże, 40 c 4. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

389 

 

miejsca. W każdym razie jest dobrem. Za pierwszą możliwością przemawia, we-

dług Sokratesa, szczęście płynące ze snu pozbawionego marzeń. W drugim wy-

padku Sokrates przechodzi od tych, którzy tutaj nazywają się sędziami i niespra-
wiedliwie skazali go na śmierć, do prawdziwych sędziów w zaświatach. Argumen-

tacja zostaje streszczona w postaci wezwania skierowanego do sędziów. W wezwa-

niu tym Sokrates wskazuje na ostateczną podstawę nadziei. Ale pewność, z jaką 
wygłasza je, wykracza poza pewność wnioskowania; jest to pewność, którą poda-

rowała Sokratesowi nieobecność boskiego znaku, a znak ten mówi mu to, co wie 

tylko bóg. „Więc i wy, sędziowie, powinniście z pogodą i nadzieją (euelpidas) my-
śleć o śmierci, a tylko tę jedną prawdę mieć na oku, że do człowieka dobrego nie 

ma przystępu żadne zło ani za życia, ani po śmierci, a bogowie nie spuszczają z oka 

jego sprawy”11. 

Człowiek żyje, jak pokazała analiza Fileba, w trzech wymiarach czasu: w te-
raźniejszości, przeszłości i przyszłości. Wszystkie trzy wymiary określają jego re-

lację do siebie: to, jak sam siebie doświadcza i w jakiej mierze akceptuje swoje ży-

cie. Arystoteles nawiązuje do tej analizy, wychodząc od niej definiuje pojęcie do-
brego życia. Polega ono na przyjaźni człowieka z samym sobą, a to oznacza, że 

człowiek akceptuje swoje życie we wszystkich trzech wymiarach, ponieważ prze-

żywa je w każdym z tych wymiarów jako pomyślne12. Człowiek prawy „pragnie 
żyć sam ze sobą; czyni to bowiem z przyjemnością, bo wspomnienia czynów do-

konanych są mu miłe, a nadzieje na przyszłe są dobre, a więc przyjemne”13. Jak 

możliwe jest takie samoodniesienie? Życie prawego człowieka jest określone przez 
rozum, który zapewnia mu tożsamość, tak że prawy człowiek może zaakceptować 

samego siebie we wszystkich trzech czasowych wymiarach swojego życia; ponie-

waż to, co uczynił, było słuszne, nie ma czego żałować. Rozum chroni go przed 
fałszywymi oczekiwaniami i podpowiada mu, co jest najważniejsze w przyszłości: 

mianowicie to, że zachowa swoją tożsamość, a to znaczy, że jego decyzja jest okre-

ślona przez rozum niezależnie od tego, jaka będzie sytuacja, w której będzie musiał 

podjąć ową decyzję. Godziwe życie w sensie życia określonego przez rozum jest 
podstawą nadziei; nadzieja jest koniecznym warunkiem godziwego życia w sensie 

życia, które akceptuje samo siebie w każdym z trzech wymiarów czasu. 

                                                             

11 Tamże, 41 c 8. 
12 Arystoteles, Etyka nikomachejska, IX, 4 [tłum. Daniela Gromska (Warszawa: PWN, 2007)]. 
13 Tamże, 1166 a 23–26. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

390 

 

Tomasz z Akwinu rozróżnia afekt (passio), cnotę (virtus) i nadzieję (spes). 

Afekty są dążeniami, które zostają w nas wywołane przez wyobrażenie; polegają 

nie tyle na decyzji, lecz raczej na pobudzeniach, które spontanicznie doznajemy; 
towarzyszą im uczucia przykrości i przyjemności. Przykładami afektów są pożą-

danie, gniew, bojaźń, zazdrość, radość, współczucie, miłość, nienawiść. Natomiast 

cnoty są postawami, które powodują, że nasze afektywne uczucia są słuszne, że 
zatem, na przykład, przy właściwej okazji i we właściwej mierze doznajemy 

gniewu i lęku. W nawiązaniu do tradycji Stoi, Augustyna i Boecjusza. Tomasz roz-

różnia cztery podstawowe afekty (principales passiones), do których można spro-
wadzić pozostałe afekty: radość (gaudium), smutek (tristitia), nadzieję (spes) i bo-

jaźń (timor)14. 

Afekt nadziei jest dążeniem, którego obiekt charakteryzuje się czterema wła-

snościami15: (a) musi to być dobro, gdyż nadzieja we właściwym znaczeniu odnosi 
się do dobra, i przez to różni się od bojaźni, której przedmiotem jest zło; (b) dobro 

to musi być przyszłe, gdyż nadzieja nie dotyczy tego, co się już posiada – i tym 

nadzieja różni się od radości, która odnosi się do obecnego dobra; (c) chodzi o do-
bro, które jest trudne do osiągnięcia - czym nadzieja różni się od pragnienia czy 

żądzy, które po prostu odnoszą się do przyszłego dobra; (d) dobro będące przed-

miotem nadziei jest trudne, ale możliwe do zdobycia - czym nadzieja różni się od 
rozpaczy (desperatio). Nadzieja intensyfikuje aktywność16. Tomasz wymienia dwa 

powody takiej funkcji nadziei. Pierwszy odnosi się do obiektu. To, że chodzi o do-

bro trudne do osiągnięcia wiąże się z wysiłkiem; ponieważ możliwym jest, że wraz 
z osiągnięciem tego dobra trudność nie będzie jednak odczuwana jako prze-

szkoda. Nadzieja, to drugi powód, jest powiązana z radością: z radością osiągania 

dobra i radością płynącą ze zdolności do osiągania tego dobra17, a radość wspiera 
tę aktywność18. 

Afektowi nadziei przeciwstawia się afekt rozpaczy19. Tak jak nadzieja, rów-

nież rozpacz zakłada pragnienie dobra. Obydwa afekty różnią się tym, że rozpacz 

                                                             

14 Św. Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna, 1-2, zag. 25, art. 4 [t. 10 (1-2, qu. 22-48), tłum. 

Jan Bardan (reprint, oryg.: London: nakł. Katolickiego Ośrodka Wydawniczego „Veritas”, 1963)]. 
15 Tamże, zag. 40 , art. 1. 
16 Tamże, art. 8.  
17 Tamże, zag. 32, art. 4.  
18 Tamże, zag. 33, art. 4. 
19 Tamże, zag. 40, art. 4.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

391 

 

zakłada sąd o niemożliwości osiągnięcia tego dobra. Z tego sądu nie wynika jed-

nakże tylko to, że nie mamy już żadnej nadziei na osiągnięcie dobra; wynika stąd 

raczej poruszenie przeciwstawne wobec poruszenia nadziei. Ponieważ nie uzna-
jemy za możliwe osiągnięcie tego dobra, odwracamy się od niego, dystansujemy 

się od własnego wysiłku. 

Czy nadzieja jest tylko afektem, czy też cnotą?20. Czym różni się cnota od 
afektu? Greckie słowo oznaczające cnotę (aretê) oznacza własność, która przynosi 

jakieś dobro swojemu nosicielowi, np. narzędziu lub organowi i jego funkcji lub 

osiągnięciu. „Tak na przykład dzielność (aretê) oka czyni dobrymi zarówno oko, 
jak i jego funkcję (ergon); albowiem dzięki dzielności oka dobrze widzimy”21. Każ-

demu dobremu działaniu człowieka, jak argumentuje Tomasz, musi zatem odpo-

wiadać cnota. Akt nadziei jest dobry, ponieważ „kieruje się ku Bogu” (attingit ad 
Deum); zatem nadzieja jest cnotą. 

Ale w jakim stopniu akt nadziei kieruje się ku Bogu? Tomasz wychodzi od 

przedmiotu afektu nadziei – jest nim przyszłe dobro, które wprawdzie trudno 

osiągnąć, jednak jest to możliwe. Możliwe jest dla nas wszak na dwa sposoby: 
dzięki nam samym lub za pośrednictwem innych osób. „O ile zatem mamy na-

dzieję na to, że dzięki boskiej pomocy coś jest możliwe, nasza nadzieja kieruje się 

ku Bogu samem, na którego pomocy się opiera”. Nadzieja dlatego jest cnotą, po-
nieważ dosięga Boga „jako pierwszej przyczyny sprawczej (prima causa efficiens), 

w znaczeniu, że korzysta z jej pomocy, już to jako celu ostatecznego (ultima causa 
finalis), w znaczeniu, że oczekuje szczęścia, polegającego na rozkoszowaniu się 
nim”22. Dobro, którego oczekujemy od Boga, musi odpowiadać przyczynie, która 

je stwarza; „jest dobrem nieskończonym; ono też jest proporcjonalne do mocy 

Boga wspomagającego. Właściwe bowiem dla nieskończonej mocy jest doprowa-
dzić do nieskończonego dobra; otóż tym dobrem jest żywot wieczny, polegający 

na rozkoszowaniu się samym Bogiem (fruitio Dei). Nie należy bowiem spodzie-

wać się od Boga czegoś mniejszego, niż On sam; jego bowiem dobroć, dzięki której 

obdarza dobrem stworzenie, nie jest wcale mniejsza niż Jego istota”23. Wszystkie 

                                                             

20 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, 2-2,  zag. 17, art. 1 [t. 15 (2-2, qu. 1-22), tłum. Pius Maria 

Bełch, reprint, oryg.: London : nakł. Katolickiego Ośrodka Wydawniczego „Veritas”, 1966]. 
21 Arystoteles, Etyka nikomachejska, II, 5, 1106 a 17–19. 
22 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, t. 15, 2-2, zag. 17, art. 5.  
23 Tamże, art. 2. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

392 

 

inne dobra są tylko o tyle przedmiotem nadziei, o ile odnoszą się do wiecznego 

zbawienia. 

Tomasz stawia zarzut24: wieczne zbawienie nie może być właściwym przed-
miotem nadziei. Nadzieja jest poruszeniem ducha; wieczne zbawienie przerasta 

jednak wszelkie poruszenie ludzkiego ducha; na dowód wskazuje za Listem do 
Koryntian, że „serce człowieka nie zdołało pojąć”25. Tego, czym jest wieczne zba-
wienie, tak brzmi odpowiedź, nie może poznać homo viator; ale człowiek może je 

uchwycić za pośrednictwem ogólnego pojęcia doskonałego dobra i tak powstaje 

poruszenie nadziei. Dlatego Apostoł powiada: „Trzymajmy się jej jak bezpiecznej 
i silnej dla duszy kotwicy, która przenika poza zasłonę”26. Tutaj jeszcze raz staje 

się wyraźna różnica między cnotą (miłości) a afektem nadziei27. Tomasz wyróżnia 

w człowieku dwie formy sił dążnościowych (appetitus): zmysłową (sensitivus) 

i duchową (intellectivus), która nazywana jest wolą (voluntas). Afekt nadziei jest 
poruszeniem zmysłowej siły dążnościowej; jedną z jej cech jest zmysłowe dążenie 

(desiderium, cupiditas) do dobra. Natomiast cnota nadziei jest postawą woli. Tę 

postawę można rozpoznać po akcie, z którego się wyłania. Akt cnoty nadziei może 
być aktem zmysłowego dążenia, ponieważ jego pierwotnym i właściwym przed-

miotem nie jest zmysłowe, lecz boskie dobro. W rezultacie cnota nadziei jest po-

stawą woli. 
Jak ma się nadzieja do wiary? Czy poprzedza ona wiarę28? Tutaj można po-

wołać się na List do Hebrajczyków, gdzie wiara definiowana jest za pośrednic-

twem nadziei: „Wiara zaś jest poręką tych dóbr, których się spodziewamy, dowo-
dem tych rzeczywistości, których nie widzimy”29. Ale to, czego używamy do zde-

finiowania czegoś innego, musi pojawić się wcześniej i być lepiej znane. „A zatem 

nadzieja jest wcześniejsza niż wiara”. Tomasz odpowiada: nadzieja poprzedza 
wiarę w sposób absolutny. Ktoś może tylko wtedy żywić nadzieję, gdy ma przed 

sobą przedmiot nadziei jako coś możliwego. Przedmiotem nadziei jest, z jednej 

strony, wieczne zbawienie, z drugiej zaś, pomoc boża. Obydwa elementy są nam 

dane dzięki wierze; ona pozwala nam poznać, że możemy osiągnąć życie wieczne 

                                                             

24 Tamże, art. 2, ad. 1. 
25 1 Kor 2,9. 
26 Hbr 6,19. 
27 Św. Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna, t. 15, zag. 18, art. 1.  
28 Tamże, zag. 17, art. 7.  
29 Hbr 11,1. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

393 

 

i że wspomoże nas w tym boska łaska. Tomasz cytuje List do Hebrajczyków: »Bez 

wiary zaś nie można podobać się Bogu. Przystępujący bowiem do Boga musi uwie-

rzyć, że [Bóg] jest i że wynagradza tych, którzy Go szukają«30.  
 Jak odnosi się pewność (certitudo) do nadziei31? Nadzieja człowieka w tym 

życiu wydaje się nie mieć żadnej pewności. Albowiem nadzieja jest postawą woli, 

a pewność nie jest przedmiotem woli, lecz intelektu. Tomasz odpowiada, używając 
następującego rozróżnienia: pewność znajduje się w czymś w dwojaki sposób, es-
sentialiter i participative. Pomiędzy pewnością i zdolnością poznawania zachodzi 

pojęciowy związek; tylko władza poznawania może rozstrzygać o pewności lub 
niepewności jakiejś rzeczy. Ale coś innego może mieć swój udział w pewności wła-

dzy poznawczej w ten sposób, że porusza ją pewnie ku celowi. W tym sensie na-

tura działa „z pewnością” (certitudinaliter), ponieważ boski rozum wszystko po-

rusza „z pewnością” ku jego celowi. „W taki też sam sposób nadzieja niezawodnie 
zmierza do swego celu; uczestniczy jakby w pewności wiary, która ma swą siedzibę 

w władzy poznawczej.” 

Cnota nadziei jest przeciwstawiona grzechowi rozpaczy; to, co nadzieja 
oznacza w naszym życiu, staje się wyraźne dopiero wtedy, gdy zanalizujemy roz-

pacz. Rozpacz jest nie tylko grzechem, lecz źródłem innych grzechów32. W tym 

miejscu Tomasz powołuje się na List do Efezjan »Oni to, doprowadziwszy siebie 
do nieczułości [sumienia], oddali się rozpuście, popełniając zachłannie wszelkiego 

rodzaju grzechy nieczyste«33. Każde dążenie, jak argumentuje Tomasz w nawiąza-

niu do Arystotelesa34, które odpowiada prawdziwemu myśleniu, jest dobre; każde 
dążenie, które odpowiada fałszywemu myśleniu, jest złe i staje się grzechem. 

Prawdziwy sąd intelektu o Bogu brzmi, że od niego pochodzi zbawienie człowieka 

i że wybacza on grzesznikom; fałszywy pogląd stwierdza, że odmawia on wyba-
czenia skruszonemu grzesznikowi. Akt nadziei odpowiada prawdziwemu sądowi 

i jest aktem cnoty; przeciwstawny akt rozpaczy odpowiada fałszywemu poglądowi 

o Bogu i grzechu. 

                                                             

30 Hbr 11, 6. 
31 Św. Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna, t. 15, zag. 18, art. 4.  
32 Tamże, zag. 20, art. 1.  
33 Ef 4,19. 
34 Arystoteles, Etyka nikomachejska, VI, 2, 1139 a 23–25. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

394 

 

Tomasz wypracowuje rozróżnienie między rozpaczą a innymi grzechami35; 

istotą rozpaczy jest ostateczna chwiejność, jak napisano w Liście do Efezjan36. 

Każdy grzech polega na odwróceniu się od niezmiennego dobra i zwróceniu się 
ku zmiennemu dobru. Inne grzechy polegają na zwróceniu się ku zmiennemu do-

bru, a z tego zwrotu jako konieczne następstwo wynika odwrócenie się od nie-

zmiennego dobra. Natomiast rozpacz polega na odwróceniu się od niezmiennego 
dobra; zwrot ku zmiennemu dobru jest jego koniecznym następstwem, ponieważ 

dusza, która odwraca się od Boga, musi z konieczności zwrócić się ku czemuś in-

nemu. 
Rozpacz jest największym grzechem37. Grzechy, które przeciwstawiają się 

trzem teologicznym cnotom wiary, nadziei i miłości, są cięższe od wszystkich po-

zostałych grzechów, ponieważ człowiek odwraca się w nich bezpośrednio od Boga, 

podczas gdy w innych grzechach odwrócenie się od Boga jest koniecznym następ-
stwem tego, że człowiek zwraca się ku skończonemu dobru. Przeciwstawione teo-

logicznym cnotom grzechy to niewiara, rozpacz oraz nienawiść wobec Boga. 

W porównaniu z rozpaczą niewiara i nienawiść wobec Boga są o tyle cięższymi 
grzechami, o ile zwracają się one przeciwko Bogu takiemu, jakim on jest. Niewiara 

nie wierzy w prawdę Boga; nienawiść wobec Boga polega na tym, że wola Boża 

jako najwyższe dobro zostaje przez nią odrzucona. Natomiast w rozpaczy chodzi 
o to, czym Bóg jest dla nas; człowiek nie żywi nadziei, że będzie miał swój udział 

w Bogu, w najwyższym dobru. „A więc, biorąc rzecz samą w sobie, większym jest 

grzechem nie wierzyć w prawdę Boga lub mieć nienawiść do Boga, niż nie spo-
dziewać się osiągnięcia chwały od Niego”. Od pytania, który z tych trzech grze-

chów rozpatrywany sam w sobie jest cięższy, Tomasz oddziela pytanie, co ozna-

czają dla nas te grzechy i odpowiada, że rozpacz jest „bardziej niebezpieczna” niż 
niewiara i nienawiść wobec Boga, ponieważ wraz z nadzieją umiera motywacja, 

która popycha nas ku dobru i powstrzymuje od zła. „Odebrawszy nadzieję ludzie 

bez żadnego hamulca wpadają w nałogi grzeszne i stronią od dobrych uczynków”. 

Tomasz cytuje Izydora z Sewilli: „Popełnić jakiś czyn haniebny, to śmierć duszy. 
wpaść w rozpacz, to piekło”. 

                                                             

35 Św. Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna, t. 15, zag. 20, art. 1, ad 1.  
36 Ef 4,19. 
37 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, t. 15, zag. 20, art. 3. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

395 

 

 Tomasz pyta o źródło rozpaczy38 i wychodzi od przedmiotu nadziei. Jest to 

trudne do osiągnięcia dobro, które staje się dostępne dzięki samemu podmiotowi 

nadziei lub za pośrednictwem kogoś innego. Mogą istnieć dwa powody tego, że 
człowiek przestaje żywić nadzieję na osiągnięcie wiecznego zbawienia. Człowiek 

może go nie uznawać za dobro lub uważać, że nie osiągnie go o własnych siłach 

lub za pośrednictwem kogoś innego. Pierwszy powód pojawia się, gdy człowiek 
nie ma żadnej skłonności do duchowych dóbr, ponieważ lgnie do zmysłowych 

rozkoszy; tutaj grzech pożądliwości (luxuria) jest przyczyną rozpaczy. Powodem 

tego, że nie uznaje się zbawienia za coś możliwego, jest przygnębienie (deiectio), 
które w tak wielkim stopniu ogarnia człowieka, że przestaje on wierzyć, że mógłby 

kiedyś osiągnąć coś dobrego. Inną przyczyną jest grzech określany jako zniechę-

cenie (acedia). „Ponieważ zaś zniechęcenie jest to przygnębienie czy głęboki smu-

tek wyrażający upadek na duchu, dlatego w tym znaczeniu rozpacz rodzi się ze 
zniechęcenia (acedia)”. 

Acedia polega na tym, człowiek ucieka przed dobrem z powodu zła, które 

jest z nim powiązane; jest smutkiem spowodowanym przez duchowe dobro, po-
nieważ osiągnięcie go wymaga fizycznego wysiłku39. Acedia jest przeciwstawiona 

boskiej cnocie miłości. Rezultatem miłości jest radość skierowana ku Bogu: „Znie-

chęcenie (acedia) jest smutkiem z dobra duchowego jako dobra Bożego“40. Słowo 
acedia możemy przetłumaczyć jako „przesyt” lub „wstręt” skierowany ku ducho-

wym i boskim dobrom. Tomasz opisuje ten stan jako paraliżującą melancholię41. 

Acedia tak dotkliwie ciąży człowiekowi, że nie może on niczego robić; odczuwa 
odrazę wobec wszelkiej aktywności; każdy wysiłek jest dlań zbyt uciążliwy. „We-

dług innych zniechęcenie (acedia) jest odrętwieniem umysłu do tego stopnia, że 

zaniedbuje się w podejmowaniu dobrych dzieł”. 
 Rozpacz pokazuje nam, co dla naszego życia oznacza cnota nadziei i co ona 

zakłada. Bez nadziei jesteśmy wewnętrznie bezbronni i niezdolni do czynienia do-

bra. Nadzieja zakłada teologiczne cnoty wiary i miłości; nie ma nadziei bez radości 

z Boga, która jest owocem miłości i nie ma nadziei bez etycznej cnoty umiaru 

                                                             

38 Tamże, zag. 20, art. 4. 
39 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, 2-2, zag. 84, art. 4 [t. 19 (2-2, qu. 11-100), tłum. Feliks 

Wojciech Bednarski, reprint, oryg.: London: nakł. Katolickiego Ośrodka Wydawniczego „Veritas”, 

1971]. 
40 Ś. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, zag. 35, art. 3 [t. 16 (2-2, qu. 23-46), tłum. Andrzej Gła-

żewski, reprint, oryg.: London : nakł. Katolickiego Ośrodka Wydawniczego „Veritas”, 1967].) 
41 Tamże, zag. 35, art. 1. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

396 

 

(temperantia), która przeciwstawiona jest nałogowi pożądliwości, ponieważ tylko 

człowiek umiarkowany zdolny jest do czerpania radości z duchowych i boskich 

dóbr. 
 

Z języka niemieckiego przełożył Rafał Michalski 
 

 

Bibliografia 
 

Arystoteles. Etyka nikomachejska. Tłum. Daniela Gromska. Warszawa: PWN, 2007. 
Biblia Tysiąclecia Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Poznań: Pallottinum, 2000. 

Platon. Obrona Sokratesa. Tłum. Władysław Witwicki. Kraków: Wydawnictwo Zielona Sowa, 
2005. 

Platon. Fileb. Tłum. Władysław Witwicki. Kęty: Wydawnictwo Antyk, 2002. 
Platon. Państwo. Tłum. Władysław Witwicki. Warszawa: PWN, 2010. 
Platon. Prawa. Tłum. Maria Maykowska. Warszawa: Wydawnictwo Alfa,1997. 

Św. Tomasz z Akwinu. Suma Teologiczna. T. 10 (1-2, qu. 22-48). Tłum. Jan Bardan. Reprint, 
oryg.: London: nakł. Katolickiego Ośrodka Wydawniczego „Veritas”, 1963. 

Św. Tomasz z Akwinu. Suma teologiczna. T. 15 (2-2, qu. 1-22). Tłum. Pius Maria Bełch. Reprint, 
oryg.: London: nakł. Katolickiego Ośrodka Wydawniczego „Veritas”, 1966. 

Św. Tomasz z Akwinu. Suma teologiczna. T. 16 (2-2, qu. 23-46). Tłum. Andrzej Głażewski. Re-
print, oryg.: London: nakł. Katolickiego Ośrodka Wydawniczego „Veritas”, 1967. 

Św. Tomasz z Akwinu. Suma Teologiczna. T. 19 (2-2, qu. 11-100). Tłum. Feliks Wojciech Bed-
narski. Reprint, oryg.: London: nakł. Katolickiego Ośrodka Wydawniczego „Veritas”, 
1971. 

 

 

 

Summary 
 

Hope and a good life. 
Reflections concerning Plato and Thomas Aquinas 

  

Hope is a necessary condition of a good life, and a good life provides a basis for hope. 
Saint Thomas Aquinas distinguishes between hope as an emotion and hope as a virtue. The 

emotion of hope is a sensual quest, whose object is defined by four features: (a) it is a good; hope 
is thus distinct from fear, which refers to an evil; (b) it is a future good; hope is thus distinct 

from joy, which refers to a present good; (c) it is a good difficult to obtain; hope is thus distinct 
from desire; (d) despite difficulty, this good is obtainable; hope is thus distinct from despair. 

The virtue of hope is an attitude of the will, or a spiritual quest. The object of hope is a future 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15



Friedo Ricken SJ, Nadzieja i godziwe życie 

 

397 

 

good, which is attainable although with difficulty. Something is attainable for ourselves, or 

through ourselves, or through others. If we have hope that something is attainable for us with 
divine help, hope rests in God. 

 
Keywords: hope, Plato, Thomas Aquinas, good, the virtue of hope, the emotion of hope 

 

 
Zusammenfassung 

 

Die Hoffnung und das gute Leben 

 

Die Hoffnung ist notwendige Bedingung des guten Lebens, und das gute Leben ist Grund 
zur Hoffnung. Thomas von Aquin unterscheidet zwischen dem Affekt und der Tugend der 

Hoffnung. Der Affekt der Hoffnung ist ein sinnliches Streben, dessen Objekt durch vier Merk-
male bestimmt ist. (A) Es ist ein Gut; dadurch unterscheidet die Hoffnung sich von der Furcht, 

die sich auf ein Übel bezieht. (B) Es ist ein zukünftiges Gut; dadurch unterscheidet die Hoffnung 
sich von der Freude, die sich auf ein gegenwärtiges Gut bezieht. (C) Es ist ein schwer zu erlan-

gendes Gut; dadurch unterscheidet die Hoffnung sich von der Begierde. (D) Es ist trotz der 
Schwierigkeit möglich, dieses Gut zu erlangen; dadurch unterscheidet die Hoffnung sich von 
der Verzweiflung. Die Tugend der Hoffnung ist eine Haltung des Willens, d.h. des geistigen 

Strebens. Objekt der Hoffnung ist ein zukünftiges Gut, das zu erlangen zwar schwierig, aber 
doch möglich ist. Möglich ist für uns etwas entweder durch uns selbst oder durch andere. Inso-

fern wir hoffen, dass uns etwas durch göttliche Hilfe möglich ist, rührt die Hoffnung an Gott. 
 

Schlüsselworte: Hoffnung, Platon, Thomas von Aquin, Gut, Tugend der Hoffnung, Affekt 
der Hoffnung 

 
 

Information about Author: 

 

FRIEDO RICKEN SJ,  professor   emeritus,  Hochschule für Philosophie  München,  Germany;  

e-mail: friedo.ricken@hfph.mwn.de 

 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 04:24:15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

