
 

 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 14/ 2015 

ARTYKUŁY, s. 63–72 

 

METAFIZYCZNE ŹRÓDŁA  

RADYKALIZMU I NIHILIZMU W ROSJI  
 

Władimir Warawa 
 

Niniejszy tekst jest próbą zmierzenia się z jednym z odwiecznych pytań filozofii ro-

syjskiej: pytaniem, w jaki sposób idea rosyjska związana jest z nihilizmem i jak nihilizm 

przejawia się w idei rosyjskiej, a z drugiej strony, w jakim stopniu idea rosyjska stanowi 

realizację rosyjskiego nihilizmu. Punktem wyjścia rozważa jest słynne stwierdzenie Mi-

kołaja Bierdiajewa o nihilizmie Rosjan, przy czym nihilizm ten jest rozumiany jako 

moralna refleksja nad kulturą i odrzucenie zastanych narracji kulturowych. Pierwsza 

część artykułu poświęcona jest ewolucji pojęcia nihilizmu na gruncie myśli rosyjskiej 

poczynając od oświecicielstwa Czernyszewskiego i Dostojewskiego przez Wiechy aż po 

wybranych przedstawicieli rosyjskiego renesansu religijno-filozoficznego. Natomiast 

druga część to spojrzenie na metafizyczne źródło nihilizmu – egzystencjalną apatię 

istnienia.50 

 
Słowa kluczowe: idea rosyjska, nihilizm, metafizyka, smutek 

  

 
Pytanie, w jaki sposób idea rosyjska związana jest z nihilizmem, 

jak nihilizm przejawia się w idei rosyjskiej, a ponadto, w jakim stopniu 

idea rosyjska stanowi realizację rosyjskiego nihilizmu, to wielkie pytania 

filozofii rosyjskiej, jedne z tych, które zwykło się nazywać odwiecznymi 
i przeklętymi.  

Kiedy tylko zaczynamy mówić o nihilizmie rosyjskim i jego związ-
kach z ideą rosyjską, to natychmiast staje nam przed oczami obraz Miko-

łaja Bierdiajewa i jego opis rosyjskiego charakteru narodowego, wyrażo-

ny w słynnych słowach: „my, Rosjanie, jesteśmy apokaliptykami albo 

nihilistami”1. Doprecyzowując sens tego sformułowania, Bierdiajew 

tłumaczył: „rosyjski nihilizm był moralną refleksją nad kulturą”2 – 

                                                           
WŁADIMIR WŁADIMIROWICZ WARAWA, profesor, Woronieżskij Gosudar-

stwiennyj Uniwiersitiet, Rosja; adres do korespondencji: Uniwiersitietskaja płoszczad' 1, 

394006 Woroneż, Rosja; e-mail: vladimir_varava@list.ru 

  
1 M. Bierdiajew, Rosyjska idea, tłum. J. C.–S. W., Warszawa 1999, s. 137. 
2 Tamże, s. 139.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21



 

  

 

64 
Władimir Warawa, Metafizyczne źródła radykalizmu i nihilizmu w Rosji 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 to właśnie, jak podkreśla filozof, jest główna cecha nihilizmu rosyjskie-
go. Oto dlaczego u Rosjan nie ma charakterystycznej dla ludzi Zachodu 
czołobitności wobec kultury, lecz odwrotnie, mamy do czynienia z mo-

ralnym osądem kultury, z dyskursem grzechu kultury.  

Nie jest to sceptycyzm kulturowy, a pełne namiętności moralne 

oskarżenie kultury jako takiej, a w konsekwencji uproszczenie, odrzuce-
nie zastanych narracji kulturowych. Jest to charakterystyczne, jak trafnie 
zauważa Bierdiajew, dla ludzi kultury, ludzi, którzy sami są jej wielkimi 

twórcami. Przykładów nie trzeba długo szukać i dlatego filozof konstatu-
je: „idea rosyjska nie jest ideą kultury”3.  

Niewątpliwie Bierdiajew znacząco zbliżył się do etycznej istoty rosyj-

skiego nihilizmu, mówiąc o jego moralnym patosie: „patosie buntu prze-

ciwko złu i fałszowi panującym w świecie”4. Nihilistyczna niezgoda 

to nie odrzucenie świata w ogóle, a odrzucenie świata złego, czyli świata 

pogrążonego w złu. Stwierdzając, że nihilizm jest zjawiskiem typowo 

rosyjskim, Bierdiajew wiąże go z prawosławiem; pisze: „prawosławie, 
a szczególnie prawosławie rosyjskie, nie wypracowało własnego uzasad-

nienia kultury, zawsze tkwił w nim pierwiastek nihilistyczny w stosunku 
do wszystkiego, co człowiek tworzy w tym świecie”5. Jest to charaktery-

styczna cecha prawosławnego ascetyzmu i eschatologizmu, która najsil-

niej przejawiła się w ruskim raskole.  

To oczywiście prawda, ale jedynie częściowa. Rzeczywiście, w pra-

wosławiu można odnaleźć postawę nihilistyczną w odniesieniu do świa-
ta kultury, postawę, której skrajny wyraz odnajdujemy w słowach Wasi-

lija Rozanowa: „W Chrystusie świat zgorzkniał”6. Jednakże prawosław-

ne odrzucenie świata nie wyczerpuje w pełni fenomenu kryjącego się pod 
terminem nihilizm rosyjski. W nihilizmie rosyjskim odnajdujemy skrajnie 

radykalne elementy, które w żaden sposób nie mogły rozwinąć się 
w prawosławiu – mają one całkowicie odrębne źródło. I nie mam tu na 

myśli jedynie idei o charakterze radykalnie rewolucyjnym. Wspomniany 

już Rozanow trafnie stwierdził, że „prawosławie w najwyższym stopniu 
odpowiada duchowi harmonii, lecz całkowicie nie odpowiada duchowi 

niespokojnemu”7. A przecież rosyjski nihilizm wyrasta właśnie z ducha 

niespokojnego. 
                                                           

3 Tamże, s. 138. 
4 Tamże, s. 144. 
5 Tamże, s. 138. 
6 W. Rozanow, O sladczajszem Iisusie i gorkich płodach mira, [w:] tenże, Religija i kultura, 

t. 1, Prawda, Moskwa 1991, s. 569. 
7 Tenże, Ujediniennoje, [w:] tenże, Soczinienia w 2-ch tomach, t. 2., Prawda, Moskwa 

1990, s. 254. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21



 

  

 

65 
Władimir Warawa, Metafizyczne źródła radykalizmu i nihilizmu w Rosji 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

   

I 
  

Początkowo pojęcie nihilizmu trafia do Rosji z zachodnioeuropejskiej 

filozofii i kultury. Przeważały niemieckie i francuskie interpretacje tego 

pojęcia (F. Jacobi, J. Fichte, Novalis, F. Schlegel, F. Baader, M. Stirner 
– wszyscy oni używają tego terminu). Jednocześnie najważniejszym py-

taniem pozostaje paradoks, który nie daje spokoju współczesnym bada-

czom: dlaczego, mając na uwadze nieoryginalny i niespecyficzny charak-
ter tego pojęcia, nihilizm w Rosji znalazł tak szeroki posłuch i praktycz-

ną realizację? Będąc teoretycznie wtórnym, właśnie w Rosji uzyskał wy-
jątkowy status. 

Określenie nihilizm, jak słusznie stwierdza Andrzej Walicki w pracy 

Zarys myśli rosyjskiej początkowo nie niosło ze sobą treści negatywnych, 

a „oznaczało pierwotnie radykalne odrzucenie wszelkich autorytetów”8. 

Takie podejście stopniowo ewoluowało, aż w końcu, w almanachu 
„Wiechy” dokonał się sąd nad inteligencją, która była głównym nosicie-

lem i wyrazicielem nihilistycznego światopoglądu. Do tego czasu nihi-
lizm w Rosji zdążył wypracować swój pozytywny program i przeobrazić 

się w rodzaj samoidentyfikacji. 

Jeszcze zanim powstały „Wiechy”, Fiodor Dostojewski w swoim 

Słowie wyjaśnienia, napisanym w związku z wygłoszoną wcześniej Mową 

o Puszkinie stwierdził, że główną zasługą pisarza było to, iż „dojrzał 

i postawił wyraźnie przed nami nasz typ negatywny, człowieka niepoko-

jącego się i nie chcącego się uspokoić, w ojczystą glebę i jej ojczyste siły 

nie wierzącego, Rosję i samego siebie (to znaczy własne społeczeństwo, 
własną inteligencką warstwę, która powstała ponad naszą ojczystą glebą) 

koniec końców negującego, pracować wraz z innymi nie chcącego i na-
prawdę cierpiącego”9. 

Dostojewski wyłuszczył fundamentalne cechy rosyjskiego nihilisty. 

To paradoksalny, głęboko autonomiczny typ negujący samego siebie. 
Typ wzburzony i nieodnajdujący spokoju, szczerze i dogłębnie cierpiący, 

typ przede wszystkim moralny. Także Siemion Frank stwierdzał, 
że głównym problemem nihilizmu jest problem moralny.  

                                                           
8 A. Walicki, Zarys myśli rosyjskiej od oświecenia do renesansu religijno-filozoficznego, 

WUJ, Kraków 2005, s. 301. 
9 F. Dostojewski, Wyjaśnienie w związku z drukowanym poniżej przemówieniem 

o Puszkinie, [w:] tenże, Dziennik pisarza, t. 3., tłum. M. Leśniewska, Państwowy Instytut 

Wydawniczy, Warszawa 1982, s. 379.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21



 

  

 

66 
Władimir Warawa, Metafizyczne źródła radykalizmu i nihilizmu w Rosji 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 Prawdopodobnie to właśnie z głośnego artykułu Franka Etyka nihili-

zmu wzięła swój początek poważna analiza tego zjawiska. Filozof wyka-

zał głębokie rozumienie istoty nihilizmu, wyjawiając jego moralną pod-

stawę. Zresztą nadaje mu specyficzną nazwę: moralizm nihilistyczny, który 

swój najsilniejszy wyraz odnalazł u Lwa Tołstoja. Nihilistyczny patos 

jego traktatu Co to jest sztuka? wywarł silny wpływ na niejedno pokolenie 

społecznych reformatorów. Ów sokratyzm Tołstoja, u podłoża którego 

leży radykalizm i związana z nim ascetyczna negacja wartości kultury, 

stanowi jedno z najsilniejszych źródeł nihilizmu, reakcją na który stał się 

pozytywizm.  
Oryginalną i głęboką analizę nihilizmu odnajdujemy także w pracy 

ojca Gieorgija Fłorowskiego Metafizyczne przesłanki utopizmu, w której ten 

słynny rosyjski teolog, filozof i historyk trafnie i dokładnie naświetlił 

mechanizmy utopijnego światopoglądu ewoluującego w stronę nihili-

zmu. Według Fłorowskiego, utopijne myślenie charakteryzuje „skostnia-
ła obsesja. To naturalistyczny monizm, w którym ujawnia się utopijne 

doświadczenie: postrzeganie świata jako zamkniętej, skończonej, 

wszechjedności, pewnej wewnętrznie spójnej i prawomocnej całości”10. 
Naturalistyczny monizm domaga się wyciągnięcia ostatecznych konse-

kwencji z ontologicznych przesłanek: albo zaakceptować cały świat, albo 
cały świat odrzucić. Mamy tu dwa typy nihilizmu: pozytywny albo nega-

tywny, optymistyczny, albo pesymistyczny. Fłorowski podsumowuje: 

„Wszelki monizm kończy się nihilizmem, bo byt jest złożony”11. 
Nieznośność tego antynomicznego napięcia, ambiwalencji bytu, do-

prowadza do absolutyzacji jednej z jego stron. Zabsolutyzowany jedno-
stronnie byt nihilizuje się i dlatego nihilizm jest losem wszelkiego utopi-
zmu. Utopizm, zgodnie z interpretacją Fłorowskiego, jest nieusuwalny 

z ludzkiej historii. W tym sensie ludzkość jest skazana na nihilizm jako 

konsekwentny rezultat niemożliwości utrzymania antynomicznego roz-
dwojenia bytu.  

Z kolei na ważny aspekt psychologiczny nihilizmu zwraca uwagę Ro-

zanow. Pisze on: „Rosjanie nie mają świadomości swych przodków ani 
świadomości swojego potomstwa. […] Stąd jest nasz nihilizm: »przed 

nami nie zdarzyło się nic ważnego!« I ten nasz nihilizm jest nieodmien-

                                                           
10 G. Fłorowski, Metafiziczeskije priedposyłki utopizma, „Woprosy fiłosofii” 1990, nr 10, 

s. 93. 
11 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21



 

  

 

67 
Władimir Warawa, Metafizyczne źródła radykalizmu i nihilizmu w Rosji 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 nie radykalny: »zbudujemy wszystko od początku«”12.Taki jest portret 
radykalnego rosyjskiego rewolucyjnego nihilisty. 

Iwan Pietrunkiewicz w przedsłowiu do zbioru Inteligencja w Rosji, kry-

tykując „Wiechy”, wysunął szereg nader istotnych myśli dotyczących 

rosyjskiego nihilizmu, w swojej istocie bliskich ideom Rozanowa. Pisał 

on: „Rosyjskie społeczeństwo już dawno przywykło do awanturniczych 
wybryków dokonujących się we wszystkich sferach jego życia. […] Ro-

syjskie społeczeństwo przywykło i do samobiczowania i do samowyrze-
czenia… Niewiele jest rzeczy, których byśmy nie spalili, a którym wcze-

śniej składaliśmy pokłony, mało jest takich świątyń, które jeszcze dzisiaj 

wznosimy, tylko po to, by jutro się ich wyrzec i zmieszać z błotem! Ta-
kiego losu nie uniknął nawet Puszkin, teraz kolej na Bielińskiego i Her-

cena. Jeszcze wczoraj byliśmy okcydentalistami, dzisiaj staliśmy się sło-

wianofilami; wczoraj szukaliśmy zbawienia w nauce, dzisiaj upatrujemy 

go w łonie Cerkwi prawosławnej”13.  

Powyższe słowa Pietrunkiewicza, skierowane były do autorów „Wie-
chów”, którzy krytykując nihilizm, paradoksalnie sami okazali się nihili-

stami. I rzeczywiście „Wiechy”, to nie tylko raskoł w środowisku inteli-

gencji; „Wiechy” to przykład samobiczowania i samowyrzeczenia – jest 

to typowy przejaw nihilizmu. Odwołanie się autorów „Wiechów” 

do religii, jakby to dziwnie nie brzmiało, jest realizacją nihilizmu.  
Mimo wszystkich społecznych, historycznych, psychologicznych, 

moralnych i kosmologicznych przyczyn pojawienia się rosyjskiego nihi-
lizmu, wciąż brak odpowiedzi na pytanie o jego skrajną radykalizację. 

W rzeczy samej rosyjski nihilizm stanowi zjawisko wyjątkowe, z niczym 

nieporównywalne. Aby rzucić nieco światła na jego naturę, jego nad-
zwyczajną siłę oddziaływania i popularność, należy przyjrzeć się jego 

metafizycznym źródłom. 

Patrząc z najwyższej perspektywy, nihilizm to nie tylko odrzucenie 
porządków: społecznego (M. Czernyszewki, M. Dobrolubow, D. Pisa-

riew), moralnego (Dostojewski, Tołstoj), religijnego (Tołstoj), seman-
tycznego (A. Płatonow). U jego podstawy leży radykalne stanowisko 

polegające na odrzuceniu tego, co istnieje jako takiego i nie jest ważne w ja-

kiej postaci to istnienie się przejawia (w społeczeństwie, w kulturze, 
w historii, w kosmosie itd.). Dlatego należy rozróżniać nie tylko nihilizm 

                                                           
12 W. Rozanow, Opadłe liście, tłum. J. Chmielewski, I. Kania, Fundacja Augusta 

Hr. Cieszkowskiego, Warszawa 2013, s. 440–441. 
13 I. Pietrunkiewicz, Przedsłowie, [w:] Wiechy: inteligiencja w Rossii, Molodaja Gwardija, 

Moskwa 1991, s. 218. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21



 

  

 

68 
Władimir Warawa, Metafizyczne źródła radykalizmu i nihilizmu w Rosji 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 prawny i kulturowy, ale także nihilizm metafizyczny, związany z nie-
zgodą i odrzuceniem porządku rzeczy jako takiego. 

U podstaw nihilizmu metafizycznego leży metafizyczne poczucie 
cierpienia, apatii, braku sensu, zbędności i absurdu (A. Czechow, 

L. Andriejew, A. Płatonow). Filozofia Obłomowa, jako filozofia bez-

czynności, stanowi reprezentatywny przykład takiego odczuwania rze-
czywistości. Z jednej strony związana jest ona ze śmiertelnością (śmierć 

jako przyczyna cierpienia i apatii), z drugiej – z absolutnym sceptycy-
zmem wobec sensu bytu. To nadzwyczaj silne i bolesne uczucie, w któ-
rym tkwi korzeń metafizyki nihilizmu. W kulturze rosyjskiej, z tych czy 

innych przyczyn, dokonało się przemieszanie pesymizmu biblijnego 

(Koheleta marność nad marnościami i utrapienie ducha) oraz prze-
świadczenia o naznaczeniu klątwą Syzyfa, czyli bezsensownego, wiecz-

nego powtarzania tego samego.  
Powyżej przedstawione doświadczenie zrodziło silny, specyficznie 

narodowy akcent smutku i żalu. Płatonow pisze: „czas przecież płynie 

tylko w przyrodzie, a w człowieku tkwi nieruchomo tęsknota”14. W in-

nym miejscu padają słowa, brzmiące niczym wyraz tragicznego załama-

nia: „Nie ma gdzie żyć”15. Nieprzypadkowo wrażliwość Nietzschego 

zmusiła go do sformułowania: „Zamieniłbym szczęście całego Zachodu 
za rosyjski smutek”16. 

Można odnaleźć wiele najróżniejszych przejawów owego smutku, 

męczącego żalu. Szczególnie dużo spotykamy ich u Rozanowa, który 
nigdy nie wstydził się otwarcie mówić o granicznych, głębokich stanach 

swojej duszy. Oto przykład: „Jakżeż strasznie i bezlitośnie zostało to 

wszystko skonstruowane”17. W jego ustach słowa te przybierają kształt 

wyższej moralnej negacji, moralnego osądu wszystkiego, co istnieje. 

Tutaj wszystko przesiąknięte jest owym granicznym, niewypowiedzia-
nym żalem, wszystko przysłania przepełniona smutkiem powłoka bólu.  

W swym filozoficznym dzienniku „Autobiografia filozoficzna” Bierdia-

jew przyznał, że całe życie towarzyszy mu smutek. Ten sam smutek jest 
przyczyną narodzin nastrojów rewolucyjno-nihilistycznych. Z całą siłą 

szczerego wyznania pisze on: „Jestem nie tylko człowiekiem pełnym 

tęsknoty, samotnym, obcym światu, pełnym współczucia dla cierpiącego 
                                                           

14 A. Płatonow, Czewengur, tłum. I. Maślarz, J. Szymak-Reiferowa, Łuk, Białystok 

1996, s. 289. 
15 Tenże, Wykop, tłum. A. Drawicz, Alfa, Warszawa 1990, s. 26. 
16 W rosyjskim wydaniu Zmierzchu bożyszcz Nietzschego, tłumacz K. Swasjan, 

komentując 22. aforyzm z rozdziału pt. Zdania i groty, przywołuje taką właśnie frazę 

z niemieckiego wydania dzieł Nietzschego. 
17 W. Rozanow, Opadłe liście, dz. cyt., s. 17. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21



 

  

 

69 
Władimir Warawa, Metafizyczne źródła radykalizmu i nihilizmu w Rosji 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 stworzenia, nadłamanym duchowo. Jestem także człowiekiem buntują-

cym się, gniewnie protestującym, wojowniczym w walce idei, zdolnym 

do odwagi. Jednak moja tęsknota za samotnością i buntownicza wojow-
niczość zakorzenione są w poczuciu obcości świata. Obcy świat wywołu-

je we mnie podwójną reakcję, nie tylko wewnętrzną, ale także przejawia-

jącą się na zewnątrz”18. 
Takim sposobem rozpacz Koheleta staje się metafizycznym przed-

sionkiem nihilizmu. Rozpacz Koheleta domaga się swego rozwiązania. 

Rewolucja przybiera egzystencjalny wymiar, stanowi ratunek w rozpa-
czy, wyjście z absurdalnego i bezsensownego istnienia. Ten aspekt jest 

silniejszy aniżeli patos rewolucyjnej przebudowy świata socjalnego. Nie 

dążenie do prawdy i sprawiedliwości (imperatyw moralny, który rzecz 
jasna jest ważny), lecz ucieczka od absurdu – oto metafizyczna zasada 

rosyjskiego nihilizmu.  
Takie postawienie problemu zasadniczo rozszerza głoszoną przez 

wielu, w tym Nikołaja Łosskiego, tezę o radykalnej i wszechogarniającej 

religijności człowieka rosyjskiego, gdyż dotychczas głęboka religijność 
nie zakładała smutku, rozpaczy, poczucia absurdu i bezsensowności. 

Także sama rosyjska filozofia religijna, akcentująca transcendentny cha-

rakter wyższych wartości, stanowi formę metafizycznego nihilizmu. 
Przepełnienie języka filozofii leksyką transcendencji, nakierowuje świa-

domość na wartości, wykraczające poza ziemską historię. Ten sokratejski 

komponent bliski jest zarówno Tołstojowi, jak i odrzucającym jego nauki 
przedstawicielom rosyjskiej filozofii religijnej.  

Przy takim stosunku do bytu immanentnego, niemożliwe jest filozo-

ficzne zdziwienie, a jedynie jego moralna negacja i w konsekwencji chęć 
przeobrażenia. Czysta kontemplatywność obca jest człowiekowi myślą-

cemu praktycznie, którego świadomość skupia się na niedoskonałości 
bytu i jego bezsensowności. Szczególnie mocno wyraża się to w filozofii 

wspólnego czynu Nikołaja Fiodorowa, w jego świadomej rezygnacji 

z metafizyki na rzecz moralności. Stwierdza on, że pytanie o to jak moż-

liwy jest byt, jest pustym pytaniem. Także Bierdiajew mówi, że w jego 

filozofii patos powinności zawsze przeważał nad patosem bytu. 

 

                                                           
18 N. Bierdiajew, Autobiografia filozoficzna, tłum. H. Paprocki, Antyk, Kęty 2002,           

s. 56–57. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21



 

  

 

70 
Władimir Warawa, Metafizyczne źródła radykalizmu i nihilizmu w Rosji 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 II 
 

Podsumowując, wszystkie rodzaje nihilizmu posiadają to samo źródło 

– egzystencjalną apatię istnienia, będącą skutkiem poczucia bezsensu i ab-

surdu, nieustającej obecności śmierci i śmiertelności. Można powiedzieć, 
że jest to ogólnoeuropejskie źródło, czerpiące, z jednej strony z tradycji 

biblijnej (Koheleta marność nad marnościami i utrapienie ducha), 

a z drugiej, z tradycji greckiej (praca Syzyfa). Są to dwa najmocniejsze 
mitologemy europejskiej samoświadomości i jednocześnie metafizyczne 

jądro nihilizmu. Jego skutki to rozpacz i rezygnacja, w przypadku nihili-

zmu pasywnego, lub przeciwnie, chęć przebudowy świata, przejawiająca 

się często w postaci radykalnych, rewolucyjno-terrorystycznych praktyk, 

w przypadku nihilizmu aktywnego.  
To jedyne metafizyczne źródło nihilizmu, mające wiele różnych kul-

turowych projekcji. O ile zachodni nihilizm, w głównej mierze skiero-

wany jest na krytykę społeczeństwa i kultury, to rosyjski, ze względu na 
swój specyficzny patos etyczny i być może jeszcze coś, co do końca nie 

da się pojąć, jest zorientowany na podstawy bytu i społeczeństwa. Naj-

bardziej wyraźnym przykładem jest tu Fiodorow, postulujący ontolo-

giczną przebudowę świata oraz rewolucyjny projekt, dążący do pełnej de-

strukcji instytucji społecznych oraz działań historycznych. Jednocześnie 
ów aktywny nihilizm w Rosji bardzo łatwo przekształca się w swoje 

przeciwieństwo, gdzie hiperaktywizm, tak jak w przypadku Bierdiajewa, 

a jeszcze wyraźniej Płatonowa, przechodzi w absolutną rozpacz, wciąga-

jącą w swe mroczne przestrzenie wszelkie pragnienia, dążenia i sensy.  

Prawdopodobnie żadna inna z kultur świata nie zna tak obłędnych 
skrajności. To bez wątpienia nielogiczne, niestabilne i nieprzewidywal-

ne, lecz jednocześnie jest w tym jakaś szczególna siła przyciągania, która 

zawsze gromadziła umysły, które nie mogą zaznać spokoju w nieustają-

cym poszukiwaniu prawdy. 
 

Z języka rosyjskiego przełożył Daniel Wańczyk 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21



 

  

 

71 
Władimir Warawa, Metafizyczne źródła radykalizmu i nihilizmu w Rosji 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 Bibliografia 
 

Bierdiajew A., Autobiografia filozoficzna, tłum. H. Paprocki, Antyk, Kęty 

2002. 

Bierdiajew M., Rosyjska idea, tłum. J. C.–S. W., Warszawa 1999. 

Dostojewski F., Wyjaśnienie w związku z drukowanym poniżej przemówieniem 

o Puszkinie, [w:] F. Dostojewski, Dziennik pisarza, t. 3, tłum. M. Le-

śniewska, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1982. 

Fłorowski G., Metafiziczeskije priedposyłki utopizma, „Woprosy fiłosofii” 

1990, nr 10. 

Pietrunkiewicz I., Przedsłowie, [w:] Wiechy: inteligiencja w Rossii, Mołodaja 

Gwardija, Moskwa 1991. 

Płatonow A., Czewengur, tłum. I. Maślarz, J. Szymak-Reiferowa, Łuk, 

Białystok 1996. 

Płatonow A., Wykop, tłum. A. Drawicz, Alfa, Warszawa 1990. 

Rozanow W., O sladczajszem Iisusie i gorkich płodach mira, [w:] W. Roza-

now, Religija i kultura, t. 1, Prawda, Moskwa 1991. 

Rozanow W., Opadłe liście, tłum. J. Chmielewski, I. Kania, Fundacja 

Augusta Hr. Cieszkowskiego, Warszawa 2013. 
Rozanow W., Ujediniennoje, [w:] W. Rozanow, Soczinienia w 2-ch tomach, 

t. 2, Prawda, Moskwa 1990. 
Walicki A., Zarys myśli rosyjskiej od oświecenia do renesansu religijno-

filozoficznego, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 

2005. 
 

  

Summary 
 

Metaphysical Sources of Radicalism and Nihilism in Russia 

  
This article is an attempt to deal with one of the eternal questions of Russian philoso-

phy: the question of how the Russian idea is related to nihilism and how nihilism mani-
fests itself in the Russian idea, and, on the other hand, to what extent the Russian idea 

is a Russian nihilism. A famous quote by Nikolai Berdyaev on the nihilism of the Rus-
sian people is the starting point for further discussion. Berdyaev states that Russians 

are nihilists, but this nihilism is understood as a moral reflection on culture and a rejec-

tion of the existing culture. The first part of the text is devoted to the meaning of nihilism 
in Russian thought, beginning with Chernyshevsky’s prosvetitel'stvo and Dostoyevsky, 

then going through Vekhi, and ending with selected representatives of the Russian Reli-

gious Renaissance of the twentieth century. The second part of the article is an insight 

into the metaphysical source of nihilism – the existential apathy of being. 

 

Keywords: Russian idea, nihilism, metaphysics, grief 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21



 

  

 

72 
Władimir Warawa, Metafizyczne źródła radykalizmu i nihilizmu w Rosji 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

  

 

Zusammenfassung 
 

Metaphysische Quellen des Radikalismus und Nihilismus in Russland 

 
Der Text bildet einen Versuch, sich mit einer der ewigen Fragen der russischen Phi-

losophie auseinanderzusetzen: der Frage, wie die russische Idee mit dem Nihilismus 

verbunden ist und wie der Nihilismus in der russischen Idee zum Vorschein kommt. 
Der Ausgangspunkt der Überlegungen ist die berühmte Äußerung von Nikolai Bierdia-

jew über den Nihilismus der Russen, wobei der Nihilismus als moralische Reflexion über 
die Kultur und als Ablehnung festgeschriebener Kulturnarrationen verstanden wird. Der 

erste Teil des Artikel ist der Evolution des Nihilismus-Begriffes auf dem Boden 

des russischen Gedankens von prosvetitel‘stwo Czernyszewskis und Dostojewskis über 

Vekhi bis zu ausgewählten Vertretern der russischen religiös-philosophischen Renaissance 

gewidmet. Der zweite Teil bietet den Einblick in die metaphysische Quelle des Nihilis-
mus an – die existentielle Apathie der Existenz. 

 
Schlüsselworte: russische Idee, Nihilismus, Metaphysik, Traurigkeit 

 
 

Information about Author: 
 

VLADIMIR VLADIMIROVICH VARAVA, professor, Voronezh State University, 

Russia; address for correspondence: Universitetskaya pl., 1, 394006 Voronezh, Russia;     
e-mail: vladimir_varava@list.ru  

 

 
 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 01:13:21

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

