
 

 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 14/ 2015 

ARTYKUŁY, s. 27–50 

 

„IDEA ROSYJSKA” JAKO PROBLEM  

– PERSPEKTYWA FILOZOFICZNA 
 

Marian Broda 
 

Kompleksowa analiza – pojmowanej jako problem – „rosyjskiej idei‖ wymaga 
uświadomienia sobie całego zespołu aspektów owego problemu. Koncentrując swą 

uwagę na jego wymiarze filozoficznym, należy pamiętać, że refleksja filozoficzna 

powinna programowo łączyć ze sobą maksymalną ogólność i maksymalny 

(samo)krytycyzm.  

W sytuacji, w której integralnym elementem myśli filozoficznej pozostaje 

metarefleksja, a jednocześnie równie integralnym elementem „rosyjskiej idei‖ jest jej 

wymiar filozoficzny, należy rozróżniać epistemiczny i epistemologiczny poziom 

możliwej (samo)problematyzacji. Pierwszy z nich związany jest z punktem widzenia 

podmiotu zaangażowanego w projekt „rosyjskiej idei‖, co oznacza, że dokonywana 

problematyzacja rzeczywistości – i sposobów jej konceptualizacji – z założenia nie może 

podważać jego wspólnotowego sensu, aksjologicznych racji i społecznej realności, 

a przeciwnie, uzasadnia je i legitymizuje. Drugi natomiast jest próbą spojrzenia na 

analizowane procesy z zewnątrz, co stwarza możliwość problematyzacji ogólnych ram 

porządku podmiotowo-przedmiotowego, jaki projekt „rosyjskiej idei‖ a priori wyznacza, 

i rozpoznaje w świecie, zakładając go de facto już wcześniej jako prawdziwy, istotowy 

i rzeczywisty.50 

 
Kluczowe słowa: rosyjska idea, rosyjska dusza Rosji, filozofia, projekt podmiotowy, 

rzeczywistość, (samo)problematyzacja 

 

 
Jednym z kluczowych pojęć, przy pomocy których Rosjanie próbują 

rozpoznać oraz w spójny, intencjonalnie istotowy sposób ująć i wypo-

wiedzieć swoje narodowo-państwowe powołanie, sens istnienia, tożsa-
mość, misję, wizję przyszłości i działania, mające służyć ich wspólnoto-

wemu samospełnieniu, pozostaje od wieków kategoria „rosyjskiej idei‖. 
W czasach kulturowo-tożsamościowej i społeczno-politycznej stabilności 

przeżywana jest ona – w swej określonej, dominującej właśnie wersji – 

jako już odnaleziona i wspólnotowo realizowana. Powtarzające się pe-

                                                           
50 MARIAN BRODA, prof. dr hab., Uniwersytet Łódzki, Polska; adres do koresponden-

cji: ul. Narutowicza 59a, 90–131 Łódź; e-mail: brodamarian@uni.lodz.pl 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

28 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

riodycznie okresy kryzysu, narastającego bądź przeczuwanego rozkładu, 
osłabienia centralnej władzy i pozycji Rosji w świecie, zagubienia 

i chaosu, sprzyjają, z kolei, intensyfikacji podejmowanych poszukiwań 
i nasilaniu się tęsknoty za jej rozpoznaniem i urzeczywistnieniem; działo 

się tak, w szczególności, w latach postsowieckiej smuty: „Myśl rosyjska 

charakteryzuje się dziś (tj. charakteryzowała się wtedy – M.B.) – podob-
nie jak w czasach przedrewolucyjnych – nadmierną, obsesyjną wręcz 

koncentracją na zagadnieniu rosyjskiej idei i rosyjskiej tożsamości‖1. 
Za wzorcową, historyczną artykulację szeroko rozumianej, „rosyjskiej 

idei‖ przychodzi uznać, sformułowaną na początku XVI wieku przez 

pskowskiego mnicha Filoteusza, koncepcję Moskwy jako Trzeciego 
Rzymu. Zachowując swój pierwotny sens religijny bądź podlegając roz-

maitym metamorfozom i procesom ideologicznej desakralizacji (nigdy, 
jak się zdaje, do końca konsekwentnej), stała się ona szybko najważniej-
szą z idei historiozoficznych Rusi i Rosji, archetypem narodowego me-

sjanizmu, rosyjskiej tożsamości i rosyjskiego spełnienia. W formie mniej 

lub bardziej zbliżonej do swej pierwotnej wersji, idea Moskwy jako Trze-
ciego Rzymu znajdowała przez stulecia kolejnych głosicieli i wyznaw-

ców. Dla przykładu, w okresie rozpadu ZSRR metropolita petersburski 
Joann w sposób równie bezpośredni, jak Filoteusz, wiązał z Rosją osta-

teczne losy świata: „jeśli nie będzie pokajania u narodu rosyjskiego, ko-

niec świata jest bliski‖2. Nie wydaje się również przypadkowe, że w jed-

nym z pierwszych swych manifestów skierowanych do mieszkańców – 

znajdującego się wówczas w stanie głębokiego rozkładu – kraju, prezy-

dent Władimir Putin zaproponował im właśnie kolejną formułę „nowej 

idei rosyjskiej‖, eksplikującą cały szereg archetypowych przeświadczeń 

dotyczących rosyjskości i Rosji3. 
W formie najbardziej filozoficznie dojrzałej, intelektualnie pełnej  

i usystematyzowanej „rosyjska idea‖ została przedstawiona przez – po-
budzanych duchem prawosławia i wypowiedziami Fiodora Dostojew-

skiego – Włodzimierza Sołowjowa i Mikołaja Bierdiajewa. Pisma pierw-

szego z nich od początku odbierano tam jako – przyjmujący formę sys-
temu filozoficznego, głos dochodzący jednocześnie „z głębi‖  

i „z wysoka‖ – intelektualną artykulację interakcji historii z Transcen-

dencją, myślowy element dążenia uniwersum, stworzenia i Boga, 

                                                           
1 A. Walicki, Smuta czy tylko apatia, „Polityka‖ 1999, nr 22, s. 23. 
2 Cyt. wg: Sierafin (Rouz), Buduszczeje Rosii i koniec mira, IEK, Riga – Leningrad 1991, 

s. 12. 
3 Por. M. Broda, „Zrozumieć Rosję”? O rosyjskiej zagadce-tajemnicy, Ibidem, Łódź 2011, 

s. 203–206. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

29 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

do przekraczającej niewspółmierność porządków historii i eschatologii, 
finalnej realizacji Królestwa Bożego: „Wówczas – głosił on – prawda 

bogoczłowieczeństwa, dana nam w swojej istocie, stanie się naszym 
udziałem, wcieli się w naszym rzeczywistym życiu‖, a pojednane i po-

godzone ze sobą zasady chrześcijańskiego Wschodu i chrześcijańskiego 

Zachodu „znajdą swoją jedność i swoją prawdę w samodzielnej i wolnej 
służbie wszystkich ludzkich sił boskiej Prawdzie‖4. 

W Sołowjowowskiej koncepcji „integralnego życia‖ daje się rozpo-

znać wyraźne przejawy obecności idei „Królestwa Bożego‖, pojmowa-
nego jako zwieńczenie dziejowego rozwoju: „Stopniowe przebóstwienie 

poprzez wewnętrzne przyswojenie i rozwój boskiej zasady przedstawia 
właśnie historyczny proces ludzkości‖5. Jego „ośrodkowym‖ uczestni-

kiem pozostaje Rosja – jedyny naród zdolny być „pośrednikiem między 

ludzkością i nadludzką rzeczywistością, świadomym narzędziem  
tej ostatniej, stać się „żywą duszą‖, centrum i podstawą jedności „poroz-

rywanej i obumarłej ludzkości przez zjednoczenie jej z absolutną zasadą 
Boską‖6. Możliwość odegrania przez Rosję podobnej roli, finalizującej 

ziemskie dzieje – „powtarzam, to jest koniec historii‖7 – wymaga od niej 
wyzbycia się wszelkiego egoizmu i partykularności, potrzebuje całkowi-
tego oddania się wierze w wyższą Rzeczywistość, pełnego otwarcia się 

na Prawdę i całkowitego posłuszeństwa wobec niej: „Ustanowić na zie-

mi ten wierny obraz Boskiej Trójcy – oto w czym zawiera się idea rosyj-
ska‖8; podkreślał Sołowjow, zastrzegając wcześniej, iż „Idea nacji to nie 

jest to, co ona sama myśli o sobie w czasie, ale to, co Bóg myśli o niej 

w wieczności‖9. 
W ujęciu Bierdiajewa, wokół „rosyjskiej idei‖ koncentrują się od wie-

ków podstawowe problemy, wyzwania i wysiłki tamtejszej filozofii; 
również on, dookreślając owo pojęcie, zaznaczył: „Interesować mnie 

będzie nie tyle, czym empirycznie była Rosja, ile raczej to, jaki Stwórca 

miał zamysł Rosji, interesuje mnie uchwytny rozumowo obraz narodu 

                                                           
4 W. Sołowjow, Wielki spór i chrześcijańska polityka 1883, tłum. T. Kwaśnicki, 

Wydawnictwo Fronda, Warszawa 2007, s. 205. 
4 Tenże, Sobranije soczinienij, t. 3, Proswieszczenije, Sankt-Pietierburg [b.r.w.], s. 254. 
5 Tenże, Fiłosofija celnego znania, [w:] tenże, Soczinienija w dwuch tomach, t. 2, Mysl, 

Moskwa 1990, s. 172. 
6 Tamże, s. 172. 
7 Tamże, s. 173. 
8 Tenże, Russkaja idieja, [w:] Russkaja idieja. Sbornik proizwiedienij russkich myslitielej, 

red. Je. Wasiliew, Ajris, Moskwa 2004, s. 256. 
9 Tamże, s. 228. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

30 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

rosyjskiego, jego idea‖10. Jak eksplikował dalej: „Rosyjska idea jest 
eschatologiczna, zwrócona ku końcowi. Stąd rosyjski maksymalizm. 

Ale w rosyjskiej świadomości eschatologiczna idea przyjmuje formę dą-

żenia do powszechnego zbawienia‖11. Podobny sposób pojmowania 

przez Rosjan świata i sensu swojego wspólnotowego istnienia objaśniał 

Bierdiajew jego religijnym, prawosławnym zakorzenieniem oraz sobo-
rowym charakterem wschodniego chrześcijaństwa: „Naród rosyjski, 

zgodnie ze swoją wieczną ideą, jest zwrócony w Przyszłość, dąży do 

Nowego Jeruzalem, ale Nowe Jeruzalem nie jest oderwane od ogromnej 
ziemi rosyjskiej, jest z nią związany i ona w nie wejdzie‖12. Co więcej, 

„nawet u tych Rosjan, którzy nie mają prawosławnej wiary, ale wręcz 

posuwają się do prześladowania prawosławnej cerkwi pozostaje w głębi 
duszy warstwa ukształtowana przez prawosławie‖13. 

 

 

Filozoficzny – i inne wymiary problemu 

 
Podjęcie i kompleksowa analiza problemu „rosyjskiej idei‖ wymaga 

już w punkcie wyjścia uświadomienia sobie całego zespołu jego wza-

jemnie ze sobą powiązanych wymiarów: religijnego, filozoficznego, 
ideologicznego, literackiego, kulturowego, mentalnego, społecznego, 

politycznego, cywilizacyjnego itp. Ich zasygnalizowana współobecność 
i współzależność nie są przypadkowe czy jedynie sztucznie zestawione, 

gdyż podmiotowy sens owej „idei‖ łączy integralnie zamysł intelektual-

nego samopoznania i aksjologicznej samolegitymizacji z zamiarem spo-
łecznej samorealizacji. Jej kompleksowe badania powinny mieć zatem 
charakter interdyscyplinarny, spajający metody religioznawcze, filozo-

ficzne, literaturoznawcze, ideologioznawcze i historyczne z metodami 
właściwymi dla socjologii kultury, socjologii wiedzy, psychologii spo-
łecznej, politologii etc. Chodzi bowiem o to, by móc nie tylko rozpo-

znawać i odczytywać, analizować i interpretować „sens‖, artykułujących 
ją wypowiedzi, tekstów i koncepcji, wewnętrzne struktury eksplikowanej 

w nich myśli, ich wzajemną i zewnętrzną dialogiczność bądź niedialo-

giczność czy miejsce w szerszej tradycji intelektualno-kulturowej, 
ale również ich społeczno-instytucjonalny kontekst historyczny oraz 
                                                           

10 N. Bierdiajew, Russkaja idieja. Osnownyje problemy russkoj mysli XIX wieka i naczała 

XX wieka, [w:] Myslitieli russkogo zarubieżja: Bierdiajew, Fiedotow, red. A. Zama-

lejew, Nauka, Sankt-Pietierburg 1992, s. 37. 
11 Tamże, s. 256. 
12 Tamże, s. 258. 
13 Tamże, s. 256. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

31 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

procesy interakcji rozpatrywanych koncepcji z postawami, zachowania-
mi i formami życia społecznego Rosjan. 

Ze względu na żywotność, siłę oddziaływania i centralność koncepcji 

„rosyjskiej idei‖ w tamtejszej myśli, filozofii, literaturze, kulturze i świa-
domości społecznej można z jednej strony przypuszczać, że analiza tych 

koncepcji otwiera potencjalnie heurystycznie płodną perspektywę po-
znawczą, istotną dla badania nie tylko ich samych, ale i dla szerszej tra-

dycji intelektualno-kulturowej Rosji. Z drugiej natomiast strony można 

przypuszczać, że stopień ich centralności i żywotności – a także w pew-
nej, znaczącej jednak mierze, treści, charakter i kształt oraz sposób ich 

odbioru i interpretacji – mogą, i powinny, być objaśniane przez zasadni-

cze właściwości myślowego, kulturowego, społecznego i politycznego 
kontekstu, w którym się one rodzą i funkcjonują, współtworząc, ujawnia-

jąc, artykułując i oświetlając go jednocześnie jako swój kontekst wła-
śnie14. 

Przychodzi również przypuszczać, że owa centralność i żywotność łą-

czyć się mogą zarówno ze współobecnością – w koncepcjach „rosyjskiej 
idei‖ i w szerszej tradycji intelektualno-kulturowo-społecznej Rosji – 

całego szeregu podstawowych założeń, wyznaczników sensu, przesłanek 
i rozstrzygnięć, stawianych i w określony sposób formułowanych pro-

blemów, jak i ze współdzieleniem przez nie pewnych, głęboko zakorze-

nionych i utrwalonych, przeświadczeń, postaw, pragnień, dążeń, aspira-
cji, nadziei, iluzji i mitów. Wydaje się to w szczególności wiązać 

z określonym sposobem percepcji, konceptualizacji i problematyzacji 

świata – oraz towarzyszących mu przeświadczeń, oczekiwań i postaw – 
zdominowanym przez silne pierwiastki maksymalizmu eschatologiczne-
go, mistycznego realizmu, kosmizmu, ontologizmu, przez orientację 

na totalność, binaryzm i dążenie do przezwyciężenie go przez finalne 
pogodzenie przeciwieństw, pragnienie pozostawania w „środku świata‖, 

bycie „duszą świata‖, mesjanizm i misjonizm, tendencję do zacierania 

granicy między sacrum i profanum, eschatologią i historią, ufność 

 w możliwość wyjścia poza sferę zasadniczych ograniczeń, determinacji 

i sprzeczności przyrodniczych, antropologicznych i historycznych itd.15  
Wskazana sytuacja nie powinna dziwić, każdej kulturze właściwy jest 

przecież pewien dominujący porządek czy topografia sensu, który przez 

                                                           
14 Por. P. Ricouer, Historyczność a historia filozofii, tłum. S. Cichowicz, [w:] Drogi 

współczesnej filozofii, red. M. J. Siemek, Czytelnik, Warszawa 1978, s. 252–257. 
15 Por. M. Broda, Historia i eschatologia, Studia nad myślą Konstantego Leontjewa 

i „zagadką Rosji”, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2001, s. 170–171,      

176–178. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

32 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

jej uczestników rozpoznawany jest w świecie jako istotowy, naturalny, 
prawdziwy czy rzeczywisty – w przeciwieństwie do innych, odbieranych 

jako pozorne, arbitralne, obce, nieprawdziwe, nierzeczywiste itp. Jedno-
cześnie zostaje wówczas przesądzone to, co może się pojawić, albo nie, 
jako oczywiste, pewne czy zrozumiałe, to, co, i w jaki sposób, staje się 

problemem, nie jest postrzegane jako problem lub świadomie zostaje 
pozostawione poza sferą przeprowadzanej problematyzacji. W przypad-

ku kultury rosyjskiej – gdzie heterogeniczność, antynomiczność, rela-

tywność punktów widzenia, sytuacyjność, jednostronność, partykular-
ność, historyczność, nieostateczność itp. w archetypowy wręcz sposób 

traktowane są jako przejaw i rezultat Upadku, swego rodzaju stan przej-

ściowy, wymagający przezwyciężenia w drodze ku finalnej Jedności 
i Pełni – dzieje się to w sposób szczególnie nawet intensywny i wyrazi-

sty16. 
Koncentrując swą uwagę na filozoficznym wymiarze problemu „ro-

syjskiej idei‖ – i jednocześnie traktując ją przede wszystkim jako problem 

filozoficzny właśnie – należy pamiętać, że refleksja filozoficzna, 
co współstanowi wręcz o jej swoistości w porównaniu z innymi typami 

wiedzy, stara się programowo łączyć maksymalną ogólność, możliwie 

najogólniejszy punkt widzenia, punkt widzenia całości z maksymalnym 
krytycyzmem, zdolnością pytania o wszystko, problematyzowania 

wszystkiego, również własnych założeń, rozumowań i rozstrzygnięć17. 

W sytuacji, w której integralnym elementem refleksji filozoficznej pozo-
staje metarefleksja, a jednocześnie istotnym wymiarem „rosyjskiej idei‖ 

jest jej wymiar filozoficzny, warto, wręcz trzeba, rozróżniać dwa pozio-

my dokonywanej problematyzacji: epistemiczny i epistemologiczny 
(w terminologii Marka Siemka)18. 

Pierwszy z nich związany jest z punktem widzenia podmiotu zaanga-

żowanego w projekt „rosyjskiej idei‖ i zamysł jej realizacji. W następ-
stwie powyższego, towarzysząca mu problematyzacja świata i jego inte-

lektualnych konceptualizacji – w szczególności zaś samoproblematyza-

cja uzasadnień, racji i rozstrzygnięć, proponowanych przez samego sie-
bie oraz przez innych wyznawców i realizatorów owej „idei‖ – realizo-
wana jest w taki sposób, że nie podważa ona, a przeciwnie uzasadnia 

je i legitymizuje, podstawowych założeń, przesądzeń i rozstrzygnięć, 

                                                           
16 Por. tenże, „Zrozumieć Rosję”?, dz. cyt., s. 292–302. 
17 Por. S. Sarnowski, Rozumność i świat. Próba wprowadzenia do filozofii, Państwowe 

Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1982, s. 5 i in. 
18 Por. M. Siemek, Filozofia, dialektyka, rzeczywistość, Państwowy Instytut 

Wydawniczy, Warszawa 1982, s. 17 i in. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

33 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

przesłanek wspólnotowego sensu, aksjologicznych racji i społecznej re-
alności owego projektu w ogóle19, a jedynie jego poszczególnych – alter-

natywnych do własnej, aktualnie uznawanej – wersji, metamorfoz i kon-
kretyzacji20. 

Drugi z kolei, epistemologiczny, poziom dokonywanej problematy-
zacji jest propozycją spojrzenia – w proponowanej przeze mnie jego 

formie-konkretyzacji, ujmowanej tak, by móc korzystać z możliwości 
poznawczych, stwarzanych przez pokantowską perspektywę filozoficzną 

– z zewnątrz na procesy sensotwórcze, towarzyszące projektowi „rosyj-

skiej idei‖. Każda próba rozpoznania-urzeczywistnienia „rosyjskiej idei‖ 

jawi się wówczas jako współtworzący poznawaną przez siebie przedmio-

towość akt podmiotowy: myślowy, filozoficzny, ideologiczny, światopo-

glądowy i – choć nie zawsze explicite – sakralny czy quasi-sakralny. Od-

najdywane – współtworzone – w rezultacie rozpatrywanych prób „isto-
ta‖, i w ogóle „przedmiotowość‖ rosyjskości i świata, a także własna 

„podmiotowość‖ oraz łączona z nią poznawcza ekskluzywność 

i unikalna moc sprawcza, nie są bowiem de facto „bytami samymi w so-

bie‖, czymś spoza uruchamianego procesu sensotwórczego, lecz stano-

wią korelat określonej intencji podmiotowej21 Uświadomienie sobie po-
wyższego, pozwalające dostrzec współzależność obu członów relacji 

poznawczej, stwarza możliwość rozpoznania, i problematyzacji, ogól-

nych ram, które ów projekt a priori wyznacza – dla zmierzających do 

jego realizacji wysiłków samopoznawczych, legitymizacyjnych  

i społecznych oraz dla rozpoznawanego przez siebie porządku podmio-

                                                           
19 Przedstawianym – i uzasadnianym w taki bądź inny sposób – remedium na 

doświadczany w życiu społecznym partykularny moment czy wręcz charakter interesów 

i dążeń jednostek oraz zbiorowości staje się wówczas m. in. podkreślanie unikalnej 

„wszechświatowości dążeń rosyjskiego ducha‖; na podstawowe ograniczenia, 

sprzeczności i determinacje społeczne – wiara w ponadludzką de facto moc sprawczą, 

posiadanej przez siebie ekskluzywnej Prawdy czy ufność w rosyjski przywilej 

„szczególnej wolności‖; na doświadczaną przemijalność ludzkich form życia i instytucji 

społecznych – prawosławna bądź marksistowsko-leninowska ufność w możliwość 

finalnego wzniesienia się ponad historyczność i fundamentalnej przemiany natury 

rzeczywistości, jej „przebóstwienia‖, „bolszewizacji‖ itd. Por. M. Broda, „Zrozumieć 

Rosję”?, dz. cyt., s. 153–155, 225–232, 269–270, 439–448 i in. 
20 Dla przykładu, w przypadku ideologii bolszewickiej demaskacji i odrzuceniu idei, 

wiążącej z prawosławną Rosją zaczątek Królestwa Bożego na ziemi, towarzyszy 

uzasadnianie idei Rosji Radzieckiej jako ojczyzny ogólnoludzkiej wspólnoty 

komunistycznej, a substytutem koncepcji Moskwy-Trzeciego Rzymu staje się koncepcja 

Moskwy-Stolicy Trzeciej Międzynarodówki. Por. M. Broda, Mentalność, tradycja 

i bolszewicko-komunistyczne doświadczenie Rosji, Ibidem, Łódź 2007, s. 66–74. 
21 Por. M. Siemek, Filozofia, dialektyka, rzeczywistość, dz. cyt., s. 42–44. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

34 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

towo-przedmiotowego – zakładając go, w zasadniczych rysach, tak na-
prawdę, już wcześniej jako „prawdziwy‖, „istotowy‖ i „rzeczywisty‖. 

W przedstawianej perspektywie bardziej szczegółowe cele ba-
dawcze, które w niniejszym tekście mogą zostać jedynie zasygnalizowa-

ne, obejmowałyby zatem rozpoznanie i analizę głównych założeń 

i struktur konceptualno-aksjologicznych obecnych – explicite bądź implici-

te – w rozmaitych przejawach i artykulacjach „rosyjskiej idei‖; ich pod-

stawowych wariantów, typów i metamorfoz oraz źródeł i uwarunkowań 
wzajemnego podobieństwa i heterogenizacji, procesów i mechanizmów 

autonegacji-samoreprodukcji; religijnego, mentalnego, kulturowego, 

społecznego i politycznego kontekstu, świadomościowego i instytucjo-

nalnego, w którym się one pojawiają i funkcjonują; przejawów, uświa-
damianej bądź nie, współobecności w nich i interakcji treści właściwych 

dla wiedzy sakralnej i wiedzy profanicznej, uwikłań w bardziej uniwer-

salne doświadczenie sacrum i struktury mitu; obecności w nich treści 

archaicznych, oddziaływania prawosławnego i postprawosławnego pod-
łoża religijno-kulturowego na kształt rozpatrywanych koncepcji 

i oczekiwania z nimi wiązane; wpływu i przejawów obecności zachod-

niego kontekstu religijno-kulturowo-społecznego na rosyjskie poszuki-
wania, potrzeby i próby realizacji „rosyjskiej idei‖; przesłanek i czynni-

ków współdecydujących o centralności ich miejsca, wspólnotowym zna-

czeniu i kierunkach ewolucji w myśli, tradycji, kulturze i życiu społecz-
nym Rosji; historycznych uwarunkowań charakteru i siły wpływu rozpa-

trywanych konceptualizacji na postawy i zachowania społeczno-

polityczne; procesów ideologizacji, instytucjonalizacji i polityzacji, 
związanych z próbami społecznej realizacji owej „idei‖; samoświadomo-

ści jej twórców, wyznawców i zwolenników – odnoszącej się do towa-
rzyszącego powyższemu sposobu percepcji, konceptualizacji i problema-

tyzacji świata, przyjmowanych założeń, przesądzeń i wyznaczników 

sensu, przez siebie samych i osoby inaczej myślące. 
Przyjrzyjmy się nieco bliżej trzem wybranym aspektom, sposobom 

i mechanizmom możliwej problematyzacji podstawowych założeń, prze-

sądzeń i uzasadnień, towarzyszących konceptualizacji Rosji i świata 
w kategoriach „rosyjskiej idei‖ oraz działaniom, mającym służyć wspól-

notowemu samospełnienia się Rosjan. Pierwszy z nich dotyczy sprawy 
rosyjsko-prawosławnej ekskluzywności podobnych konstrukcji, drugi 

związany jest z konfrontacją rezultatów podejmowanych działań z cela-

mi i oczekiwaniami ich autorów i wykonawców, a trzeci, odnosi się do 
kwestii, powstających w związku ze współobecnością europejskiego od-

niesienia i imperialnego komponentu w formułach „rosyjskiej idei‖. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

35 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

 
 

Rosyjsko-prawosławna specyfika i ekskluzywność? 

 
Sprowadzenie sensu rozpatrywanej idei – a bardziej bezpośrednio, 

uznawanej za jej archetypową eksplikację, idei Moskwy – Trzeciego 

Rzymu – wyłącznie do wymiaru prawosławnego lub rodzimego kontek-

stu historyczno-politycznego byłoby wyraźną jednostronnością, prowa-
dząc jednocześnie do nadmiernej absolutyzacji jej prawosławnej czy 

rosyjskiej unikalności i specyfiki. Nie kwestionując niewątpliwego zna-

czenia obu wskazanych odniesień, a jedynie je miarkując, wspólnych 

podstaw podmiotowego sensu i głębokich korzeni rozmaitych formuł-

konkretyzacji „rosyjskiej idei‖ można, jak sądzę, szukać również m.in. 
w ich uwikłaniu w archaiczne doświadczenie rzeczywistości i struktury 

mitu w ogóle, związane w szczególności z pojmowaniem Rosji w kate-

goriach„duszy‖ i „duszy świata‖, a jej – aktualnej bądź potencjalnej – 
władzy jako „duszy Rosji22. W kolejnych, historycznych konkretyza-

cjach rozpatrywanego sposobu myślenia o Rosji i świecie, dopatrywać 
się można, co ujawnia ich wzajemne pokrewieństwo, religijno-

ideologicznych czy quasi-religijno-ideologicznych metamorfoz (z bol-

szewicką włącznie) „rosyjskiej idei‖, eksplikującej, a de facto dekretującej, 

w określony sposób, sens istnienia Rosji oraz finalistyczną wizję wspól-

notowego spełnienia – nie tylko rosyjskiego, skoro jednocześnie symp-
tomatycznie wierzy się, że „właśnie z Rosji przyjdzie ocalenie także na 

cały świat. Albo żadnego ocalenia nie będzie wcale‖23. 

W najszerszej rozumianej idei Moskwy jako Trzeciego Rzymu nie-
trudno odnaleźć ewidentne przejawy obecności wielu archetypowych 

treści, łączonych z „duszą świata‖: sakralność, przezwyciężenie izolacji, 

wyobcowania i konfliktu czystego rozumu czy pozacielesnego ducha 
z materialnością, zespalanie duchowości z moralnością i materialnością, 

zdolność przejawienia mocy, traktowanie materialności jako przejawu 

duchowości i sacrum, ośrodkowość miejsca w świecie, dążenie do roz-

przestrzeniania się, bycie miejscem kontaktu doczesności z boskością, 

źródłem dynamiki i przemiany rzeczywistości, nadawanie rzeczywistości 

                                                           
22 Por. M. Broda, Rosja i rosyjskość w kategoriach „duszy”. Archetypowe treści, 

ambiwalencje, paradoksy, problemy i wyzwania, „Przegląd Filozoficzno-Literacki. 

Kwartalnik‖ 2010, nr 4 (29), s. 551–554 i in. 
23 А. Аndriejew, А. Sieliwanow, Russkaja tradicyja, Аlgorytm, Моskwa 2004, s. 14. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

36 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

jedności, świętości i pełni itp.24 Uważne przyjrzenie się rezultatom prób 
spełnienia przez Rosję misji Trzeciego Rzymu ujawnia również treści 

korespondujące z archetypowymi treściami odnoszonymi do „duszy 
świata‖: bycie tylko nominalnie całością, tendencje do autodestrukcji, 

podzielności i wielości, ujawnianie pewnych cech nicości25. 

W rosyjsko-prawosławnej historycznej konkretyzacji archaicznej idei 
Rosji-Duszy Świata zwraca uwagę – odpowiadające odejściu chrześci-

jaństwa od cyklicznej koncepcji czasu oraz maksymalizmowi eschatolo-

gicznemu prawosławia – jej zorientowanie na ostateczność i położenie 
nacisku na finalność jednoczącego świat posłannictwa Rosji: „dwa 

Rzymy upadły, trzeci stoi, a czwartego już nie będzie‖26. Idea Filoteusza 
zawiera wprawdzie moment inicjacyjny – „trzymaj cesarstwo Twoje 
w bojaźni Bożej. Bój się Boga, zbawienia duszy jest to przecież sprawa, 

nie licz na złoto, ni bogactwo i próżną sławę‖27 – wyklucza jednak moż-

liwość przejęcia misji Moskwy (Rosji) przez inne centrum polityczne. 

Przejawem mocy sacrum staje się – zgodnie z duchem bizantyjskiej idei 

teokratycznej – potęga moskiewskiej władzy cesarskiej. Zalążek Króle-
stwa Bożego zostaje związany z ziemią rosyjską, a z jego wzrastaniem 

utożsamiana jest jednocząca i uświęcająca świat misja Rosji. 
Koncepcja Moskwy – Trzeciego Rzymu wprowadzała do świadomo-

ści rosyjskiej ideę Imperium. Już dla samego Filoteusza Rzym był syno-

nimem świata: „Wielokroć – pisał on – również apostoł Paweł […] mó-
wi: »Rzym to cały świat«‖28. Co więcej, tylko Imperium jest prawdziwe-

rzeczywiste, poza nim panuje barbarzyństwo i chaos. Stanowiąc podo-

bieństwo Królestwa Niebieskiego, Imperium dąży do rozszerzenia się – 

jest zwycięstwem Logosu nad chaosem, ucieleśnieniem Logosu w formie 

ziemskiego państwa. Relacja Imperium i tego, co nim nie jest, zostaje 
ujęta w formie opozycji: „sakralne – profaniczne‖, w ramach której 

pierwsze z nich przenika, uświęca i strukturalizuje drugie, lub opozycji 

„sacrum–antysacrum‖, w której pierwsze przenika i przezwycięża drugie29. 

                                                           
24 Por. О. Riabow, „Umom Rossiju nie poniat'...” Giendernyj aspiekt „russkoj 

zagadki”,„Żenszczina w rossijskom obszczestwie”, 1998, nr 1, s. 39–40. 
25 Por. J. E. Cirlot, Słownik symboli, tłum. I. Kania, Wydawnictwo Znak, Kraków 

2000, s. 119. 
26 I. Kirippow, Trietij Rim, Oczerki istoriczeskogo razwitija russkogo messianizma, Trietij 

Rim, Moskwa 1996, s. 33. 
27 Tamże. 
28 Cyt. wg L. Klukina, Mifołogiema i obraz impierii w russkoj kulturze XV-XVIII 

ww.(k problemie samopoznania russkogo ducha) (tekst w posiadaniu autora), s. 1. 
29 Por. M. Cunningham, Wiara w świecie bizantyjskim, tłum. T. Szafrański, Instytut 

Wydawniczy Pax, Warszawa 2006, s. 141 i n. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

37 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

Ideałowi Prawdy, włączającemu w siebie „Prawdę-istinę, Prawdę-
sprawiedliwość, Prawdę-siłę, pojmowanie Prawdy jako najwyższej war-

tości życia‖30, przeciwstawiane jest wówczas, równie wielowymiarowe, 
pojęcie Krzywdy, łączące ze sobą kłamstwo, niesprawiedliwość i zło. 

Związane z pierwszą, dążenie do ziemskiego królestwa Prawdy – życia 

społecznego, wolnego od wszelkich skażeń – ma swój biegunowy odpo-
wiednik w Królestwie Krzywdy, przepełnionym złem i kłamstwem31. 

W sytuacji, gdy rozumienie słów zbiega w jedno z poczuciem uczest-

nictwa w wyższej, prawdziwej, ponadprofanicznej Rzeczywistości, owe 
słowa – i wiedza (prawda), którą wypowiadają – pojmowane są jako 

realne przekaźniki energii (mocy, siły i zdolności sprawczej), pochodzą-

cej ze sfery sacrum32. W języku rosyjskim: „Prawdziwe słowo – to z istoty 

słowo »wieszcze«, tj. »wieszczone«, wypowiedziane na »wiecu« (zgro-
madzeniu świata); wyczuwana jest także etymologiczna bliskość do zna-

czenia słów »wiedzieć«, »wieczność« i »rzecz«‖33. W następstwie powyż-

szego, słowo prawdziwe, to słowo potencjalnie przynajmniej ucieleśnio-
ne, spełnione i uwiecznione, zorientowane na jedność z – odpowiadają-

cym mu, bo przezeń ukształtowanym – otoczeniem. 

W przedpiotrowej Rosji strażnikiem Boskiej Prawdy był Car, w po-
piotrowej Rosji, tracąc swój transcendentny wymiar, nabrała ona z cza-

sem charakteru mocarstwowej Prawdy, której nosicielką stała się następ-
nie na kilka dziesięcioleci bolszewicka partia komunistyczna. Uogólnia-

jąc sprawę: „Istina zostaje utożsamiona z państwem, Prawda natomiast 

staje się głosem tak rozumianej Istiny‖34. Krytycy władzy i panującego 

porządku społecznego demaskowali ją jako Nieprawdę. Demaskowanie 

„fałszywej prawdy‖ traktowali oni jako walkę o „prawdziwą (istinnuju) 

Prawdę‖. Dychotomizacja wizji przyszłości, znajdywała swoje podstawy 

w polaryzacji charakteru i ocen aktualizacji rosyjskiej potencjalności – 
łączonych z naturą Prawdy albo, przeciwnie, pseudoprawdy, nieprawdy 

czy antyprawdy – określających, jak wierzono, tożsamość swych nosicie-

li, dążących do wcielenia jej w życie. 

                                                           
30 A Achijezier, A. Dawydow, M. Szurowskij, I. Jakowienko, Socykulturnyje 

osnowanija i smysł bolszewizma, Sybirskij chronograf, Nowosybirsk 2002, s. 386. 
31 Por. tamże, s. 386–387. 
32 Por. tamże, s. 180. 
33 А. Каntor, Affiekt i włast’ w Rossii, „Mir i my. Psichołogiczeskaja gazeta‖ 1990, 

nr XI, s. 14. 
34 Cyt. za: A. Kurkiewicz, Dialektyka prawdy w rosyjskim imperium, [w:] Fenomen 

rosyjskiego komunizmu. Geneza, konteksty, konsekwencje, red. B. Brzeziński, Wydawnictwo 

Naukowe UAM, Poznań 2010, s. 172. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

38 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

Przychodzi zauważyć, co w zasadniczy sposób konkretyzująco pro-
blematyzuje przecież domniemaną unikalną ogólnoludzkość charakteru 

„rosyjskiej idei‖ i ekskluzywność prawdy posiadanej przez jej nosicieli-
wyznawców, że wiązanie z własną – istotowo jakoby odmienną od 

wszystkich innych – wspólnotą i ojczystym terytorium motywu „Środka 

Świata‖, miejsca kontaktu z Transcendencją, otwierania drogi ku Niebu, 
bycia „duszą świata‖, punktem przechodzenia historii w Boską eschato-

logię itd. stanowi składnik wierzeń wielu ludów35. Należy mieć również 

świadomość, że rozpoznanie sakralnego charakteru procesów historycz-
nych, zachodzących w świecie, ich soteriologicznego czy eschatologicz-

nego sensu nie mieści się zasadniczo w sferze naukowego, i szerzej pro-
fanicznego, poznania. Co więcej, myślenie o Rosji w kategoriach po-

dobnie pojmowanej „rosyjskiej idei‖ – łączące treści sakralne i profa-

niczne, potrzebę ekskluzywności i pragnienie uniwersalności, historycz-
nie generowane problemy i, wynoszone ponad historyczność, intencje 

definitywnego ich rozwiązania – lokuje towarzyszącą mu refleksję poza 
historią, w sferze przekraczających ją konstrukcji ahistorycznych czy 

wręcz antyhistorycznych. Nie obywa się bez innej jeszcze symptoma-

tycznej antynomii: skoro w znaczeniową zawartość „rosyjskiej duszy‖ 
i, w następstwie, „rosyjskiej idei‖ wpisuje się wszelkie treści, które mają 

uzasadniać nadzieje wiązane z transhistorycznie rozumianą rosyjsko-

uniwersalną Przyszłością, to traktuje się ją de facto jako zmienną zależną. 

Mówiąc ogólniej, mamy tu do czynienia z podmiotową projekcją, z po-

stulowaną – a nie z konstatowaną w sposób intersubiektywnie ważny 

i nie wymagający obecności aktu zawierzenia wyznawanej przez siebie 

Prawdzie – wizją świata i samego siebie. 
 

 

Przesłanki, wymiary i mechanizmy społecznej  

(samo)problematyzacji 

 
W każdej z metamorfoz „rosyjskiej idei‖, sięgającej swymi korzenia-

mi do archaicznego konceptu „Rosji-duszy świata‖36, wychodzący – jak 

wierzono i głoszono – poza granice własnej wspólnoty, ważny również 
dla innych wspólnot ludzkich charakter rosyjskiej, pansłowiańskiej czy 

                                                           
35 Por. M. Eliade, Sacrum, mit, historia, tłum. A. Tatarkiewicz, Państwowy Instytut 

Wydawniczy, Warszawa 1993, s. 65–72. 
36 Jak konstatuje Wiaczesław Iwanow: „Idea narodowa jest samookreśleniem się 

zbiorowej duszy narodowej…‖; W. Mildon, Russkaja idieja konca XX wieka, „Woprosy 

fiłosofii‖ 1996, nr 3, s. 47. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

39 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

sowieckiej idei (oraz związanego z nią posłannictwa, obowiązku 
i uprawnienia Rosji) pojmowany był jako integralny element i warunek 

jej rzeczywistego wypełnienia. We wskazanym kontekście los Sołowjo-
wowskiej „duszy świata‖, która upadła, zapragnąwszy istnieć i zawład-

nąć wszystkim wyłącznie dla siebie37, nabierał rangi kulturowego arche-

typu, kultywowanego w rosyjskiej tradycji narodowej i świadomości 
politycznej. Wpisany w przywołaną metaforę sposób sformułowania 

rosyjskiego zadania przesłaniał jednak inne, nie mniej istotne, ambiwa-

lencje i mechanizmy autonegacyjne, nieodłączne od wszelkich prób rea-
lizacji podobnych zamysłów. Niezależnie bowiem od stopnia możliwego 

altruizmu i uniwersalności intencji głosicieli tak czy inaczej rozumianej 
„rosyjskiej idei‖, jej wypełnienie – zorientowane na urzeczywistnianie 

swoim czynem wizji przyszłej „wszechjedności‖ w społecznym, kultu-

rowym i politycznym świecie38 – wpisywało de facto każdorazowo inne 

wspólnoty, narody i państwa w schematy i role wyznaczone rosyjską 

misją39, budząc w sposób naturalny ich sprzeciw, opór i kontrdziałanie. 
Włączanie owych innych w poszerzane granice własnego imperium sta-

wało się samozrozumiałe i oczywiste, podobnie jak przywoływane 

w związku z powyższym uzasadnienia40. 
Rozpatrywany sposób myślenia i prowadzona w jego duchu polityka 

zagraniczna potęgowały ustawiczną niemal konfrontację imperium ro-
syjskiego z innymi podmiotami i siłami politycznymi41. Własna central-

ność zakładała przecież jednocześnie peryferyjność innych, a naturalna 

w świecie historycznym partykularność własnych dążeń, interesów  

i wartości była jedynie przesłaniana ich intencjonalnie uniwersalnym 

charakterem42. W wymiarze wewnątrzpaństwowym zmonopolizowana 
podmiotowość – odgrywającej rolę „duszy Rosji‖ – autokratycznej wła-

                                                           
37 Por. W. W. Zienkowskij, Istorija russkoj fiłosofii, Promietiej, Leningrad 1991, t. 2, 

cz. 1, s. 45—47. 
38 Por. T. Špidlik, Myśl rosyjska. Inna wizja człowieka, tłum. J. Dembska, Wydawnictwo 

Księży Marianów, Warszawa 2000, s. 225–239, 430. 
39 Jak diagnozuje semiotyk Jerzy Faryno, myślenie o sobie w kategoriach „duszy‖ 

wprowadza „możliwość postawy zaborczej, ekspansywnej, a nawet totalitarnej, 

zakładając odpodmiotowienie „innego‖ oraz tendencję do „rozprzestrzenienia się na cały 

świat…‖ J. Faryno, Duchownyj/duszewnyj, [w:] Mentalność rosyjska. Słownik, 

red. A. Lazari, Wydawnictwo „Śląsk‖ , Katowice 1995, s. 27–28. 
40 Por. М. Smolin, Russkij put’ w buduszczeje, Fond IW, Мoskwа 2007, s. 95–96.  
41 Por. J. Afanasjew, Kamienna Rosja, martwy lud. Osobna droga Rosji – historyczny bieg 

w Rosji, tłum. S. Kowalski, „Gazeta Wyborcza‖ z 24–25 stycznia 2009, s. 25. 
42 Por. А. Abraszkin, Odkuda jest’ poszła russkaja idieja, [w:] Otieczestwiennaja fiłosofija: 

russkaja, rossijskaja, wsiemirnaja, red. Ł. Szaposznikow, Niżegorodskij gumanitarnyj centr, 

Niżnij Nowgorod 1998, s. 36–37. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

40 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

dzy politycznej i jej roszczenia do przeniknięcia swym wpływem całego 

życia wspólnoty zakładały de facto odpodmiotowienie reszty społeczeń-

stwa43, traktowanego instrumentalnie nie jako naród-suweren, a raczej 
jako „ludność‖ czy „zaludnienie‖, jeden z wykorzystywanych przez nią 
zasobów44. Poza powtarzającymi się okresowo przejawami destrukcyj-

nego buntu, generowało to postawy podporządkowania się władzy, któ-
rym – poza sferą oficjalnej ideologii, zachowań rytualnych i politycznego 

kultu – towarzyszyły formy aktywności stymulowane przez instynkt 

samozachowawczy, nakierowane nie tyle na zasady moralne i rozwój, 
ile na przetrwanie45. 

Każda z kolejnych, historycznych konkretyzacji podobnie pojmowa-

nej „rosyjskiej idei‖ zakładała – jako warunek, ale i integralny element 
swojego spełnienia – podmiotową moc fundamentalnej przemiany natu-

ry rzeczywistości, jej „przebóstwienia‖, „panslawizacji‖, „bolszewizacji‖ 

itp., wyprowadzenia społeczeństwa ludzkiego poza granice sfery do-
świadczanych w historii ograniczeń, determinacji, sprzeczności i party-

kularyzmów, nadania rzeczywistości jedności, harmonii i pełni, dzięki 

czemu realizacji i rozpowszechnieniu owej idei w świecie nie musiałyby 
towarzyszyć nieuniknione w zwyczajnym, „nieprzemienionym‖ świecie 

mechanizmy i procesy autonegacyjne. W pojmowanej profanicznie rze-
czywistości historycznej – nieodłączny od wszelkich prób realizacji po-
dobnych zamysłów – wymiar ich społecznej „materializacji‖ wytwarzał 

bowiem nieuchronną ambiwalencję. Z jednej strony generował on wielo-
rakie procesy i mechanizmy autonegacyjne, a z drugiej – stawał się środ-

kiem podmiotowej legitymizacji podejmowanych działań i integralnym 

elementem oczekiwanej realizacji, do której one zmierzały. 
Wraz z okresowo powtarzającymi się kryzysami – powodowanymi 

przez wyczerpywanie się siły oddziaływania poszczególnych wersji-
konkretyzacji „rosyjskiej idei‖ oraz rozkład wspólnotowej w nie wiary – 

i odradzającymi się następnie próbami tworzenia jej kolejnych formuł-

artykulacji, odsłania się coraz wyraźniej zawarty w niej, bo implicite od 

samego początku tam założony, ideologiczny wymiar i charakter „rosyj-

skiej idei‖, jak również spełniane przez nią funkcje społeczno-polityczne. 

                                                           
43 Diagnozując działania władzy imperialnej w ogóle, Michael Hardt i Antonio Negri 

twierdzą, że poszukuje ona impulsów wyzwolicielskich, po to jednak, „by je zniszczyć, 

zaś opór popycha ją naprzód‖. M. Hardt, A. Negri, Imperium, tłum. S. Ślusarski, 

A. Kołbaniuk, Wydawnictwo W. A. B., Warszawa 2005, s. 381. 
44 Por. Ju. Afanasjew, A. Dawydow, I. Jakowienko, Wpieriod, nielzia nazad! (tekst 

w posiadaniu autora), s. 4–5. 
45 Por. R. Bäcker, Rosyjskie myślenie polityczne za czasów prezydenta Putina, 

Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2007, s. 297–298. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

41 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

Można również demistyfikująco diagnozować, że w przestrzeni „rozpo-

znawanego‖ – a w swych zasadniczych rysach de facto zakładanego, kre-

owanego i postulowanego – przez nią ontologiczno-aksjologicznego po-
rządku świata: „Zachodzi inwersja znaczeniowa, przekształcenie ziem-

skiej formy wyrażania tego, co sakralne w sakralne ucieleśnienie 

i wyrażenie tego, co ziemskie‖46. 
Postępująca ideologizacja, a także polityzacja i instytucjonalizacja 

działań, związanych z próbami społecznego ucieleśnienia podobnej idei, 
zakłada każdorazowo – uzasadniający jej realność i legitymizujący ją 

samą – projekt przedmiotowości, traktowany jako sama rzeczywistość. 

Wszystko to, co pojawia się w jego ramach, rozpatrywane jest nie-
odmiennie w bezpośrednim związku z podstawową intencją owego pro-

jektu, w następstwie czego „życie oceniane jest nie w całej wielowymia-
rowości i różnorodności, a z punktu widzenia »tego, co główne«, które 

przytłacza sobą wszystko »to, co nie-główne«, despotycznie podporząd-

kowuje sobie »wszystko pozostałe«‖47. Całość życia społecznego  
i ludzkiego zachowania w ogóle jest wówczas wtłaczana w matrycę ideo-

logicznej formuły, usprawiedliwiającej wszelkie ograniczenia, poświęce-

nia, koszty i ofiary48. Generalną zasadą funkcjonowania społeczeństwa 
w ogóle, a determinantą jego rozwojowych możliwości-niemożliwości 

w szczególności, staje się wówczas prawo samoreprodukcji owej formu-
ły, eliminującej – dopóki nie wyczerpie ona swych sił i ustąpi miejsca 

innym – wszystko to, co mogłoby zagrozić jej podstawom i zdolności do 

polityczno-ideologicznej dominacji49. 
W następstwie powyższego, kolektywne wysiłki koncentrują się 

na ideologicznie określonych dążeniach, celach i zadaniach, zyskując 

czasowo możliwość zdobywania społecznego poparcia i zdolność poli-
tycznego oddziaływania – swego rodzaju „wyższą‖ realność bądź 

w ogóle status czegoś „prawdziwie rzeczywistego‖, w odróżnieniu od 

„pseudorzeczywistości‖ innych działań. Ujawnia się jednak wtedy na-
stępna ambiwalencja. Z jednej strony, ufności w realność podobnych 

zamysłów może paradoksalnie sprzyjać typowa dla czasów nowożyt-

                                                           
46 W. Bakułow, Socyokulturnyje metamorfozy utopizma, Izdatielstwo Rostowskogo 

uniwiersitieta, Rostow-na- Donu 2003, s. 272. 
47 А. Miasnikow, O gławnoj archetipiczeskoj strukturie russkogo obszczestwiennogo 

samopopoznanija, [w:] Otieczestwiennaja fiłosofija: russkaja, rossijskaja, wsiemirnaja, dz. cyt., 

s. 66.  
48 Por. G. Sokoloff, Methamorfose de la Russia. 1984–2004, Librairie Artheme Fayard, 

Paris 2003, s. 14. 
49 Por. D. Orieszkin, Imperialny projekt Rosji – smutna perspektywa, tłum. A. Wylegała, 

[w:] Imperium Putina, Fundacja im. Stefana Batorego, Warszawa 2007, s. 168–169. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

42 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

nych tendencja do pojmowania świata jako światoobrazu –  
i związana z nią wiara w zdolność rozpoznania przez człowieka całego 

bytu i rozporządzania nim – z przekonaniem: „sprawy tak właśnie stoją, 
jak stoją dla nas, przed nami‖50. Z drugiej natomiast strony, potrzeba 

uzasadnienia wyjątkowego charakteru i ekskluzywność miejsca, wiedzy 

i siły – przysługujących jakoby wyznawcom, nosicielom i realizatorom 
danej idei – wymaga przyjęcia przednaukowej koncepcji świata, w ra-

mach której można byłoby utrzymywać, i uzasadniać, że właśnie przed 

nimi odsłoniła się fundamentalna zagadka Historii i Bytu, a innym może 
się tak, co najwyżej, jedynie bezpodstawnie wydawać. Owi inni, z kolei, 

w stopniu, w jakim również oni pozostają w sferze archaicznej percepcji 
świata, analogiczny przywilej, i związane z nim uprawnienia, odnoszą 

do siebie itd. Wskazane podobieństwo między różnymi wspólnotami 

ludzkimi rozpatrywanego typu nie prowadzi zatem – dopóki żywi się 
przekonanie o wyjątkowości swojego miejsca w świecie i ekskluzywności 

posiadanej przez siebie Prawdy – do dialogicznej otwartości na innych 
i równoprawnego ich traktowania; przeciwnie, ogranicza je bądź wręcz 

wyklucza. 

 

 

Europejskie odniesienie i imperialny komponent 

„rosyjskiej idei” 

 
Od czasu Piotra I Rosjanie, próbując określić swoją tożsamość, sens 

wspólnotowego istnienia i kształt upragnionej przyszłości niemal auto-
matycznie wyrażają jednocześnie swój stosunek do Europy: ocenianej 

pozytywnie albo negatywnie, pojmowanej jako wzór albo antywzorzec, 
wyznacznik pożądanej przyszłości albo relikt przeszłości. Podkreślają 

własną, unikalną swoistość albo pokazują wyznaczniki i granice wza-
jemnego podobieństwa Rosji i Europy, kwestionując albo potwierdzając 

– czasem słusznie, a niekiedy jednostronnie i instrumentalnie – zachod-
nie wyobrażenia na ów temat51. Powtarzający się w jej popiotrowych 

                                                           
50 M. Heidegger, Czas światoobrazu, tłum. K. Wolicki, [w:] tenże, Budować, mieszkać, 

myśleć. Eseje wybrane, Wydawnictwo „Czytelnik‖, Warszawa 1977, s. 142. 
51 Dla przykładu, W. Kantor, w reakcji na zarzut imperializmu, stawiany często Rosji 

przez Zachód, odpowiada, że idea imperium jest w istocie ideą europejską, a dystansując 

się programowo od prób czynienia z Rosji, tak bądź inaczej pojmowanej, „duszy 

świata‖, pomyślną przyszłość ludzkości – uchronienie jej przed ponownym wtargnięciem 

barbarzyństwa – uzależnia de facto od tego, czy przez „rosyjskich Europejczyków‖ 

zostanie rozwiązana „rosyjska zagadka‖, wiązana z „polityczną kwadraturą koła‖, 

stwarzaną przez współobecność despotyzmu i wolności, niewolnictwa i oświecenia. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

43 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

artykulacjach, moment rosyjsko-europejskiego odniesienia ujawnia ko-
lejny aspekt, traktowanej jako problem, „rosyjskiej idei‖. By zasygnali-
zować jego charakter, zacytujmy wypowiedź współczesnego rosyjskiego 

filozofa, Władimira Kantora: „Należałoby się tu zgodzić z Leninem, 
który twierdził, że Rosja wywalczyła sobie marksizm cierpieniem. Od-

powiadał on na potrzeby nie tylko różnych klas, ale i wszystkich naro-

dów. Dzisiaj potrzebna jest podobna idea‖52. Stanowi ona w szczególno-
ści dobry kontekst odniesienia dla zasygnalizowania pewnej istotnej 

symptomatycznej odmienności rosyjskiego – w jego rozpatrywanej prze-

ze mnie, bynajmniej nie peryferyjnej – formie, i europejskiego, czy sze-

rzej zachodniego, sposobu pojmowania i wartościowania świata spo-
łecznego, traktowania życia i podmiotowości jednostek i wspólnot ludz-

kich. 
W perspektywie pierwszego z nich, życzyć dobrze Rosji – i światu – 

znaczy de facto życzyć jej – mu – ponownego przeżycia czegoś na kształt 

marksistowsko-leninowskiego doświadczenia historii. Podobne, pojmo-
wane intencjonalnie jako dobre życzenie staje się możliwe i akceptowal-

ne wtedy, gdy pozostaje się w ramach, utrwalonego w rosyjskiej mental-

ności, kulturze i tradycji intelektualnej, sposobu percepcji, konceptuali-
zacji i problematyzacji świata – charakteryzującego się, przypomnijmy, 

między innymi spotęgowanym ontologicznym, społecznym i aksjolo-
gicznym binaryzmem, z jednoczesną ufnością w realność, będącego dzie-

łem Rosji i Rosjan, nieodległego już stanu jego fundamentalnego prze-

zwyciężenia, pogodzenia przeciwieństw, jedności i pełni, „pozytywnej 

syntezy‖ czy „Wszechjedni‖. Jak podkreśla, jeden z porewolucyjnych, 

rosyjskich myślicieli-emigrantów, G. Mejer, na którego słowa z aprobatą 
powołuje się Kantor, w rezultacie tworzenia popiotrowej Rosji: „Doko-

nawszy życiowego czynu, obumarłszy, Ruscy, podobnie do zasianego 

ziarna, ożyli w duchowym ciele Imperium, powstali do nowego życia, 
przekształcili się w Rosjan, na równi z innymi przekształconymi naro-

dowościami, które weszły w jej skład‖53. 

W perspektywie drugiego, europejskiego czy zachodniego, punktu 
widzenia jest natomiast wręcz przeciwnie: życzyć dobrze Rosjanom – 

i wszystkim innym, którzy mieliby być owym doświadczeniem objęci – 

to życzyć, aby potrafili mu zapobiec i mogłoby im ono być zaoszczędzo-
                                                           
W. Kantor, Russkij jewropiejec kak jawlenije kultury (fiłosofsko-istoriczeskij analiz), Rossijskaja 

politiczeskaja encykłopiedija, Moskwa 2001, s. 73; por. tenże, Imperium jako droga ku 

europeizacji, tłum. D. Jewdokimow, „Człowiek i Społeczeństwo‖ 2013, t. XXXV-2, 

s. 311. 
52 Tenże, Imperium jako droga ku europeizacji, dz. cyt., s. 352. 
53 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

44 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

ne. Nie sposób bowiem wierzyć w formuły-zaklęcia typu „Imperium tak, 
imperializm nie‖ czy „Socjalizm tak, wypaczenia nie‖ lub nie dostrze-
gać, że włączanie innych zbiorowości w dzieło rosyjsko-uniwersalnego 

Spełnienia zakłada, powtórzmy, de facto ich odpodmiotowienie, jak rów-

nież odpodmiotowienie własnego społeczeństwa przez wyznaczającą, 

i realizującą, swą misję-ideę autokratyczną władzę. Trudno również nie 
zauważać towarzyszącego podobnym działaniom wyobcowania Rosji 

w świecie oraz uruchamiania przez nie mechanizmów autodestrukcyj-

nych, które powodują jednostronność i wyczerpanie się rosyjskich moż-

liwości rozwojowych. Podobnie, jak nie dostrzegać coraz bardziej real-

nej sytuacji, w której układ sił między Rosją i Chinami może w nieodle-
głej przyszłości zacząć niepokojąco przypominać dzisiejsze proporcje sił 

między Ukrainą i Rosją. Zamieszkująca Syberię „chińska mniejszość‖ – 

a wówczas, co prawdopodobne, „chińska większość‖ – zachęcona przez 
pekińskie centrum, może zacząć domagać się realizacji swojego prawa 

do zjednoczenia się z macierzą, gdzie cała syberyjska ludność będzie 

mogła (analogicznie, jak wcześniej „nie-Ruscy‖ w popiotrowym impe-
rium rosyjskim), podlegać tożsamościowemu „przekształceniu‖ – nie 

„w Rosjan‖ wprawdzie, ale przecież, przypomnijmy parafrazująco, „na 
równi z innymi przekształconymi narodowościami, które weszły w jej 

skład‖. 

Dopóki jednak, jak miliony Rosjan, wciąż wierzy się, iż „normalny 
rozwój‖ Rosji „niemożliwy jest poza imperium‖, a pragnienie „ożywie-

nia jej ducha imperialnego‖ oznacza „próbę wskrzeszenia samej Ro-

sji‖54, i słuszna wydaje się wciąż „stara sentencja mówiąca, że nowe jest 

zapomnianym już starym‖ – rozumiana, właśnie w rozważanym kontek-

ście, nie jako przestroga czy wskazanie na potrzebę krytycznego dystan-
su i refleksji nad doświadczeniami przeszłości, lecz przeciwnie, jako 

uzasadnienie oczekiwań wiązanych z przyszłością – może być trudno 

o inną przyszłościową alternatywę. Sens inicjacyjno-emancypacyjnego 
wyzwania, przed którym stają osoby myślące w rozpatrywany sposób, 

polega zatem nie tyle na tym, czy potrafią one dochować wierności do-
tychczasowym imperatywom swych kolektywnych działań i związanym 

z nimi schematom konceptualno-aksjologicznym, ile raczej na tym, czy 
potrafią – i w jakim stopniu – wypracować sobie w stosunku do nich 
postawę samoświadomego, krytycznego dystansu. Wyzwanie dotyczy-

łoby zatem przede wszystkim zdolności takiej reinterpretacji archetypo-

wych podstaw – jej charakteru, celu poszukiwań i sposobów realizacji – 
poszukiwań, rosyjskiej tożsamości i „rosyjskiej idei‖, która pozwoliłaby 

                                                           
54 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

45 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

im uniknąć sytuacji złego wyboru między wyobcowaniem ze wspólno-
towej tradycji a brakiem akceptacji i zrozumienia przez innych – oraz, 
powtarzającej się periodycznie, autodestrukcji. 

Wyzwaniem dla świadomości społecznej Rosjan i władzy rosyjskiej 
w szczególności pozostaje wciąż rosnąca potrzeba oswojenia się z sytua-

cją różnorodności świata, łączącą procesy globalizacji z ujawnianiem się 
odmiennych tożsamości ludzi, narodów, państw, religii, kultur i cywili-

zacji – z emancypowaniem się w świecie, na terytoriach postsowieckich 

bądź wchodzących wcześniej w skład imperium rosyjskiego, oraz, 
do pewnego przynajmniej stopnia, na obszarze samej Federacji Rosyj-

skiej – jednostek i wspólnot, z których każda chciałaby mieć prawo roz-

wiązywać własne problemy, starać się odnajdywać swoje miejsce wśród 
innych mających własne cele, wartości, ambicje czy poczucie misji, ra-

czej rzadko upragnione i oczekiwane jako wzór przez pozostałych. 

Problemy związane z zamysłem, projektem i próbami społecznej rea-
lizacji, „rosyjskiej idei‖ – w szczególności z wysiłkami wiązanymi 

ze społeczną misją i działaniami podejmowanymi przez tamtejszą inteli-
gencję – nie sprowadzają się do wymiaru intelektualnego. W rządzącej 

się swoimi prawami rzeczywistości mentalnej i społecznej Rosji działa-

nia motywowane przez wolnościowo-emancypacyjne idee i wartości 
okazywały się bowiem już nieraz pozbawione mocy sprawczej, a podob-

nie stylizowane działania władzy, służyły de facto nie upodmiotowieniu 

własnego społeczeństwa – i innych społeczeństw, które znalazły się, bądź 

miałyby się znaleźć, w sferze rosyjskiego wpływu – lecz przede wszyst-

kim zachowaniu monopolu podmiotowości i dominacji jej samej. Wią-

żąc się z władzą i z systemowym układem interesów –traktowana in-

strumentalnie przez elity władzy, dążące do „prywatyzacji‖ instytucji 
państwowych55 – rosyjska inteligencja traci własną podmiotowość 

i zdolność służenia głoszonym przez siebie wartościom, pozostając zaś 

im wierna, wyzbywa się możliwości wywierania skutecznego wpływu 
politycznego i społecznego. 

Uświadomienie sobie współzależności podmiotowej i przedmio-

towej, konceptualno-mentalnej i społeczno-instytucjonalnej strony rze-
czywistości rosyjskiej, procesów i mechanizmów jej mistyfikacji i demi-

styfikacji, lepiej rozpoznawać i rozumieć źródła przeżywanych proble-
mów, napotykanych trudności, zagrożeń, uniwersalistycznych ambicji, 

pokus i pobłądzeń, a także nie tylko intelektualnych i aksjologicznych, 

ale również społecznych i politycznych – wyzwań, które stoją przed Ro-

                                                           
55 Por. A. Lipatow, Rosja dzisiejsza między przeszłością a teraźniejszością, Wydawnictwo 

Adam Marszałek, Toruń 2007, s. 25. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

46 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

sjanami. Może również sprzyjać bardziej samoświadomej refleksji nad 
charakterem formułowanych przez siebie wizji własnej tożsamości 

i wspólnotowej przyszłości, przybierających w szczególności kształt „ro-
syjskiej idei‖: demityzując, relatywizując, miarkując, konkretyzując, we-

ryfikując, problematyzując, a może również, choć trochę, odmieniając, 

udialogiczniając i urealniając je jednocześnie. Wskazywana potrzeba 
rozróżniania epistemicznego i epistemologicznego poziomu dokonywa-

nej problematyzacji rzeczywistości – oraz problematyzacji jej intelektu-

alnych i ideologicznych konceptualizacji, tworzonych przez siebie 
i przez innych – wydaje się ważna dla kwestii możliwości wzajemnego 

dialogu między różnymi zbiorowościami ludzkimi,  

w szczególności dla sprawy dialogu rosyjsko-zachodniego, dla powsta-
wania przestrzeni otwartości – przy świadomości wyznaczników jej gra-

nic – przy zachowaniu poznawczego dystansu w odniesieniu zarówno 
do cudzych, jak i własnych konstrukcji myślowych  
i związanych z nimi aspiracji, dążeń i działań polityczno-społecznych. 

 

 

Bibliografia 
 

Abraszkin A., Odkuda jest’ poszła russkaja idieja, [w:] Otieczestwiennaja 

fiłosofija: russkaja, rossijskaja, wsiemirnaja, red. Ł. Szaposznikow, 

Niżegorodskij gumanitarnyj centr, Niżnij Nowgorod 1998. 
Achijezier A., Dawydow A., Szurowskij M., Jakowienko I., 

Socykulturnyje osnowanija i smysł bolszewizma, Sybirskij chronograf, 

Nowosybirsk 2002. 
Afanasjew J., Kamienna Rosja, martwy lud. Osobna droga Rosji – historyczny 

bieg w Rosji, tłum. Kowalski S., „Gazeta Wyborcza‖ z 24–25 stycznia 

2009. 
Afanasjew Ju., A. Dawydow, I. Jakowienko, Wpieriod, nielzia nazad! (tekst 

w posiadaniu autora). 

Аndriejew A., Sieliwanow A., Russkaja tradicyja, Algorytm, Moskwa 

2004. 

Bäcker R., Rosyjskie myślenie polityczne za czasów prezydenta Putina, 

Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2007. 

Bakułow W., Socyokulturnyje metamorfozy utopizma, Izdatielstwo 

Rostowskogo uniwiersitieta, Rostow-na-Donu 2003. 
Bierdiajew, N., Russkaja idieja. Osnownyje problemy russkoj mysli XIX wieka 

i naczała XX wieka, [w:] Myslitieli russkogo zarubieżja: Bierdiajew, 

Fiedotow, red. A. Zamalajew, Nauka, Sankt-Pietierburg 1992. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

47 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

Broda M., Mentalność, tradycja i bolszewicko-komunistyczne doświadczenie 

Rosji, „Ibidem‖, Łódź 2007. 

Broda M., „Zrozumieć Rosję”? O rosyjskiej zagadce-tajemnicy, „Ibidem‖, 

Łódź 2011. 

Broda M., Historia i eschatologia, Studia nad myślą Konstantego Leontjewa 

i „zagadką Rosji”, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2001. 

Broda M., Rosja i rosyjskość w kategoriach „duszy”. Archetypowe treści, 

ambiwalencje, paradoksy, problemy i wyzwania, „Przegląd Filozoficzno-

Literacki. Kwartalnik‖ 2010 nr 4 (29). 

Cirlot J. E., Słownik symboli, tłum. I. Kania, Wydawnictwo Znak, 

Kraków 2000. 

Cunningham M., Wiara w świecie bizantyjskim, tłum. T. Szafrański, 

Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 2006. 
Eliade M., Sacrum, mit, historia, tłum. A. Tatarkiewicz, Państwowy 

Instytut Wydawniczy, Warszawa 1993. 

Faryno J., Duchownyj/duszewnyj, [w:] Mentalność rosyjska. Słownik, 

red. A. Lazari, Wydawnictwo „Śląsk‖, Katowice 1995. 

Hardt M., Negri A., Imperium, tłum. S. Ślusarski, A. Kołbaniuk, 

Wydawnictwo W. A. B., Warszawa 2005. 

Heidegger M., Czas światoobrazu, tłum. K. Wolicki, [w:] M. Heidegger, 

Budować, mieszkać, myśleć. Eseje wybrane, Wydawnictwo „Czytelnik‖, 

Warszawa 1977. 

Каntor A., Affiekt i włast’ w Rossii, „Mir i my. Psichołogiczeskaja gazeta‖ 

1990, nr XI. 

Kantor W., Imperium jako droga Rosji ku europeizacji, tłum. 

D. Jewdokimow, „Człowiek i Społeczeństwo‖, t. XXXV-2, Poznań 
2013. 

Kantor W., Russkij jewropiejc kak jawlenije kultury (fiłosofsko-istoriczeskij 

analiz), Rossijskaja politiczeskaja encykłopedija, Moskwa 2001. 

Kirippow I., Trietij Rim, Oczerki istoriczeskogo razwitija russkogo 

messianizma, Trietij Rim, Moskwa 1996. 

Klukina L., Mifołogiema i obraz impierii w russkoj kulturze XV-XVIII ww. 

(k problemie samopoznania russkogo ducha) (tekst w posiadaniu autora). 

Kurkiewicz A., Dialektyka prawdy w rosyjskim imperium, [w:] Fenomen 

rosyjskiego komunizmu. Geneza, konteksty, konsekwencje, red. 

B. Brzeziński, Poznań, Wydawnictwo Naukowe UAM, 2010. 

Lipatow A., Rosja dzisiejsza między przeszłością a teraźniejszością, 

Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2007. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

48 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

Miasnikow A., O gławnoj archetipiczeskoj strukturie russkogo 

obszczestwiennogo samopoznania, [w:] Otieczestwiennaja fiłosofija: russkaja, 

rossijskaja, wsiemirnaja, red. Ł. Szaposznikow, Niżegorodskij 

gumanitarnyj centr, Niżnij Nowgorod 1998. 

Mildon W., Russkaja idieja konca XX wieka, „Woprosy fiłosofii‖ 1996, 

nr 3. 

Orieszkin D., Imperialny projekt Rosji – smutna perspektywa, tłum. 

A. Wylegała, [w:] Imperium Putina., Fundacja im. Stefana Batorego, 

Warszawa 2007. 
Riabow O., „Umom Rossiju nie poniat'...” Giendernyj aspiekt „russkoj 

zagadki”,„Żenszczina w rossijskom obszczestwie”, 1998, nr 1. 

Ricouer P., Historyczność a historia filozofii, tłum. S. Cichowicz, [w:] Drogi 

współczesnej filozofii, red. M. Siemek J., Czytelnik, Warszawa 1978. 

Sarnowski S., Rozumność i świat. Próba wprowadzenia do filozofii, 

Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1982. 

Siemek M., Filozofia, dialektyka, rzeczywistość, Państwowy Instytut 

Wydawniczy, Warszawa 1982. 
Sierafin (Rouz), Buduszczeje Rossii i koniec mira, IEK, Riga – Leningrad 

1991. 

Smolin M., Russkij put’ w buduszczeje, Fond IW, Мoskwa 2007. 

Sokoloff  G., Methamorfose de la Russia. 1984–2004, Librairie Artheme 

Fayard, Paris 2003. 

Sołowjow W., Wielki spór i chrześcijańska polityka 1883, tłum. T. Kwaśnicki, 

Wydawnictwo Fronda, Warszawa 2007. 

Sołowjow W., Fiłosofskije naczała celnego znanija, [w:] W. Sołowjow, 

Soczinienija w dwuch tomach, Mysl, Moskwa 1990. 

Sołowjow W., Russkaja idieja, [w:] Russkaja idieja. Sbornik proizwiedienij 

russkich myslitielej, red. Je. Wasiliew, Ajris, Moskwa 2004. 

Sołowjow W., Sobranije soczinienij, t. 3, Proswieszczenije, Sankt-

Pietierburg [b.r.w.]. 
Špidlik T., Myśl rosyjska. Inna wizja człowieka, tłum. J. Dembska, 

Wydawnictwo Księży Marianów, Warszawa 2000. 
Walicki A., Smuta czy tylko apatia, „Polityka‖ 1999, nr 22. 

Zienkowskij W. W., Istorija russkoj fiłosofii, Promietiej, t. 2, cz. 1, 

Leningrad 1991. 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

49 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

Summary 
 

„The Russian Idea” as a Problem – a Philosophical Perspective 

 
A comprehensive analysis of the ―Russian idea‖ – understood as a problem – in-

volves realizing a wide array of the problem’s aspects. Concentrating one’s attention on 
the philosophical dimension, one needs to remember that the philosophical reflection 

should programmatically link together maximum generality and maximum (self-)cri-
ticism. In a situation where the integral element of the philosophical thought is the meta-

reflection, and at the same time the integral element of the ―Russian idea‖ remains its 
philosophical dimension, the epistemic and epistemological level of the possible (self-) 

problematization is worth distinguishing. The former is connected to the viewpoint 

of the subject involved in the project of the ―Russian idea‖, which means that the under-
taken problematization of reality – and the ways of its conceptualization – cannot in 

principle undermine its common sense, axiological arguments and social reality, but on 
the contrary, explain and legitimize them. The latter is an attempt to look at the analyzed 

process from the outside, which creates a possibility to problematize the general frame-

work of the subject-object order, which the project of the ―Russian idea‖ a priori desig-
nates and recognizes in the world, de facto assuming it to be true, essential and real. 

 
Keywords: Russian idea, Russian soul, philosophy, subjectivity project, reality, (self-) 

problematization 
 

 

Zusammenfassung 
 

„Russische Idee” als Problem – philosophische Perspektive 

 
Die ganzheitliche Analyse der als Problem betrachteten „russischen Idee― verlangt, 

sich den ganzen Komplex seiner Aspekte zu vergegenwärtigen. Indem man das Augen-

merk auf seine philosophische Dimension richtet, sollte man nicht vergessen, dass 

die philosophische Reflexion eine maximale Allgemeinheit mit einer maximalen 
(Selbst)Kritik programmatisch miteinander zu vereinigen hat. 

In der Situation, wo ein integraler Bestandteil des philosophischen Gedankens 
die Metareflexion bleibt und wo gleichzeitig ein genauso integraler Bestandteil der „russi-

schen Idee― ihre philosophische Dimension ist, sollte das epistemische und epistemologi-
sche Niveau der möglichen (Selbst)Problematisierung unterschieden werden. Das erste 

Niveau bezieht sich auf den Blickpunkt des in das Projekt der „russischen Idee― engagier-

ten Subjektes, das bedeutet, dass die vollzogene Problematisierung der Wirklichkeit und 
der Methoden ihrer Konzeptualisierung nicht grundsätzlich ihren gemeinschaftlichen 

Sinn, axiologische Gründe und soziale Realität in Frage stellen darf, sondern umgekehrt, 
sie begründet und legitimiert. Das zweite Niveau bedeutet dagegen einen Versuch, 

die untersuchten Prozesse von außen zu beobachten, was die Möglichkeit mit sich bringt, 
den allgemeinen Rahmen der Subjekt-Objekt-Ordnung zu problematisieren, die vom 

Projekt der „russischen Idee― a priori bestimmt und in der Welt erkannt wird, indem 

es schon vorher diese Welt de facto als wahr, wesentlich und wirklich voraussetzte. 
 

Schlüsselworte: russische Idee, russische Seele Russlands, Philosophie, subjektives 
Projekt, Wirklichkeit, (Selbst)Problematisierung 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27



 

  

 

50 
Marian Broda, „Idea rosyjska” jako problem – perspektywa filozoficzna 

 
 

Information about Author: 
 

MARIAN BRODA, professor, habilitated doctor, University of Łódź, Poland; address 

for correspondence: ul. Narutowicza 59a, 90–131 Łódź, Poland; e-mail:                     

brodamarian@uni.lodz.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 10:39:27

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

