
KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 2(10)/ 2014  

ARTYKUŁY, s. 45–62 

 

 
 

 
 

ŚMIERTELNA CYWILIZACJA. 

KATASTROFICZNY ANTYOKCYDENTALIZM ROSYJSKI 

I EUROPEJSKIE PARADOKSY 

 

Michał Bohun 
 

Celem artykułu jest ukazanie paradoksalnej natury idei upadku cywilizacji zachodniej 

oraz jej rosyjskiej recepcji. Rozważam dwa zasadnicze problemy: dlaczego tak wielu 

Europejskich myślicieli i artystów nieustannie myśli o śmierci Zachodu i dlaczego ich 

idee były tak głęboko przyjmowane przez myślicieli rosyjskich. Próbuję sformułować 

hipotezę „resentymentu cywilizacyjnego”, którą interpretuję jako fragment teorii moder-

nizacji. Rozważam i łączę trzy koncepcje: 1) Izajasza Berlina ideę „pogoni za uznaniem” 

jako źródła nacjonalizmu; 2) Jana Kucharzewskiego interpretację rosyjskiej myśli rewo-

lucyjnej; 3) wizję Fiodora Stiepuna odnośnie do związków pomiędzy niemieckim ro-

mantyzmem i słowianofilstwem rosyjskim. 
 

Słowa kluczowe: śmierć cywilizacji, katastrofizm historiozoficzny, myśl rosyjska, 
nacjonalizm, romantyzm modernizacja. 

 

 
Goodbye to All That 

R. Graves1 

 
I 
 

Chciałbym zastanowić się nad rosyjskimi kontekstami, ale także nad 

immanentnym sensem idei, która towarzyszy Europie Zachodniej od 

trzech co najmniej stuleci, chociaż jej zapowiedzi i przeczucia dałoby się 

zapewne wskazać o wiele wcześniej. Idea ta, a przedtem rodząca ją ob-

serwacja, mówi o zatrzymaniu postępu, o wielowymiarowym kryzysie 

(społecznym, politycznym, kulturalnym), o niebezpieczeństwie w jakim 

 

                                                           
1Motto jest oczywiście tytułem znanej autobiografii Roberta Gravesa, której najobszer-

niejsza i najbardziej poruszająca część opowiada o czasach, które doprowadziły Paula Valery 

do słynnej konstatacji, że „my, cywilizacje, wiemy teraz, że jesteśmy śmiertelne”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

46 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

znalazła się zachodnia cywilizacja2, albo wprost o zniedołężnieniu Euro-

py, o jej starości i chorobie, a nawet o bliskiej i nieodwołalnej śmierci. 

W różny sposób przeczucia takie formułowano, różnie widziano przy-

czyny takiego stanu rzeczy, odmiennymi środkami próbowano temu 

zaradzić, ale zasadnicze przesłanie pozostawało i pozostaje niezmienne: 

z Europą dzieje się coś niedobrego, coś co zagraża, jeśli nie fundamen-

tom jej rozwoju, czy historycznego trwania, to na pewno europejskim 

wartościom i stylom życia. W badaniu tego zagadnienia pomocne oka-

zać się może rozważenie pytania, dlaczego idea taka była i jest 

w dalszym ciągu chętnie podejmowana przez myślicieli spoza kręgu 

zachodnioeuropejskiej kultury lub z krajów mających ewidentne kłopoty 

z europejską tożsamością, takich jak Polska czy Rosja. 

Przykład tych dwóch narodów skłania do przypomnienia pewnego 

paradoksu. Polega on na tym, że cywilizacyjny pesymizm i historyczny 

katastrofizm dotyczą właśnie Europy Zachodniej – a więc tej części 

świata, w której pomimo kryzysów, wojen, rewolucji i co rusz powtarza-

nych kasandrycznych diagnoz, następuje mimo wszystko rozwój 

w pożądanym, przynajmniej myśląc zdroworozsądkowo, kierunku. Po-

mnażana jest wiedza naukowa, rozwijają się technologia i medycyna, 

które bezpośrednio przekładają się na jakość i długość ludzkiego życia. 

Pomimo cyklicznych kryzysów koniunktury gospodarczej stopniowo 

wzrasta zamożność ludności i komfort codziennego bytowania. Panują 

łagodne i humanitarne prawa, nie ma tortur, więzień bez sądów, zakaza-

na jest kara główna. Wolność słowa, wyznania, zrzeszania się 

i poszukiwania szczęścia na własną rękę stanowią podstawową normę, 

a obywatele cieszą się szerokim zakresem swobód, gwarantujących im 

także możliwość współuczestnictwa w działaniach politycznych. Ale 

najbardziej paradoksalne wydaje się to, że chcą się tutaj osiedlać ci, któ-

rzy często uznają się za wrogów Europy, pogardzają nią, kontestują jej 

wartości, prawa i style życia, potępiając Europę jako córę Szatana albo 

bezczynny, bo zaplątany w sieć liberalno-egalitarnych reguł i układów, 

bezwładny, słaby chorobliwy twór. Korzystają przy tym z wszelkich eu-

ropejskich dobrodziejstw, od wolności osobistej po opiekę socjalną, 

 

                                                           
2 Jeden ze wczesnych nowożytnych przykładów takiego przekonania analizuje na przy-

kładzie Franciszka Bacona – filozofa, którego kojarzy się najczęściej z technologiczno-

naukowym progresywizmem i optymizmem – włoski historyk filozofii Paulo Rossi 

w interesującej książce Zatonięcie bez świadka. Idea postępu, tłum. A. Dudzińska-Facca, 

Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 1998. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

47 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

a jednak w sferze ideologicznej, a czasami w formie aktów politycznych 

lub przestępstw kryminalnych, odrzucają ten porządek (w ich przekona-

niu raczej nieład), który umożliwia im bezpieczne i w miarę dostatnie 

życie, jakie niemożliwe byłoby gdzie indziej3. 

A zatem, ideę zmierzchu Europy można by próbować uznać za 

fatalną pomyłkę lub grubą przesadę, gdyby nie fakt, że taką diagnozę 

stawiały najtęższe umysły tejże Europy. Ten lęk, samokrytyka 

i zwątpienie we własne siły wydają się towarzyszyć Europejczykom od 

stuleci. A zwłaszcza od okresu rewolucji francuskiej i rewolucji 

romantycznej (określenie Izajasza Berlina) nie ma takiego zjawiska czy 

faktu w europejskiej rzeczywistości, które nie stałyby się pożywką dla 

katastroficznych przeczuć i osnową mów pożegnalnych nad grobem 

Europy4. Świadomość kryzysu, zachwiania społecznej homeostazy, 

a zwłaszcza zamętu, jaki rozsadza najbardziej fundamentalne wartości 

to nie akt jednorazowy, lecz stan permanentny – w pewnym sensie to jest 

horyzont bycia Europejczykiem. Źródła tego przeświadczenia można 

wywodzić z dalekiej przeszłości, sięgając aż do Hezjoda, twierdzącego, 

że przyszło mu żyć w wieku żelaznym (w jakim zatem my żyjemy?) 

i Platona, dla którego każda zmiana jest zmianą na gorsze. Ale to jest 

tylko pewne nastawienie, naturalna w gruncie rzeczy postawa wobec 

przyszłości, która wzbudza lęk, bo o niej nic wiedzieć nie możemy. Idea 

kryzysu i upadku Europy jest ideą nowożytną i nowoczesną, podobnie 

jak sama Europa. Jest to idea, która zrodziła się w toku oświeceniowych 

sporów, a utrwalona została przez romantyczny ferment, który wrzał 
w cieniu wielkiej rewolucji. 

 

                                                           
3 Ideologiczne refleksy tego zjawiska próbowali uchwycić I. Buruma i A. Margalit 

w książce Okcydentalizm. Zachód w oczach wrogów, tłum. A. Lipszyc, Universitas, Kraków 

2005. Tytuł sugeruje, że miało to być nawiązanie do głośnego dzieła Edwarda Saida (zob. pol. 

edycja: E. W. Said, Orientalizm, tłum. W. Kalinowski, Państwowy Instytut Wydawniczy, 

Warszawa 1991). Niestety, ani pod względem bogactwa materiału historycznego, ani sensow-

ności jego interpretacji, publikacja Burumy i Margalita nie wytrzymuje porównania ze zna-

komitą, acz kontrowersyjną pracą Amerykanina o palestyńskich korzeniach. W moim przeko-

naniu książką, która zdecydowanie lepiej ukazuje ten problem jest miejscami równie kontro-

wersyjne ujęcie Rogera Scrutona: zob. R. Scruton, Zachód i cała reszta. Globalizacja 

a zagrożenie terrorystyczne, tłum. T. Bieroń, Zysk i S-ka, Poznań 2003. 
4 Syntetyczne ujęcie tego zagadnienia prezentuje znakomity esej Jerzego Jedlickiego Trzy 

wieki desperacji: rodowód idei kryzysu cywilizacji europejskiej, [w:] tenże, Świat zwyrodnia-

ły. Lęki i wyroki krytyków nowoczesności, Wydawnictwo Sic!, Warszawa 2000 (pierwodruk 

w miesięczniku „Znak” 1996, nr 1(488), którego tematem wiodącym był właśnie kryzys 

cywilizacji zachodniej – warto zwrócić uwagę na zamieszczone tam polemiki z Jedlickim 

autorstwa Barbary Skargi i Jerzego Szackiego). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

48 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

 
II 

 

Hipoteza, którą chciałbym tutaj sformułować dotyczy źródeł idei 

zmierzchu Europy i jej utrwalenia się w świadomości europejskiej. Są-
dzę bowiem, że narodzona w toku rewolucji romantycznej idea – pier-

wotnie wyrażająca napięcie pomiędzy rewolucyjno-bonapartystyczną 

Francją a wiernymi własnym, lokalnym tradycjom Niemcami – idea 

głosząca, że nowoczesność to zło, że modernizacja na wzór francuski jest 

zgubą, bo francuskość to zgrzybiałość, znalazła niezwykle silny od-

dźwięk w narodach, które w jeszcze większym stopniu boleśnie przeży-

wały swoje zacofanie i inność wobec francuskiego modelu nowoczesno-

ści. Mówiąc prościej, chciałbym zapytać w jaki sposób powstała idea 

zmierzchu Europy i dlaczego tak mocny oddźwięk znalazła w Rosji, 

w kraju, którego miały nie dotykać europejskie bolączki, jak sądziło wie-

lu rosyjskich obrońców swojskości przed obcym zagrożeniem. W moim 

przekonaniu, w próbach odpowiedzi na te pytania niezwykle użyteczne 

mogą być tropy, na które wskazuje Izajasz Berlin w swoich rozprawach 

na temat nacjonalizmu i świadomości narodowej. Wartość jego interpre-

tacji polega na tym, że brytyjski myśliciel ukazuje ideę „gnijącego Za-

chodu” jako swoistą kompensację ze strony narodów, których intelektu-

alni przywódcy odczuwają dyskomfort wynikający z faktu uświadomie-

nia sobie, że są reprezentantami wspólnot od Europy odrębnych, bo 

mniej cywilizowanych i mniej nowoczesnych. 

Jest to pogląd, który dobrze przystaje do realiów myśli rosyjskiej, 

a nawet opisuje w pewien sposób jej narodziny. Gieorgij Fłorowski – 

znakomity historyk rosyjskiej teologii i filozofii – twierdzi, że „filozo-

ficzne przebudzenie Rosji” dokonało się właśnie w bolesnym akcie 

uzmysłowienia sobie przez intelektualne elity faktu nieeuropejskości ich 

ojczyzny. To także określiło historiozoficzne nastawienie oryginalnej 

rosyjskiej filozofii, która jest przede wszystkim filozofią dziejów Rosji 

(„historiozofią rosyjskiego losu”), próbującą odpowiedzieć na drama-

tyczne pytanie: skoro Rosja nie jest Europą, to jakie miejsce w historii 

zajmuje i jakie jest jej przeznaczenie?5 Trauma ta dotknęła przedstawicie-

li pokolenia 1812 roku, którym z bronią w ręku przyszło odpowiadać na 

pytanie, jakie zadał Rosjanom Bonaparte: czy Rosja jest Europą, czy ma 

 

                                                           
5 G. Fłorowski, Puti russkogo bogosłowija, YMCA-PRESS, Pariż 1937, s. 216. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

49 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

prawo do samodzielnego istnienia? A to, że zadał je nie tylko teoretycz-

nie, ale też za pomocą wielkiej armii, zdecydowało o tym, że pierwsze 

pokolenie rosyjskich nowoczesnych i oryginalnych historiozofów wywo-

dziło się z kręgu byłych lub czynnych oficerów armii Aleksandra I: de-

kabryści i lubomudrzy oraz górujący nad nimi wszystkimi, dymisjono-

wany oficer huzarów, Piotr Czaadajew, którego Pierwszy list filozoficzny 

(1829, wydany w 1836) zdecydował o losach rosyjskiej filozofii XIX wie-

ku6. Wpływ Czaadajewa był zresztą szerszy, wykraczający poza myśl 
filozoficzną i poza XIX wiek. W pewnym sensie Rosjanie nadal zmagają 

się z twierdzeniem „obłąkanego filozofa”, że Rosja jest krajem bez histo-

rii7. 
 

III 
 

Po powyższej dygresji, skądinąd ważnej, chciałbym powrócić do za-

sadniczego toku mojego wywodu, czyli do Berlinowskiej hipotezy doty-

czącej ukształtowania się nowoczesnej – i  jednocześnie antagonistycznej 

– formy myślenia o schyłku Europy. Oksfordzki myśliciel powiązał naro-

dziny idei „gnijącego Zachodu” z niemieckim fermentem romantycz-

nym, a zwłaszcza z działalnością tych przedstawicieli ruchu romantycz-

nego, którzy uzmysłowili sobie cywilizacyjne, a przede wszystkim poli-

tyczne zacofanie narodu, który nie stworzywszy jednolitego organizmu 

państwowego stał się łatwym łupem Napoleona. W pewnym sensie cho-

dziło tutaj o zrekompensowanie słabości i niedostatków Niemców, któ-

rzy pokonani nie tylko musieli zgodzić się na uległość wobec cesarza 

Francuzów, ale musieli też przyjąć narzucone im wartości prawne 

i polityczne, wzorce życia obywatelskiego i reguły współżycia zapisane 

 

                                                           
6 Pisałem o tym szerzej w rozprawce Szkic o narodzinach rosyjskiej filozofii dziejów, [w:] 

Dawna a nowa Rosja (z doświadczeń transformacji ustrojowej). Studia ofiarowane Profeso-

rowi Janowi Sobczakowi w siedemdziesiątą rocznicę urodzin, red. R. Jurkowski 

i N. Kasparek, Oficyna Wydawnicza ASPRA-JR, Warszawa 2002. 
7 Właśnie krajem (ros. strana), a nie narodem (ros. narod). Albowiem dla bycia naro-

dem nieodzowna jest jedność historycznego przeżywania i jedność samowiedzy (mówiąc 

prościej, za mistrzem Czaadajewa, Josephem markizem de Maistre: tradycja), a tego Rosji, 

zdaniem Czaadajewa, brakuje; Rosja jest więc krajem, terytorium, które tylko przez geogra-

ficzną rozciągłość pomiędzy Prusami a Chinami zaznacza się w historii. Próbę geopolitycznej 

i geograficznej interpretacji koncepcji Czaadajewa zawiera mój szkic Apologia Petersburga. 

Próba glosy do Czaadajewa, [w:] Okno na Europę. Zagadnienia kulturowej tożsamości Pe-

tersburga i jego rola w historii powszechnej, red. F. Apanowicz i Z. Opacki, Wydawnictwo 

Uniwersytetu Gdańskiego, Gdańsk 2006. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

50 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

w napoleońskim kodeksie, stanowiącym coś w rodzaju konstytucji dla 

zjednoczonej przez Bonapartego Europy. W reakcji na klęskę 

i podległość wysunięto na plan pierwszy rdzenną przeciwstawność Nie-

miec i Francji, ujawniającą się głównie w planie aksjologicznym. I tak, 

Francja jest zbiorem antywartości: sztuczność, mechaniczność, racjona-

lizm, będący kalkulacją i instrumentalizacją rozumu, formalizm napole-

ońskiego kodeksu, który pod pozorem biurokratycznej liberalizacji dep-

cze uświęcone tradycje i odwieczne prawa. Dalej: Francja to egoizm, 

indywidualizm, ujednolicenie (w sensie zacierania lokalnych 

i narodowych odmienności), dorobkiewiczostwo, wyrachowanie, puste 

życie. Trzeba podkreślić, że wszystkie te elementy stanowią stałą zawar-

tość antyokcydentalistycznego wokabularza, niezależnie od tego, czy są 

formułowane przez rosyjskiego socjalistę Aleksandra Hercena, polskiego 

tradycjonalistę Henryka Rzewuskiego, czy też któregoś z niemieckich 

konserwatywnych romantyków. W przekonaniu tych ostatnich Niemcy 

jawią się jako szermierze duchowej syntezy, poetyckiej wrażliwości, 

spontanicznej bezinteresowności, posiadający dar wczuwania się 

w dusze innych narodów. Ich życiowym ideałem, zaburzonym przez 

narzuconą z zewnątrz nowoczesność, była organiczna wspólnota, 

w której każdy czuje się dobrze, a której archaicznym wyrazem była sta-

roniemiecka marka (odpowiednik słowiańskiej wspólnoty gminnej), albo 

średniowieczna Hanza. W jednym ze swoich licznych esejów na temat 

nacjonalizmu sir Izajasz pisał: „Francuzi zdominowali zachodni świat 

politycznie, kulturowo i militarnie. Upokorzeni i pokonani Niemcy, 

zwłaszcza mieszkańcy tradycjonalistycznych, religijnych, gospodarczo 

zacofanych Prus Wschodnich, gnębieni przez francuskich urzędników 

sprowadzonych przez Fryderyka Wielkiego, zareagowali jak odchylona 

gałąź z teorii Schillera: gwałtownym odchyleniem w przeciwną stronę 

i odmową zgody na rzekomą swoją niższość. Odkryli w sobie zalety 

przewyższające znacznie zalety ciemiężycieli. Przeciwstawili swoje boga-

te życie wewnętrzne, duchowe, swoją głęboką pokorę, bezinteresowne 

dążenie do prawdziwych wartości – prostych, szlachetnych, wzniosłych – 

zamożnym, światowym, odnoszącym sukcesy, powierzchownym, wy-

muskanym, bezdusznym i moralnie wyjałowionym Francuzom. Nastroje 

te sięgnęły zenitu w czasie, gdy naród stawiał opór Napoleonowi 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

51 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

i stanowiły wręcz prawzór reakcji wielu zacofanych, wyzyskiwanych, 

a w każdym razie traktowanych protekcjonalnie społeczeństw”8. 

Jest oczywiste, że rosyjscy krytycy Europy, powtarzając te 

wartościowanie, pozytywy przypiszą Rosji i ewentualnie Słowianom, 

natomiast Niemców zaliczać będą do negowanej cywilizacji zachodniej. 

Tak samo wydaje się jasne, że katalizatorem najpierw antyfrancuskich, 

a potem antyeuropejskich, nastrojów i poglądów były wojny 

z napoleońską Francją, a zwłaszcza rok 1812, aczkolwiek krytykę 

sfrancuziałej cudzoziemszczyzny można napotkać u niektórych 

przedstawicieli rosyjskiego Oświecenia już w XVIII stuleciu. 

Bezpośrednim źródłem idei, czy też wizji rozkładającej się Europy, 

jest postawa, którą Berlin nazwał „pogonią za uznaniem”. W określeniu 

tym pobrzmiewa Heglowska nuta dialektyki pana i niewolnika, i nie jest 

to chyba skojarzenie na wyrost. Narody zacofane domagają się uznania 

ze strony narodów rozwiniętych, uznania ich samoistnej wagi 

w aktualnej polityce i w dziejach powszechnych. Brytyjski historyk idei 

pisze: „Tendencja ta jest widoczna niemal w całej Europie. Wciąż stano-

wi ona formę pogoni za uznaniem dla tego, czym tak naprawdę jesteśmy 

i być możemy; dla naszej wartości i historycznej misji – uznaniem jeśli 
nawet nie przez inne narody, to w każdym razie przez naszych własnych 

krewnych i znajomych. Takie zamykanie się w sobie w poszukiwaniu 

siły wewnętrznej zawsze ma jakiś posmak goryczy: skoro «tamci» nas nie 

uznają, to ich nie potrzebujemy; mało tego: gardzimy nimi i uważamy, że 

są skazani na zagładę, że stanowią «zgniły Zachód» i że w gruncie rzeczy 

wszystko to, co uznają za nasze wady, nasz prymitywizm, infantylizm 

i brak cnót, które sami cenią – przemądrzalstwa, zmysłu politycznego, 

nowoczesnego światopoglądu – bynajmniej nie są słabościami, lecz du-

chowymi i moralnymi cnotami, oni zaś są zbyt ślepi, żeby to zrozu-

mieć”9. 

Chciałbym zwrócić uwagę na ów „posmak goryczy”, o którym pisze 

Berlin jako o nieusuwalnym składniku „walki o uznanie”. Dostrzegam 

tutaj bezpośrednie źródło tego, co chciałbym nazwać cywilizacyjnym 

resentymentem. Mechanizm jego działania jest stosunkowo prosty, sta-

nowiąc formę obrony przed dominacją gospodarczą, polityczną 

 

                                                           
8 I. Berlin, Odchylona gałąź: o rozwoju nacjonalizmu, [w:] tenże, Pokrzywione drzewo 

człowieczeństwa, tłum. M. Pietrzyk-Merta, Prószyński i S-ka, Warszawa 2004, s. 216. 
9 I. Berlin, Rabindranath Tagore i świadomość narodowa, [w:] tenże, Zmysł rzeczywisto-

ści. Studia z historii idei, tłum. M. Filipczuk, Zysk i S-ka Wydawnictwo, Poznań 2002, s. 320. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

52 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

i kulturalną (albo którąś z nich w dowolnym układzie) ze strony naro-

dów tak zwanych cywilizowanych czy też rozwiniętych. Są one zbyt 

potężne, aby skutecznie bronić się przed ich wpływem, nie sposób też 
pokonać je militarnie czy gospodarczo, ani zaimponować rodzimą kultu-

rą. Jedyne, co pozostaje to zemsta mentalna (albo raczej zemsta 

w królestwie idei). Zemsta mentalna jest rodzajem przewartościowania: 

wartości i cechy narodów dominujących należy ukazać jako antywarto-

ściowe albo zgoła zgubne. Należy zatem ogłosić, że nimi gardzimy, bo są 

wartościami ludów skazanych na zagładę lub ogarniętych straszliwą 

chorobą. W dyskursie antyokcydentalistycznym oznacza to, że wszystko, 

czym chlubi się Zachodnia Europa – zamożność, komfort życia, bezpie-

czeństwo socjalne, łagodne prawa, dobre obyczaje, szeroki zakres swo-

bód obywatelskich, sprawne instytucje polityczne, technologia i nauka, 
racjonalizm, wykorzenienie zabobonów, kulturalne wysublimowanie 

z jednej strony, i umasowienie kultury z drugiej itd. – są po prostu symp-

tomami zmierzchu bądź słabości. A to, co wytyka się nam – wspólnotom 

broniącym się przed kryzysogenną modernizacją – przywiązanie do reli-

gii, ubóstwo, skłonność do przemocy, tęsknoty autorytarne 

i patrymonialny system polityczny, prymitywizm, zacofanie, barbarzyń-
stwo i tak dalej – ogłosić należy cnotami świadczącymi o oryginalności, 

młodości i dziejowej sile. Ujmując całą kwestię najkrócej, cywilizacyjny 

resentyment jest pewnym mechanizmem obronnym: jest rodzajem kom-

pensacji własnych słabości i oporem przed akulturacyjnym zagrożeniem. 

Powyższa interpretacja jest próbą wyrażania idei „gnijącego Zacho-

du” w kategoriach teorii modernizacji. W moim przekonaniu jest ona 

nader użyteczna dla badania dziejów rosyjskiej myśli i mentalności, co 

usiłowałem pokazać w moich wcześniejszych studiach, choć bez tak do-

bitnej teoretycznej konceptualizacji10. Warto jednak ukazać paralelę po-

między koncepcją wyprowadzoną z ujęcia Izajasza Berlina 

a wcześniejszymi, bo sformułowanymi w dwudziestoleciu międzywo-

jennym, przeświadczeniami Jana Kucharzewskiego, pomieszczonymi 

 

                                                           
10 Por. np.: M. Bohun, Fiodor Dostojewski i idea upadku cywilizacji europejskiej, „Śląsk”, 

Katowice 1996; tenże, „Socjalizm albo unicestwienie”. O pewnej konserwatywnej wizji mo-

dernizacji Rosji, [w:] Filozofia rosyjska wobec problemów modernizacyjnych, red. 

W. Rydzewski i M. Bohun, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 1999; 

tenże, Tożsamość czy nowoczesność? Cywilizacyjne dylematy myśli rosyjskiej, [w:] Problemy 

cywilizacyjne naszej współczesności, red. J. Gąssowski, J. Goćkowski, K. M. Machowska, 

Akademia Humanistyczna im. A. Gieysztora, Pułtusk 2007; tenże, Myśl rosyjska i dylematy 

nowoczesności, „Zdanie” 2007, nr 1–2 (136–137). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

53 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

w jego kontrowersyjnym, ale nadal dającym do myślenia opus magnum, 

Od białego caratu do czerwonego. Polski polityk i historyk niemal w każdym 

z siedmiu tomów swego dzieła szukał odpowiedzi na jedno 

z kluczowych, jego zdaniem, pytań: dlaczego wizja schorowanej 

i umierającej Europy, tak głęboko zakorzeniła się w Rosji? Dlaczego 

jednym głosem mówili socjalistyczni „podpalacze Europy” – Bakunin, 

Hercen, Nieczajew, Kropotkin, Uljanowowie (starszy i młodszy), a wraz 

z nimi mniej radykalni Bieliński, Czernyszewski, Michajłowski, Tołstoj, 

ale przecież też „reakcjoniści”, mniej czy bardziej, albo w ogóle, uwikłani 

w sprawowanie władzy: Chomiakow, Samarin, Dostojewski, Pobiedono-

scew, Danilewski, Leontjew... Dlaczego przekonanie, że Europa umiera, 

łączyło ideologów bojówek terrorystycznych ze ścigającymi ich mini-

strami i policmajstrami? 

Drugi tom dzieła Kucharzewskiego składa się z dwóch części zatytu-

łowanych odpowiednio Geneza maksymalizmu oraz Dwa światy11. Oba 

tytuły, w moim przekonaniu, należy połączyć i zinterpretować symbo-

licznie, by ukazać sens ostateczny dzieła i wizji Kucharzewskiego: rosyj-

ski maksymalizm, zarówno konserwatywny, jak i rewolucyjny, wywodzi 

się z manichejskiego przeświadczenia, że istnieją dwa walczące ze sobą 

światy: My – królestwo światła i życia oraz oni – zdegenerowani 

i wstrętni słudzy ciemności, słusznie skazani na gwałtowną lub powolną 

śmierć. Rosja i Europa. 

Kucharzewski uważa, że brak wiary w trwałość i przyszłość cywiliza-

cji europejskiej był stałym elementem światopoglądów najwybitniejszych 

rosyjskich myślicieli i polityków, niezależnie od reprezentowanych przez 

nich kierunków i opcji. Intrygujące jest jego wyjaśnienie tego przeświad-

czenia. Otóż, wywodzi on, że idea zmierzchu Zachodu jest współmierna 

z rosyjską atrofią sił dziejowych, będąc po prostu ideologicznym reflek-

sem, usprawiedliwieniem bezczynności bądź niepowodzeń we wprowa-

dzaniu nowoczesnych i bardziej humanitarnych (z zachodniego punktu 

widzenia jest to tym samym) form życia społecznego i indywidualnego. 

Antyokcydentalizm szukający katastroficznych uzasadnień jest po prostu 

próbą racjonalizacji faktu nieuczestniczenia Rosji w żmudnym procesie 

europejskiej modernizacji. Zachodnia cywilizacja jest w oczach Rosjan 

śmiertelna, bądź wprost już umiera, albowiem nie brali oni udziału 

 

                                                           
11W ujęciu Kucharzewskiego, „dwa światy” to Polska i Rosja. Ja natomiast określenie to 

traktuję symbolicznie, jako deskrypcję wyrażającą napięcie „Rosja a Europa”, a może nawet 

„Rosja a reszta świata”. Zresztą, dla wielu rosyjskich myślicieli Polska to metonimia Europy. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

54 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

w wielowiekowym jej budowaniu. Europa jest jak budowla, którą Rosja-

nie oglądają albo z oddali, albo jako nie w pełni świadomi turyści. Nie 

przeżyli trudów jej tworzenia, nie wiedzą, jak głębokie ma fundamenty 

i potężne ściany. Widzą tylko to, co na zewnątrz: odpadające gdzienieg-

dzie tynki, rysy na murach, porastający mech. Cywilizacja europejska 

jawi im się jako wyniosła budowla, może piękna, ale niezbyt solidna, no 

i dotknięta zębem czasu. Każda burza dziejowa może ją obalić, a nawet 

jeśli nie, to nieubłagany upływ czasu dokona swego dzieła12. 

Wydaje się, że polski historyk idzie jeszcze dalej, starając się 

przypisać Rosjanom swoiste poczucie ulgi i zadowolenia – skoro 

cywilizacja ta jest tak nietrwała, to po co ją naśladować, doganiać, czy 

szanować? Jaki ma sens czerpanie wzorców od skazanego na śmierć? 
Więcej nawet, zamiast odczuwać cywilizacyjną niższość i zawstydzenie 

w obliczu tej ginącej potęgi, należy przyspieszyć jej konanie. Należy 

dokonać świadomej i kontrolowanej destrukcji Europy, aby ulżyć jej 

w przedśmiertnych cierpieniach i uratować to, co godne jest ocalenia. 

Świat zachodni spisał już swój testament, a jego wykonawcami historia 

ustanowiła barbarzyńców ze Wschodu. Zdaniem Kucharzewskiego, 

tłumaczy to także masowy akces Rosjan do europejskiego ruchu 

rewolucyjnego. W ten sposób zdejmowali z siebie piętno zacofańców 

i stawali w szeregach burzycieli starego świata, na którego gruzach 

rozkwitnie nowe społeczeństwo. Warto tutaj przytoczyć fragment 

końcowej partii dziesiątego rozdziału pierwszego tomu Od białego caratu 

do czerwonego: „Jakąż ulgę odczuwał Rosjanin, czytając wymowne, 

gorące filipiki saint-simonistów, Fouriera, Cabeta, Proudhona przeciwko 

dzisiejszej cywilizacji europejskiej. Groźny gmach cywilizacji, rysujący 

się z oddali, z magnetyczną, drażniącą mocą od wieków przykuwający 

do siebie wzrok Rosjanina, a do którego prowadzi długa, mozolna, 

nieskończona droga, okazuje się zmurszałą budowlą, która ma 

niebawem runąć w gruzy. Wyzwolenie od gnębiącej zmory. Niedościgła 

meta okazała się na szczęście mirażem... Nie potrzebujemy już się 

wstydzić, czuć się podrzutkiem w rodzinie narodów. Gdy ta cywilizacją, 

którą się dawny Zachód chełpi, ma niedługo runąć, nie warto dobijać się 

o nią. Należy raczej stanąć w pierwszym szeregu jej burzycieli”13. 

 

                                                           
12 Zob. np. J. Kucharzewski, Od białego caratu do czerwonego, t. I: Epoka Mikołajewow-

ska, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1998, s. 362–363 (podobne skojarzenia roz-

rzucone są w sześciu pozostałych tomach). 
13 Tamże, s. 403–404. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

55 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

Powyższe zdania pochodzą wprawdzie z rozdziału poświęconego 

Aleksandrowi Hercenowi w czasie jego przełomu światopoglądowego 

z lat 1848–1849. Sądzę jednak, że nie tylko mają one sens uniwersalny, 

ale że tak właśnie rozumiał je sam autor. Hercen był bowiem dla niego 

najbardziej wymowną egzemplifikacją procesów i postaw o bardziej 

ogólnym charakterze, był modelowym przykładem rosyjskiego antyok-

cydentalizmu o inspiracjach radykalno-demokratycznych i socjalistycz-

nych, a jednocześnie rozwinięciem tradycyjnej postawy lęku i niechęci 

do „niechrystów” z Zachodu. Był, jak go ładnie określa polski historyk 

„lirykiem burzenia”. W moim zaś przekonaniu, stanowisko Kucharzew-

skiego jest dopełnieniem i ujawnieniem wewnętrznego mechanizmu 

„pogoni za uznaniem”, która przeradza się w „cywilizacyjny resenty-

ment”. 
 

IV 
 

Przyjęcie hipotezy dotyczącej romantycznej genezy idei „gnijącej Eu-

ropy” powoduje, że obraz drogi tej idei do Rosji rysuje się nad wyraz 

czytelnie. Wpływ romantyzmu, zwłaszcza konserwatywnego romanty-

zmu niemieckiego na rosyjską myśl filozoficzną wydaje się, zwłaszcza po 

gruntownych badaniach Andrzeja Walickiego, kwestią dość oczywistą, 

ale nadal heurystycznie płodną14. Ponieważ prace tego znakomitego 

uczonego mają walor klasycznych, chciałbym w tym miejscu odwołać się 

do interpretacji wcześniejszej, ale mniej znanej, słabiej w literaturze 

przedmiotu dyskutowanej, aczkolwiek ewidentnie wyprzedzającej usta-

lenia polskiego uczonego. Myślę tutaj o pewnych uwagach Fiodora Stie-

puna, rosyjskiego neokantysty, ucznia Wilhelma Windelbanda i Emila 

Laska. Punkt wyjścia jego rozważań nie wydaje się oryginalny, bo 

stwierdza on, że rosyjską wersją ruchu romantycznego było przede 

wszystkim klasyczne słowianofilstwo lat 40. XIX wieku. Uwidacznia się 

tutaj przede wszystkim wpływ niemieckiego romantyzmu, a zwłaszcza 

tej jego części, dominującej zresztą, która określana jest jako romantyzm 

 

                                                           
14 W tym kontekście należy wymienić najważniejsze, przynajmniej moim zdaniem, dzieło 

Walickiego: W kręgu konserwatywnej utopii. Struktura i przemiany rosyjskiego słowianofil-

stwa, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2002 (pierwsze wydanie: 1964). Pouczające 

są także uwagi pomieszczone w obszernym Zarysie myśli rosyjskiej. Od oświecenia do rene-

sansu religijno-filozoficznego, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2005, 

jak również liczne studia Walickiego na myślą romantyzmu polskiego i relacjami pomiędzy 

romantyzmem niemieckim, polskim i rosyjskim. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

56 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

konserwatywny15. To pokrewieństwo i nader czytelne zbieżności ujaw-

niają się zarówno we pewnej wspólnocie pozytywnego ideału, czyli 

w wizji powszechnego odrodzenia poprzez religijne przeobrażenie życia 

jednostek i narodów, jak też w wizji negatywnej zagrożeń i chorób, które 

przezwyciężyć należy. Struktura tego negatywnego układu odniesienia 

wyznaczona jest przez krytykę nowoczesności (nowożytności) w trzech 

jej głównych aspektach: 1) laicyzacja i desakralizacja prowadzące do 

moralnego zwyrodnienia poszczególnych ludzi i całych wspólnot poli-

tycznych; 2) egoizm, który kończy się degeneracją życia społecznego 

i rozpadem tradycyjnych więzi międzyludzkich, które zastąpione zostają 

przez bezduszne, biurokratyczno-proceduralne prawa; 3) racjo-nalizm, 

przyczyniający się nie tylko do kryzysu nauki i filozofii, ale też do dezin-

tegracji ludzkiej osobowości, której naturalne dyspozycje zostają przytło-

czone przez instrumentalną racjonalność. 
W warstwie ideowej, pomimo pewnych różnic w szczegółach po-

szczególnych wizji (np. niemieckie sympatie do rzymskiego katolicyzmu 

są w Rosji zastępowane przez stanowczą apoteozę prawosławia – acz-

kolwiek warto pamiętać, że niektórzy z niemieckich romantyków, jak 

Franz Baader czy Adam Müller, z nieskrywaną sympatią spoglądali na 

wschodnie chrześcijaństwo jako źródło duchowego odrodzenia i ostoję 

prawdziwej wiary) istnieje zauważalna wspólnota oglądu i wartościo-

wania świata oraz historii. Różnice zaznaczają się dopiero jako chrono-

logiczne rozbieżności w przyjmowaniu romantycznych ideałów. Stiepun 

podkreśla, że recepcja romantyzmu dokonała się u myślicieli rosyjskich 

w momencie, gdy w Europie trwała już reakcja antyromantyczna. To, co 

okazało się znakomicie zestrojone z kulturalnymi i duchowymi dąże-

niami rosyjskich elit, zainteresowanych wpisaniem na nowo swojego 
narodu w projekt europejskiej, a nawet ogólnoludzkiej syntezy (co 

w istocie można ująć, jako powrót Rosji do Europy, czyli zneutralizowa-

nia bolesnych skutków „filozoficznego przebudzenia”, w którym euro-

pejska tożsamość uległa rozpadowi), w Europie przeżywało swój 

zmierzch. Zachodnie życie – mówiąc prościej – zaprzeczyło i odrzuciło 

romantyczne nadzieje i ideały. Legły w gruzach marzenia o odnowie 

i jedności chrześcijańskiej Europy. Słowianofile stanęli zatem – jak 

twierdzi rosyjski neokantysta – przed dramatycznym wyborem. Albo po-

 

                                                           
15 Nadal najlepszym syntetycznym studium niemieckiego konserwatywnego romantyzmu, 

zwłaszcza w kontekście problemów rosyjskiej myśli filozoficznej pozostaje rozprawa Karla 

Mannheima, Myśl konserwatywna, tłum. S. Magala, Kolegium Otryckie, Warszawa 1986. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

57 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

winni zwątpić i odrzucić romantyczne ideały, ale odrzucić i poddać kry-

tyce współczesną Europę. Wybrali drugą możliwość. Dochowali wierno-

ści romantycznym celom i wartościom, ale za cenę odwrócenia się od 

Europy i zanegowania ogólnoludzkiej jedności. Odrzucili więc Europę, 

która zanegowała i wykpiła własne ideały i „przeszła obok nich 

z pogardliwym uśmiechem człowieka rozsądnego”16. 

Romantyczni myśliciele rosyjscy doszli do wniosku, że Europa straci-

ła swoją szansę, być może bezpowrotnie, i zniszczyła własną wartościo-

wą kulturę i autentyczne życie w imię rozsądku, technologicznej sku-

teczności, rozwoju industrialnego i dehumanizującej wiedzy naukowej. 

To zwątpienie w Europę doprowadziło słowianofilów do zasklepienia się 

w rosyjskiej partykularności, która nader łatwo przerodziła się 

w szowinizm żywiący się antyzachodnimi stereotypami. Przeszli oni 

zatem drogę od idei powszechnego odrodzenia w wyniku religijnej rein-

tegracji do filozoficznie uzasadnianej ksenofobii, na której polityczne 

skutki nie trzeba było długo czekać. Paradoks i tragedia rosyjskiego ro-

mantyzmu polegały na tym, że nawet ten nacjonalistyczny zwrot nie był 
w gruncie rzeczy niczym oryginalnym, ale swoistym powtórzeniem losu 
niemieckich konserwatywnych romantyków. Warto w tym miejscu 

przywołać dłuższą wypowiedź Fiodora Stiepuna: „Tak oto nasi romanty-

cy rozpoczęli swój rozwój filozoficzny od rewolucyjnego zrywu ku ob-

cym wyżynom, a zakończyli na reakcyjnym zapadnięciu w ojczyste trzę-
sawisko, zakreślając tę samą krzywą, co niemiecki romantyzm. W pew-

nym sensie w dziejach rosyjskiego romantyzmu zachodnioeuropejska 

kultura w ogóle, a niemiecka filozofia w szczególności, odegrały tę samą 

rolę, co świat antyczny, a zwłaszcza sztuka grecka, w rozwoju szkoły 

romantycznej w Niemczech. Oba ruchy zaczęły od pochwały 

i wyniesienia na piedestał obcego ideału, i oba zakończyły się jego zde-

formowaniem i unicestwieniem. Niemieccy romantycy rozpoczęli swą 

działalność od natchnionego wysławiania świata starożytnej Hellady, 

a skończyli jednostronnym pogrążeniem się w mistyczny mrok średnio-

wiecza. Uległszy zrazu fascynacji słonecznymi dalami naiwnej 

i nierefleksyjnej sztuki greckiej, zatracili się potem w niewątpliwie usilnie 

refleksyjnej estetyce, nie mającej nic wspólnego z Grecją; nie inaczej było 

ze słowianofilami – zaczęli od bezwzględnego wysławiania europejskiej 

 

                                                           
16 F. Stiepun, Niemiecki romantyzm i rosyjskie słowianofilstwo, [w:] tenże, Życie 

a twórczość, tłum. W. Sawicki, przekład przejrzał i poprawił S. Mazurek, Wydawnictwo IFiS 

PAN, Warszawa 1999, s. 20. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

58 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

kultury i niemieckiej filozofii, a skończyli na antyfilozoficznej nienawiści 

do niemieckiego idealizmu i kultury europejskiej. Odbyli drogę od Schel-

linga do Josepha de Maistre’a i od Piotra Wielkiego do Iwana Groźne-

go”17. 

Według rosyjskiego neokantysty ta paralelność losu obu romanty-

zmów nie jest przypadkowa, lecz wynika z tendencji ukrytych 

w podstawie światopoglądu romantycznego. Punktem wyjścia jest tutaj 

bunt kultury romantycznej przeciwko wyjaławiającemu racjonalizmowi 

oświecenia. Rzecz w tym, że tej uniwersalnej i ponadnarodowej anty-

nomii romantycy rosyjscy i niemieccy nadali charakter narodowy, łącząc 

oświeceniową hipertrofię rozumu z Zachodem (Francją), a swoje kraje 

uznając za wcielenia romantycznego ducha. Antynomia duch (uczucia) 

i rozum, czy też mówiąc inaczej: oświecenie i romantyzm, przerodziła 

się zatem w antynomię Rosja i Europa, a wcześniej Niemcy i Francja. 

To przekształcenie uległo wzmocnieniu poprzez element konfesyjny: an-

tynomię Cerkiew (wschodnie chrześcijaństwo) –  Kościół (zachodni lub 

rzymskokatolicki) w przypadku Rosjan oraz antynomię Kościół rzymski 

(średniowieczny ideał imperia sacra) – kościoły protestanckie (zastąpienie 

religii przez etykę). Trzeba tu też dodać, że wszystkie występujące na 

drugim miejscu człony powyższych antynomii były rozumiane jako 

czynniki kryzysogenne i przyczyny upadku cywilizacji europejskiej. 
 

V 
 

W podsumowaniu chciałbym zaproponować kilka uwag, które wra-

cają niejako do punktu wyjścia. Słowa francuskiego poety na temat 

śmiertelności cywilizacji, ani nawet stanowcze pożegnanie w tytule 

wspomnień brytyjskiego pisarza, nie są stwierdzeniem stanu rzeczy, ale 

raczej posłaniem do Europejczyków, by starali się uchronić kulturę przed 

zagładą. Zwątpienie w sens własnej cywilizacji, czy też jej nieustanna 

samokrytyka nie są bynajmniej wadą albo chorobą Europy. Przeciwnie, 

wydaje mi się, że mamy tutaj do czynienia z cechą godną uwagi 

i pochwały. 

Myślę, że można wyjaśnić to w sposób następujący. W pewnym 

momencie Europejczycy uświadomili sobie tę prostą pozornie prawdę, 

że wartości nie są trwałe. Wprost przeciwnie – są z natury słabe, kruche 

 

                                                           
17 Tamże, s. 23. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

59 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

i łatwo zanikają pod wpływem ludzkich działań lub zaniechań. Wartości 

są najdoskonalszym, ale i najsłabszym egzystencjalnie naszym wytwo-

rem. Wymagają nie tylko urzeczywistniania, ale i troski o nie. W takim 

przypadku nieustannie ogłaszane kryzysy aksjologiczne (kryzys sztuki, 

kryzys kultury, kryzys moralności, kryzys nauki bądź filozofii, kryzys 

europejskiego człowieczeństwa etc.), tak samo jak jeremiady wieszczące 

kres człowieka czy koniec Europy, albo chociażby ponure diagnozy ujaw-

niające zagrożenia immanentnie zawarte w europejskich wartościach – 

mają wpływ dobroczynny. Wyrywają nas z dogmatycznej drzemki – 

można rzec, parafrazując Kanta. Idea „gnijącego Zachodu” – niezależnie 

od tego, czy formułowana jest w ramach zachodniej cywilizacji, czy też 
głoszona jest przez tych, którzy żyją lub sami sytuują się na zewnątrz niej 

– spełnia funkcję pozytywną: skłania do refleksji i działania, ukazuje kru-

chy charakter wartości i ludzkich dzieł, co pomaga w ich pielęgnowaniu 

i pomnażaniu. Cywilizacje wiedzą, że są śmiertelne, a my wiemy, że 

należy troszczyć się o nie. A może nawet jeszcze więcej. Być może świa-

domość kryzysu i grożącego upadku jest sposobem istnienia nowoczesnej 

cywilizacji, nadającym jej życiową dynamikę. Mówiąc kolokwialnie, 

szukanie dziury w całym, przekonanie, że coś jest nie tak, jak być 
powinno, albo, że nawet wszystko jest do niczego ... skłaniają do działań 

prewencyjnych, zmuszają do poszukiwań i ciągłego doskonalenia, nie 

tylko zasobów technologicznych i wydajności pracy, ale przede wszyst-

kim praw, wiedzy (teorii naukowych), instytucji i reguł postępowania. 

W tym sensie kryzys lub wizja zagłady stają się siłami twórczymi. 

I to jest zasadniczy europejski paradoks, na który chciałbym w tym 

kontekście zwrócić uwagę. Nie można bowiem wykluczyć, że fenomen 

kultury europejskiej i jej, mimo wszystko, witalności, polega między 

innymi na tym, że z przekonania o własnej schyłkowości czyni ona 

pożywkę dla dalszego rozwoju. Przecież tak często podnoszone kasan-

dryczne wizje krachu kultury, upadku cywilizacji, końca historii same 

przyczyniają się – choćby w formie artykułów, książek, dyskusji czy idei 

– do wzbogacania i dynamizowania tej kultury, powiększając jej doro-

bek. Przynależą do dziedzictwa Zachodu, którego zmierzch diagnozują. 

Z różnych względów bliskie mi jest przekonanie popularne wśród fi-

lozofów sto lat temu, że kryzys filozofii jest zapowiedzią i indykatorem 

kryzysu kultury w ogóle, bo filozofia stanowi źródło i osnowę cywilizacji 

europejskiej. Nie rozwijając tego wątku, chcę tylko zwrócić uwagę, że 

właśnie w filozofii w postaci modelowej można zauważyć paradoks, któ-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

60 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

ry mam na myśli. Zwłaszcza we współczesnych dziejach filozofii, zaczy-

na się to gdzieś w połowie XIX stulecia, z niezwykłą regularnością poja-

wiają się koncepcje, że filozofia się skończyła, że w obliczu sukcesów 

nauk szczegółowych lub rewolucyjnego triumfu myślenia nieideologicz-

nego jest albo niepotrzebna, albo powinna stać się czymś zupełnie in-

nym, pojawia się też myśl, że filozofia zupełnie się skompromitowała 

jako przykład niewłaściwego użycia języka i tworzenia problemów po-

zornych. Warto jednak zauważyć, że trubadurzy końca filozofii – o ile 

sądy swoje wypowiadają na poważnie i sensownie – sami trafiają potem 

do rozdziałów podręczników historii filozofii, niejako wbrew sobie za-

pełniając kolejne karty dziejów dyscypliny, której koniec obwieszczali. 

Po prostu, swoimi krytykami filozofii i twierdzeniami o jej końcu sami 

przyczyniają się do rozwoju i żywotności filozofii, albowiem, jak zauwa-

żył Roman Ingarden w polemice z neopozytywistami, ich ataki na filozo-

fię są sądami nieempirycznymi, a więc filozoficznymi. 

Analogicznie rzecz się ma z ideą zmierzchu kultury europejskiej, czy 

też ideą „gnicia Zachodu”, do której tak bardzo przywiązani byli niektó-

rzy rosyjscy myśliciele. Idee te mają znaczenie nie tylko jako eksponaty 

z muzeum myśli, ale przede wszystkim jako realne wyzwanie. Wiele 

bolączek, problemów i zagrożeń, które wskazywali katastroficzni krytycy 

cywilizacji, zarówno na Zachodzie, jak też w Rosji – to nadal kwestie 

aktualne i poważne. W moim przekonaniu nawet romantyczna krytyka 

nowoczesności nie zdezaktualizowała się zupełnie, a wiele jej argumen-

tów nadal jest niepokojąco trafnych, choć wypowiadane były archaicz-

nym już teraz językiem. Uważam jednak, że nadal warto wsłuchiwać się 

w te kasandryczne głosy, warto studiować czarne wizje i stereotypy „gni-

jącego Zachodu”, nie tylko z perspektywy historii idei, ale niekiedy jako 

realne przestrogi. Albowiem to, co najgorsze cechuje się zadziwiającą 

łatwością urzeczywistniania. 

 

Bibliografia 
 

 Bohun M., Apologia Petersburga. Próba glosy do Czaadajewa, [w:] Okno na 

Europę. Zagadnienia kulturowej tożsamości Petersburga i jego rola w historii 

powszechnej, red. F. Apanowicz i Z. Opacki, Wydawnictwo Uniwersy-

tetu Gdańskiego, Gdańsk 2006; 

 Bohun M., Fiodor Dostojewski i idea upadku cywilizacji europejskiej, 

„Śląsk”, Katowice 1996; 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

61 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

 Bohun M., Szkic o narodzinach rosyjskiej filozofii dziejów, [w:] Dawna 

a nowa Rosja (z doświadczeń transformacji ustrojowej). Studia ofiarowane 

Profesorowi Janowi Sobczakowi w siedemdziesiątą rocznicę urodzin, red. 

R. Jurkowski i N. Kasparek, Oficyna Wydawnicza ASPRA-JR, War-
szawa 2002; 

 Berlin I., Odchylona gałąź: o rozwoju nacjonalizmu, [w:] tenże, Pokrzywio-

ne drzewo człowieczeństwa, tłum. M. Pietrzyk-Merta, Prószyński i S-ka, 

Warszawa 2004; 

 Berlin I., Rabindranath Tagore i świadomość narodowa, [w:] tenże, Zmysł 
rzeczywistości. Studia z historii idei, tłum. M. Filipczuk, Zysk i S-ka 

Wydawnictwo, Poznań 2002; 

 Buruma I., Margalit A., Okcydentalizm. Zachód w oczach wrogów, tłum. 

A. Lipszyc, Universitas, Kraków 2005; 

 Fłorowski G., Puti russkogo bogosłowija, YMCA-PRESS, Pariż 1937 

 Jedlicki J., Świat zwyrodniały. Lęki i wyroki krytyków nowoczesności, Wy-

dawnictwo Sic!, Warszawa 2000; 

 Kucharzewski J., Od białego caratu do czerwonego, t. I: Epoka Mikołaje-

wowska, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1998; 

 Mannheim K., Myśl konserwatywna, tłum. S. Magala, Kolegium 

Otryckie, Warszawa 1986; 

 Rossi P., Zatonięcie bez świadka. Idea postępu, tłum.. A. Dudzińska-

Facca, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 1998; 

 Scruton R., Zachód i cała reszta. Globalizacja a zagrożenie terrorystyczne, 

tłum. T. Bieroń, Zysk i S-ka, Poznań 2003; 

 Stiepun F., Niemiecki romantyzm i rosyjskie słowianofilstwo, [w:] tenże, 

Życie a twórczość, tłum. W. Sawicki, przekład przejrzał i poprawił 
S. Mazurek, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 1999; 

 Walicki A., W kręgu konserwatywnej utopii. Struktura i przemiany rosyj-

skiego słowianofilstwa, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 

2002; 

 Walicki A., Zarys myśli rosyjskiej. Od oświecenia do renesansu religijno-

filozoficznego, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 

2005. 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15



 

  

 

62 Michał Bohun, Śmiertelna cywilizacja… 

Summary 
 

The Mortal Civilization. The Russian Antioccidental  

Catastrophism and European Paradoxes 
 
The aim of  this article is to show the paradoxical nature of  the idea of  the fall of  Western 

civilization and its Russian reception. Two fundamental problems are considered: why so 
many European thinkers and artists constantly ponder the death of  the West and why 

their ideas took such a strong hold over among Russian philosophers of  history. I attempt 
to formulate a hypothesis of  “civilization resentment”, which I interpret as a fragment of  

theory of  modernization. I consider and connect three conceptions: (i) Isaiah Berlin’s 

idea of  “pursuit of  the acclaim” as the source of  nationalism; (ii) Jan Kucharzewski’s 
interpretation of  Russian revolutionary thought; (iii) Fedor Stepun’s vision of  the 

relations between German romanticism and Russian slavophilism.  
 

Keywords: death of  civilization, theory of  historical catastrophe, Russian thought, 
nationalism, romantic, modernization. 

 
 

Zusammenfassung 
 

Tödliche Zivilisation. Katastrophischer russischer 

Antiokzidentalismus und europäische Paradoxe 

 
Im Artikel wird das Ziel verfolgt, die paradoxe Natur der Idee vom Untergang der westli-

chen Zivilisation und ihre russische Rezeption aufzuzeigen. Ich überlege zwei grundsätz-
liche Fragen: warum denken so viele europäische Denker und Künstler ununterbrochen 

über den Tod des Westens nach und warum wurden ihre Ideen so tief von den russischen 
Denkern aufgenommen. Ich versuche die Hypothese des „zivilisatorischen Ressenti-

ments“ zu formulieren, die ich als einen Teil der Theorie der Modernisierung betrachte. 
Ich überlege und verbinde drei Konzepte: 1) die Idee des „Strebens nach der Achtung“ 

von Isaiah Berlin als Quelle des Nationalismus; 2) den russischen revolutionären Gedan-

ken in der Auffassung von Jan Kucharzewski; 3) die Vision von Fiodor Stiepun bezüg-
lich der Beziehungen zwischen der deutschen Romantik und dem russischen Slawophi-

lentum. 
 

Schlüsselworte: der Tod der Zivilisation, historischer Katastrophismus, russischer Ge-
danke, Nationalismus, Romantik, Modernisierung. 

 

 
MICHAŁ BOHUN, habilitated doctor, Institute of  Philosophy, Jagiellonian University 

in Kraków. Email: m.bohun@iphils.uj.edu.pl.  
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 08:33:15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

