
  

 

57 

 

Kultura i Wartości  
ISSN 2299-7806  

Nr 38 (2024) 
 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2024.38.57-76  

 
Dziejowa względność wartości moralnych  

a relatywizm historyczny 
 
 

Antoni Płoszczyniec 1 
 https://orcid.org/0000-0002-9111-9773  

 
Celem niniejszego tekstu jest krytyczna refleksja nad relatywizmem historyczno-aksjolo-

gicznym. Zgodnie z tezą pracy (ewentualna) względność wartości moralnych nie pociąga za 
sobą relatywizmu. Innymi słowy: można afirmować względność (w jakiś aspektach) wartości 
moralnych bądź samej moralności, odrzucając jednocześnie relatywistyczny pogląd na wartości 
moralne. Artykuł stosuje metody analityczne. W pierwszej kolejności rzeczone metody służą 
wyeksponowaniu konstytutywnych własności wartości moralnych (w szczególności innoplano-
wości), a później rekonstrukcji struktury koncepcji relatywistycznych. Zebrane wiadomości 
służą krytyce, która przebiega dwutorowo: poddano krytyce relatywistyczną treść relatywizmu 
historycznego oraz skrytykowano tezę jakoby to właśnie dzieje miały moc czynienia wartości 
względnymi. Na końcu tekstu został sformułowany oryginalny argument, zgodnie z którym 
dzieje same z siebie nie mogą czynić wartości moralnych względnymi, co czyni relatywizm 
historyczny stanowiskiem niesamodzielnym. 

 
Słowa kluczowe: wartości moralne, dziejowość, historia, relatywizm, antyrelatywizm, 

względność, aksjologia 
 
 
 

                                                           
ANTONI PŁOSZCZYNIEC, dr, Instytut Prawa, Ekonomii i Administracji, Uniwersytet 

Komisji Edukacji Narodowej w Krakowie; adres do korespondencji: ul. Podchorążych 2, pok. 
502, 30–084 Kraków; e-mail: antoni.ploszczyniec@uken.krakow.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

58 

 

1. Wprowadzenie 
  
Celem niniejszego szkicu jest krytyczny namysł nad relatywizmem historycz-

nym w kontekście zagadnienia dziejowej względności wartości moralnych. Zakres 
przedmiotowy dociekań jest ograniczony do wartości moralnych, więc pominięto 
rozważania nad wartościami estetycznymi, religijnymi, etc. Tekst służy sformuło-
waniu argumentacji na rzecz tezy, że nawet jeżeli wartości moralne są w jakiś spo-
sób dziejowo względne, to nie wynika stąd, że relatywizm historyczny w aksjologii 
jest stanowiskiem poprawnym. Wynika stąd, że można afirmować dziejową 
względność wartości przy jednoczesnej aprobacie takiej czy innej odmiany stano-
wiska antyrelatywistycznego, co sugeruje spójnik „a” w tytule pracy. Przeciwsta-
wienie względności i relatywizmu jest możliwe dzięki temu, że nazwy „względ-
ność” i „relatywizm”, jakkolwiek są znaczeniowo powiązane, nie są synonimiczne. 
Jedno wszak dotyczy pewnej właściwości, drugie zaś stanowiska (poglądu, kon-
cepcji), które przypisuje ową właściwość jakimś obiektom. „Relatywizm” to nie 
„relatywność” (= „względność”). 

Problematyka filozoficzna dotycząca relatywizmu historycznego jest bardzo 
skomplikowana. Niepodobna w ramach artykułu wyczerpująco opracować gąsz-
czu kwestii, który towarzyszy filozofii europejskiej w zasadzie od samego po-
czątku. Wartość dodaną niniejszego tekstu stanowi zwrócenie uwagi na pewne 
słabości relatywizmu historycznego, które w dyskusjach nie są często podnoszone. 
Novum w artykule stanowi uwypuklenie tzw. „innoplanowości” wartości moral-
nych – analiza tej własności daje podstawy do zakwestionowania nieuchronności 
przejścia z przesłanki o dziejowej względności wartości moralnych do wniosku 
uznającego słuszność relatywizmu historycznego. Zwrócenie uwagi na innopla-
nowość wartości moralnych pozwala również na sformułowanie oryginalnego ar-
gumentu przeciwko relatywizmowi historycznemu, który znajduje się na końcu 
tekstu. Argument ten głosi, najkrócej rzecz ujmując, że traktowanie dziejów jako 
czynnika relatywizującego wartości jest przejawem hipostazowania pojęcia dzie-
jów, ponieważ dzieje jako takie – abstrahując od tego czego są dziejami – nie mogą 
niczego uczynić względnym. 

W tekście wykorzystano różne metody analityczne. Zadaniem analizy języ-
kowej i pojęciowej jest rozjaśnianie znaczeń używanych terminów, ukazywanie 
związków między nimi oraz dyscyplinowanie wywodu. Niniejszy artykuł mieści 
się w obrębie tzw. filozofii systematycznej, dlatego ważną rolę odgrywa analiza 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

59 

 

problemowa, która służy unaocznianiu trudności badawczo-filozoficznych oraz 
wydobywaniu na jaw owych problemów1. Uzupełniająca względem metod anali-
tycznych jest metoda opisu fenomenologicznego, która została wykorzystana przy 
charakterystyce wartości moralnych i w przesłankach niektórych argumentów 
krytykujących relatywizm. Odwołano się do nieskomplikowanego ujęcia metody 
fenomenologicznej, którą we Współczesnych metodach myślenia przedstawił Jó-
zef Maria Bocheński2 – filozof analityczny i sympatyk fenomenologii zarazem. 

Najbliższa część pracy stanowi cząstkowe opracowanie wartości moralnych. 
Cząstkowe, ponieważ autor nie zamierza w sposób wyczerpujący rozważyć struk-
tury wartości moralnych, lecz skupić się na dwóch – jego zdaniem – niezbywal-
nych rysach tychże wartości: ich osobowym charakterze i innoplanowości. Zwró-
cenie uwagi na te aspekty (zwłaszcza na innoplanowość) jest kluczowe z uwagi na 
polemiczny cel artykułu. Trzecia część pracy nawiązuje do Ingardenowskiej ana-
lizy względności wartości. Na jej podstawie omówiono różne możliwe znaczenia 
„dziejowej względności” dającej się orzekać o wartościach, co z kolei stanowi 
grunt do opracowania relatywizmu historycznego. Dalsze rozdziały zawierają kry-
tykę tego stanowiska. Krytykę podzielono na dwie części. W części czwartej, rela-
tywizm historyczny zostaje poddany krytyce ogólnej. Wyartykułowane tam za-
rzuty dotyczą każdej postaci relatywizmu, więc dotyczą także relatywizmu histo-
rycznego. Argumenty sformułowane w piątej części odnoszą się do samego rela-
tywizmu historycznego z uwagi na specyficzne dla niego tezy i założenia. Nie 
można więc w sposób „mechaniczny” i „automatyczny” odnosić uwag znajdują-
cych się w części piątej do każdej wersji relatywizmu. 

Na koniec niniejszego wprowadzenia należy zaznaczyć pewną konwencję, 
którą przyjęto dla ułatwienia wywodu. Gdy Czytelnik znajdzie w artykule wyraże-
nie „relatywizm historyczny” lub wyrażenie pokrewne, należy przez nie rozumieć 
                                                           

1 Zgodnie z metafilozofią przyjętą przez autora tekstu, filozofia ma charakter aporetyczny 
i nie należy szukać rozstrzygnięć za wszelką cenę [zob. Nicolai Hartmann, Zarys metafizyki 
poznania, tłum. Ewa Drzazgowska, Paweł Piszczatowski (Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN, 
2007), 9]. Samo diagnozowanie trudności ma ogromne znaczenie – czym innym jest mieć 
problem i niejasno zdawać sobie z tego sprawę, a czym innym jest wiedzieć, dlaczego ma się 
z czymś problem i na czym on polega. Wartość uprzytomnienia sobie problematycznego 
charakteru fenomenów filozoficznych jest  n i e z a l e ż n a  od wartości wszystkich – faktycznie 
osiąganych lub nie – rozstrzygnięć. 

2 Józef Maria Bocheński, Współczesne metody myślenia, tłum. Stanisław Judycki 
(Poznań: „W drodze”, 1993), 26–40. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

60 

 

„aksjologiczno-etyczny relatywizm historyczny”, czyli taką odmianę koncepcji re-
latywistycznej na gruncie aksjologii, która głosi, że wartości moralne są zrelatywi-
zowane przez dzieje. Słowo „wartość” odnosi się do określonej właściwości (przy-
najmniej niektórych) przedmiotów, która to własność nie jest dla danego przed-
miotu istotowa oraz przysługuje danemu przedmiotowi wtedy, gdy jest taki, jaki 
powinien być3. Z kolei termin „wartość moralna” jest rozumiany ogólnie i zbior-
czo, bez podejmowania prób wskazywania odmian innych wartości charakteryzu-
jących osobę jako sprawcę działania4. Ponadto, mówiąc o „wartościach moral-
nych” ma się na myśli zarówno dodatnią wartość moralną, jak i ujemną (simpli-
citer – dobro i zło). 

  
 

2. Cechy charakterystyczne wartości moralnych 
  
Moralność jest ważna. W rozmaitych kontekstach podtrzymuje się dyskurs, 

że trzeba postępować dobrze, tj. w sposób moralnie właściwy. Jest to skądinąd zro-
zumiałe, ale warto zapytać: dlaczego? Odpowiedź typu „trzeba, bo trzeba” nie wy-
jaśnia nic i jest rażąco niezgodna z codziennym funkcjonowaniem człowieka. Po-
stępujemy moralnie po coś, albo mówiąc ściślej, ze względu na coś5. Pytania 
w rodzaju „czym jest moralność?” lub „co to jest moralność?” mają teoretyczną 
doniosłość i będą ją miały. Ale, jak zwraca uwagę Krzysztof Saja, etyka powinna 
pomagać w sprostaniu wyzwaniom praxis, dlatego wydaje się, że fenomen mo-

                                                           
3 Zatem jeżeli jakiś poszczególny sędzia jest sprawiedliwy, a zarazem wszyscy sędziowie 

powinni być sprawiedliwi, to ten oto sędzia jest sędzią wartościowym (bo jest taki, jaki powinien 
być – sprawiedliwy). Zarazem, sprawiedliwość nie jest cechą istotową sędziego – sędzia niespra-
wiedliwy jest oczywiście gorszym sędzią niż ten sprawiedliwy, ale nie jest prawdą, że jest sędzią 
w stopniu mniejszym. 

4 Niektórzy autorzy, tacy jak Nicolai Hartmann, na gruncie etyki odróżniają dobro mo-
ralne od szlachetności, rozumianej jako teleologia tego, co niepospolite. Zdaniem filozofa, 
zakresy tego, co szlachetne i tego, co dobre (moralnie), nie pokrywają się, choć obie wartości są 
wartościami osoby jako sprawcy działania. Por. Nicolai Hartmann, „Szlachetność”, tłum. 
Zbigniew Zwoliński, w: Nicolai Hartmann. Dietrich von Hildebrand, Wypisy z „Etyki”, tłum. 
Maria Grabowska, Zbigniew Zwoliński (Toruń: Wydawnictwo UMK, 1999), 17–19. 

5 Niewątpliwie w wielu przypadkach moralność (resp. etyka) pełni funkcję instrumentalną 
i jest np. środkiem do maksymalizacji przyjemności (np. epikureizm) lub nawet środkiem do 
osiągnięcia zbawienia, ale nie jest tak w każdym przypadku. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

61 

 

ralności będzie można lepiej zrozumieć poprzez poszukiwania odpowiedzi na 
pytania natury funkcjonalnej, takie jak „Do czego powinna służyć moralność 
i etyka?”6. 

W ramach perspektywy funkcjonalnej da się stwierdzić, że wartości moralne 
posiadają co najmniej dwa niezbywalne rysy, bez których przestają być tym, czym 
są. Nazwać je można „osobowym charakterem” oraz „innoplanowością”. Być 
może istnieją jeszcze inne konstytutywne cechy wartości moralnych, ale wydaje 
się, że poniższa charakterystyka opisuje cechy, które wartości moralne muszą 
mieć. W szczególności, wątpliwe jest, czy da się zidentyfikować wartości moralne 
na podstawie samego przedmiotu intencji zachowania moralnego, ponieważ za-
chowania, poprzez które podmiot nabywa takiej a nie innej wartości moralnej, 
mogą dotyczyć praktycznie wszystkiego. 

Pierwszy rys dotyczy natury podmiotu wartości moralnych. „Nosicielem” 
wartości moralnych może być wyłącznie istota zdolna do podejmowania wybo-
rów, przedkładania czegoś nad coś innego, decydowania o czymś w sposób świa-
domy i swobodny, inicjowania działań „wypływających” z niej samej, ponoszenia 
odpowiedzialności za własne czyny. Wszystkie te cechy są właściwe bytom osobo-
wym. Wydaje się zatem, że wartości moralne można określać mianem „osobo-
wych”. Cokolwiek jest wartością moralną, jest wartością moralną kogoś, a nie po 
prostu „czegoś”, jest wartością mogącą przysługiwać wyłącznie bytowi natury oso-
bowej. Nie można ściśle przypisać wartości moralnej niczemu, co nie jest trakto-
wane jako osoba (np. anioły, demony), stąd każdy akt przypisania wartości mo-
ralnej czemuś, co jej posiadać nie może, stanowi błąd personifikacji7. Dlatego też 
nie można mówić, że same wytwory ludzkiej działalności są, ściśle rzecz biorąc, 
moralnie dobre lub złe8. 

                                                           
6 Krzysztof Saja, Etyka normatywna. Między konsekwencjalizmem a deontologią 

(Kraków: UNIVERSITAS, 2015), 248–249. 
7 Przykład stanowią średniowieczne procesy świeckie i kościelne, w których podsądnymi 

były świnie, psy, krety i szarańcza. Tomasz z Akwinu pisał, że istoty nierozumne są niezdolne 
do grzechu, a więc i do kary. 

8 Czy temu twierdzeniu przeczą demoralizujące dzieła sztuki? Wypowiedzi o „moralnie 
złych” i „demoralizujących” dziełach sztuki wydają się dopuszczalne, ale tylko jako przenośny 
sposób wyrażania się o moralnie niewłaściwych intencjach artysty, których zobiektywizowany 
wyraz stanowi właśnie dzieło sztuki. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

62 

 

Drugi niezbywalny rys wartości moralnych dotyczy ich specyficznej właści-
wości, na którą zwróciła m.in. uwagę Maria Ossowska: „oceny moralne […] za-
kładają istnienie innych ocen, «budują» się na nich”9. Wartości moralne są struk-
turalnie zależne od innych wartości. Jeżeli jakiś czyn realizuje jakąkolwiek wartość 
moralną, realizuje ją wtedy i tylko wtedy, gdy realizuje przy tym jakąś inną wartość 
lub w jakiś sposób odnosi się do owej wartości. Przykładowo, zarówno dodatnia 
wartość uczciwości jak i ujemna wartość kradzieży jest uwarunkowana przez war-
tość dóbr materialnych jako takich. Wartość aktu prawdomówności zakłada okre-
śloną wartość prawdy. Narażanie własnego życia dla uratowania z pożaru pięk-
nego dzieła sztuki jest dobre, robienie tego samego dla ratowania kiczowatego 
bohomazu – złe. W niniejszym tekście rzeczoną właściwość nazywa się (za Os-
sowską) „innoplanowością”10, ponieważ konotuje ona to, że wartość moralna per 
se odnosi się do innej wartości niż ona sama11. Definicja (kontekstowa) innopla-
nowości jest następująca: innoplanowość wartości moralnych jest to właściwość 
wartości moralnych, która polega na tym, że wartość moralna określonego zacho-
wania jest strukturalnie uwarunkowana przez wartość tego, do czego dane zacho-
wanie się odnosiło. Mowa o zależności strukturalnej, ponieważ w naturę wartości 
moralnych jest wpisana bytowa niesamodzielność i pochodność (w sensie Ingar-
denowskim) względem wartości, do której odnosiło się zachowanie realizujące 
wartość moralną. Należy mieć na uwadze, że wartość intencji aktu zawsze jest nu-
merycznie różna od wartości intendowanej. Intencja aktu moralnego nigdy nie 
odnosi się do siebie samej. Nie zawsze jednak wartość moralna odnosi się do ja-
kiejś pozamoralnej wartości. Zazwyczaj tak jest (np. ratowanie życia jest moralnie 
dobre, a życie stanowi wartość pozamoralną), ale wcale nie musi12. 
                                                           

9 Maria Ossowska, Podstawy nauki o moralności (Wrocław: Zakład Narodowy im. 
Ossolińskich – Wydawnictwo, 1994), 313. 

10 Należy podkreślić, że Ossowska (zgodnie z programem deskryptywnej nauki o mo-
ralności) pisała o innoplanowości ocen moralnych, nie zaś o innoplanowości samych wartości, 
tak jak komentowani przez nią autorzy (Tatarkiewicz, Hartmann). 

11 Termin wprowadzono w celu oznaczenia omawianej własności, przy czym wydaje się, 
że jest on bardziej odpowiedni niż „superaddytywność” (który wydaje się zbyt wąski) czy „po-
chodność” i „wtórność” (które z kolei są zbyt szerokie). Szczegółowe omówienie różnic 
semantycznych między nimi wykraczałoby nadmiernie poza cel tego artykułu. 

12 Jeżeli ktoś zamierza wychować dziecko na dobrego człowieka, lub zamierza przestać 
kłamać, to w obu przypadkach zarówno wartość intencji, jak i wartość intendowana są jakimiś 
wartościami moralnymi. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

63 

 

3. Dziejowa względność wartości moralnych 
a relatywizm historyczny 

  
Niełatwo jest scharakteryzować znaczenie wyrazu „relatywizm”, jeżeli mamy 

na uwadze jego ogólny i filozoficzny sens. Powodem są nie tylko odmienne postaci 
względności i niezgodne ze sobą definicje relatywizmu, ale także kontrowersje – 
teoretyczne, praktyczne, a nawet obyczajowe (!) – które wiążą się ze stanowiskiem 
relatywistycznym lub są mu przypisywane. Nierzadko wyraz „relatywizm” jest 
używany jako obelga adresowana do przeróżnych grup: od burzycieli fundamen-
tów cywilizacji, po zwolenników tzw. moralności Kalego. Gdyby sine ira et studio 
przyjrzeć się sposobowi używania nazwy „relatywizm” w dyskursie filozoficznym, 
okazuje się, że owa nazwa denotuje zbiór stanowisk między którymi zachodzi „po-
dobieństwo rodzinne” w znaczeniu Wittgensteinowskim. Można więc wniosko-
wać, że wyodrębnianie jakiś wersji czy odmiany relatywizmu powinno raczej od-
wołać się do typologii, a nie podziału logicznego. 

Wydaje się, że koncepcje relatywistyczne operują ogólnym kwantyfikatorem, 
jak stwierdził Władysław Tatarkiewicz13. Relatywizm relatywistycznej koncepcji 
X-a polega na tym, że wszystkim elementom zbioru zawierającym przedmioty X 
przypisujemy względność z jakiegoś powodu: na przykład uznajemy, że cokolwiek 
jest prawdą, jest względne i że owa względność ma takie a takie źródła. Owo coś, 
co sprawia, że przedmioty jakiegoś zbioru są względne, w języku polskim często 
jest wyrażane za pomocą przysłówka, co może sugerować, że chodzi o jakieś modi 
względności, określone „jak” względności (niem. Wieheit). Rozpatrzmy zdanie: 
„wartości moralne są dziejowo względne”. Przysłówek „dziejowo” może podsunąć 
myśl, że wartości są względne w jakiś „dziejowy” sposób, podczas gdy w istocie 
chodzi o to, że wartości są względne z powodu dziejów; dzieje sprawiają, że war-
tości są względne; dzieje determinują względny charakter wartości. Per analogiam, 
zdanie „prawda jest ewolucyjnie względna” oznacza, że konstytucja filogenetyczna 
warunkuje względność prawdy itd. Oczywiście różnego rodzaju przyczyny mogą 
wspólnie determinować względność określonych zjawisk (np. gatunek biolo-
giczny i język). 

                                                           
13 Władysław Tatarkiewicz, „O bezwzględności dobra”, w: Władysław Tatarkiewicz, 

Pisma z etyki i teorii szczęścia (Warszawa: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1992), 18. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

64 

 

Na tym etapie analizy osiągnięto pewną jasność co do fundamentalnych ry-
sów relatywizmu: każdy relatywizm przypisuje elementom pewnego zbioru 
względność, która to względność jest rezultatem działania pewnych czynników 
(niekoniecznie przyczynowego). Na tym wniosku nie można poprzestać, ponie-
waż sama względność może być rozumiana na wiele sposobów. Literatura poświę-
cona różnym zagadnieniom względności rozmaitych zjawisk jest bogata, dlatego 
warto się ograniczyć do syntetycznego (i poniekąd klasycznego w polskiej litera-
turze badawczej) ujęcia Romana Ingardena oraz krytycznie je rozważyć. 

Filozof wskazał w Uwagach o względności wartości pięć nierównoważnych 
sformułowań wyrazu „względność” które są stosowne do rozważań nad pojęciem 
wartości: 

a) względność polegająca na ustawicznemu podleganiu złudzeniu co do ist-
nienia wartości i przysługiwania ich przedmiotom – wartości są tylko „dla 
nas”, bo stwierdzamy obecność wartości w rozmaitych przedmiotach, mi-
mo że istnienie takich rzeczy jak wartość stanowi fikcję, jest iluzoryczne 
(np. oceniając obraz jako piękny stwierdzam, że ma on w sobie piękno, ale 
rzeczywiście takich cech jak piękno nie ma); 

b) względność polegająca na tym, że z powodu okoliczności zmienia się sama 
wartość przedmiotu, bez powodowania zmiany przedmiotu wartościowego 
(np. wartość abakusów zmniejszyła się po wynalezieniu kalkulatorów elek-
tronicznych); 

c) względność jako relacjonalność – przedmiot jest wartościowy o tyle, o ile 
jest wartościowy dla kogoś lub czegoś innego, a zatem bycie wartościowym 
jest cechą, której każdorazowo odpowiada stosunek między przedmiotem 
wartościowym a jakimś innym przedmiotem, resp. podmiotem (np. mięso 
posiada wartość dla lwa, lecz nie dla słonia); 

d) względność jako bytowa pochodność – względność wartości polegałaby na 
tym, że (za)istnienie wartości oraz jej określenie (Washeit) ma swoją przy-
czynę poza nią samą; 

e) względność jako bycie danym ekskluzywnie – w omawianym tu znaczeniu 
wartości są „względne”, gdyż są obecne tylko dla niektórych, są poznawczo 
dostępne wyłącznie dla podmiotów odpowiednio ukwalifikowanych (np. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

65 

 

wartość malarstwa abstrakcyjnego, która istnieje tylko dla tych, którzy są 
w stanie ją dostrzec dzięki odpowiednim kompetencjom)14. 

  Najpierw parę słów objaśnień, następnie – krytycznych komentarzy. Przy 
sposobie rozumienia (a) o względności wartości moglibyśmy mówić tylko wtedy, 
gdyby przysługiwanie wartości stanowiło coś w rodzaju powszechnego błędu, 
w który popada ludzkość. Tak więc relatywizmem nie byłaby koncepcja głosząca, 
że niektórym ludziom (prawdopodobnie każdemu) czasem zdarza się, że dostrze-
gają wartość tam, gdzie jej nie ma. Tatarkiewicz w rozprawie O bezwzględności 
dobra zawęził pojęcie względności w ogóle do względności w znaczeniu (c)15. 
Względność w znaczeniu (d) występuje w dwóch zasadniczych odmianach: 
podmiotowej, zgodnie z którą wartość jest „wytworzona” przez indywiduum lub 
zbiorowość ludzką oraz przedmiotowej, wedle której wartości są wywoływane 
przez jakieś nie-podmioty (np. Słońce, proces ewolucyjny). Względność w rozu-
mieniu (e) nie pokrywa się z (a), ponieważ przy (e) można rozumieć wartości jako 
zastane, obiektywnie przysługujące przedmiotom wartościowym, choć odkrycie 
ich wymagałoby bycia odpowiednio ukwalifikowanym. Wariant (e) nie pokrywa 
się również z (c), ponieważ wartość widoczna wyłącznie dla niektórych nadal 
może być cechą własną przedmiotu wartościowego, a nie czymś relacjonalnym. 

Przechodząc do uwag krytycznych, na początku należy zauważyć, że choć 
wszystkie wymienione odmiany znaczeniowe „względności” mają charakter ak-
sjologiczny, bo dotyczą rozmaitych zagadnień z zakresu filozofii wartości, to jed-
nak nie każda podany sens słowa „względny” dotyczy stricte względności samych 
wartości. Na przykład w wariantach (a) i (e) słowo „względny” bezpośrednio do-
tyczy nie wartości, lecz ich postrzegania. Dobrze jest mieć na uwadze owe rozróż-
nienie, nawet jeśli na gruncie jakiegoś relatywistycznego stanowiska nie przepro-
wadza się podobnych dystynkcji. Współcześnie koncepcje relatywistyczne często 
są artykułowane poprzez tezę o niewspółmiernych schematach pojęciowych. 
„Schematy pojęciowe są […] sposobami organizowania danych doświadczenia, 
systemami kategorii nadającymi formę danym zmysłowym, punktami widzenia, 

                                                           
14 Roman Ingarden, „Uwagi o względności wartości”, w: Roman Ingarden, Przeżycie – 

dzieło – wartość (Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1966), 68–75. 
15 Por. Tatarkiewicz, „O bezwzględności dobra”, 17, 25. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

66 

 

z których ludzie, kultury czy epoki obserwują bieg rzeczy”16. W zależności od spo-
sobu rozumienia tezy o niewspółmiernych schematach pojęciowych, rozróżnienie 
między (ontyczną) względnością wartości a względnością ich postrzegania może 
być: 1) ignorowane; 2) uświadomione i interpretowane w ten sposób, że z powodu 
niemożności wskazania lepszego schematu pojęciowego (skoro nie są współ-
mierne) nie możemy mieć adekwatnej i ponadperspektywicznej wiedzy o warto-
ściach17; 3) kwestionowane, o ile poznanie wartości (resp. poznanie w ogóle) ro-
zumiane jest w duchu konstruktywistyczno-antyrealistycznym. 

Ponadto, nawet jeśli w odniesieniu do wartości mówi się o „względności” 
w określonym znaczeniu, to nie każdy z przedstawionych sposobów rozumienia 
względności nadaje się do tego, aby zrekonstruować na jego podstawie pojęcie re-
latywizmu. Dotyczy to w szczególności punktu (a) – traktowanie relatywizmu jako 
koncepcji głoszącej fikcyjny i iluzoryczny charakter wartości jest po prostu my-
lące. Stosowniejszą nazwą byłby „nihilizm”, „non-obiektywizm” lub „antyrea-
lizm”18. Konstruowanie pojęcia relatywizmu na podstawie znaczenia (e) również 
jest chybione, ponieważ współcześnie nikt nie rozumie relatywizmu jako stanowi-
ska głoszącego ekskluzywny dostęp do wartości przez podmioty odpowiednio 
ukwalifikowane. 

Zastrzeżenia można mieć również wobec prób opracowania relatywizmu na 
podstawie względności w znaczeniu (d). Jeżeli wartość w ogóle jest pewną „cechą” 
bądź „uposażeniem” przynajmniej niektórych przedmiotów, to żadna wartość nie 
może nie być względna, gdyż wszelka wartość in concreto jest wartością czegoś 
i jest uwarunkowana naturą swojego nosiciela. Wszelka wartość jest własnością, 
a własność jako taka jest w swym istnieniu i określeniu pochodna względem 
przedmiotu, któremu dana własność przysługuje. 

                                                           
16 Donald Davidson, „O schemacie pojęciowym”, tłum. Jarosław Gryz, Literatura na 

Świecie 238, nr 5 (maj 1991): 100. 
17 Przy tym sposobie rozumienia tezy o niewspółmierności schematów pojęciowych 

relatywizm zbliża się do sceptycyzmu lub agnostycyzmu. 
18 Tezę o iluzorycznym charakterze wartości głosi m.in. projektywizm Simona 

Blackburna, wedle którego nasze stany emocjonalne są rzutowane na przedmioty oceny, oraz 
teoria błędu Johna Leslie Mackie’go, zgodnie z którym sądy etyczne presuponują istnienie 
nieistniejących faktów moralnych. Zob. Nick, Zangwill, „Quasi-Quasi-Realism”, Philosophy 
and Phenomenological Research 50, nr 3 (marzec 1990): 583–584. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

67 

 

Jeśli wartości moralne cechują się innoplanowością, to są one, sit venia verbo, 
bardziej niż inne wartości nacechowane względnością w znaczeniu (d). Istnienie 
i określenie wartości moralnych nie tylko jest zależne od natury jej nosiciela, ale 
ponadto jest konstytutywnie uwarunkowane przez inne wartości, do których dana 
wartość moralna się odnosi. Między dwoma moralnie dobrymi aktami nadal 
może zachodzić ważka różnica moralna z uwagi na różnicę wartości intendowa-
nych przez owe akty. Czym innym jest bowiem jest chcieć powiedzieć prawdę, gdy 
powołujemy się na godność człowieka, a czym innym jest chcieć powiedzieć 
prawdę tylko dlatego, że tak nam się opłaca (lub tak jest przyjemniej). Gdyby upie-
rać się przy nazywaniu „relatywizmem” koncepcji definiujących względność sze-
roko w znaczeniu (d), to w zasadzie każde stanowisko aksjologiczne byłoby rela-
tywistyczne19, co oznacza, że zakres tak rozumianej nazwy „relatywizm” jest zbyt 
szeroki. Mówienie o „względności wartości” miałoby więcej sensu i metodycznej 
zasadności przy zawężeniu sposobu rozumienia (d) do jakiegoś „kreacjonistycz-
nego” wariantu podmiotowego (tj. takiego, który by głosił, że wartości są „two-
rzone” przez spełnianie pewnych aktów przez jakiś podmiot lub podmioty). 

W dalszym wywodzie względność będzie rozumiana w znaczeniach (b) i (c). 
Względność w znaczeniu (c) jest chyba najwłaściwszym sposobem rozumienia 
względności w ogóle20, a względność w znaczeniu (b) jest stosowna do niniejszej 
pracy z uwagi na uwypuklaną przez relatywizm historyczny zmienność okolicz-
ności, w których funkcjonują wartości. Inne sensy „względności” nie będą 
uwzględniane z powodów, które wyżej podano. 

 
 

4. Uwagi krytyczne wobec relatywizmu historycznego  
– część generalna 

 
 Przekonanie o względności wartości najczęściej bywa uzasadniane poprzez 
argument z braku kryterium lub uznanie tezy o niewspółmiernych schematach 

                                                           
19 Niekiedy wartości nie rozumie się in concreto, lecz jako idee w sensie z grubsza Platoń-

skim. Jest to nieporozumienie, ponieważ idea X-a jest czymś innym niż X, więc ex definitione 
idea wartości nie może być wartością. 

20 W zgodzie z Tatarkiewiczem, a wbrew Ingardenowi. Por. Ingarden, „Uwagi 
o względności wartości”, 68, przyp. 1. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

68 

 

pojęciowych. Powód tego, jest – jak się zdaje – następujący. Pojęcia prawdy i ist-
nienia są ze sobą blisko związane. Dał temu wyraz już Arystoteles: „Twierdzić 
o Bycie, że nie istnieje, albo o Nie-Bycie, że istnieje, jest Fałszem; natomiast twier-
dzić, że Byt istnieje, a Nie-Byt nie istnieje, jest prawdą; także kto twierdzi o czymś, 
że istnieje albo nie istnieje, powie prawdę albo fałsz”21. Skoro prawda i istnienie są 
skorelowane, to gdy prawdę zacznie się rozumieć jako coś względnego22, istnienie 
(resp. nieistnienie) również zaczyna być rozumiane jako coś względnego: ten sam 
przedmiot dla jednego człowieka jest, dla drugiego nie jest. Z tego powodu – 
wracając do Wittgensteinowskiej metafory podobieństwa rodzinnego – wśród 
koncepcji relatywistycznych „głową rodziny” jest właśnie relatywizm poznawczy. 
Rzadko się zdarza, by koncepcja relatywistyczna nie przyjmowała relatywistycz-
nego poglądu na prawdę (na ogół relatywizuje się prawdziwość zdań tylko w pew-
nym obszarze, np. etyce lub estetyce), ale są koncepcje, które tak czynią23. 

Treść argumentu z braku kryterium jest znana: w obliczu wielości różnych 
stanowisk i opinii, nie jesteśmy w stanie uprawomocnić opowiedzenia się za któ-
rąkolwiek z nich, ponieważ nie dysponujemy kryterium, które pozwoliłoby na do-
konywanie epistemicznych rozstrzygnięć. Argument z braku kryterium stanowił 
główną broń Sekstusa Empiryka przeciwko dogmatykom, lecz przed (neo)pirro-
nizmem z tego samego argumentu korzystali już sofiści. 

Stosowanie argumentu z braku kryterium wiąże się z co najmniej dwiema 
trudnościami. Po pierwsze, argument z braku kryterium w żadnym stopniu nie 
wspiera relatywizmu. Jeżeli argument z braku kryterium jest słuszny, to nie ma 
podstaw, by ów argument wspierał jakiekolwiek stanowisko, w tym relatywi-
styczne. Byłoby to niekonsekwentne. Na brak kryterium powoływali się nie tylko 
relatywiści, ale także pirroniści i neopirroniści oraz przedstawiciele średniej Aka-
demii (tzw. akademicy vel agnostycy). Pierwsi twierdzili, że wszelkie przekonania 
są równie prawdziwe, drudzy że wszystkie przekonania są równie niepewne, 
a trzeci – równie fałszywe. Nie są to twierdzenia równoważne, stąd trzeba zadać 
                                                           

21 Arystoteles, Metafizyka, tłum. Kazimierz Leśniak (Warszawa: PWN, 2013), 87 (Γ 7, 
1011b). 

22 Można mieć poważne wątpliwości czy wyrażenie „prawda względna” i „prawda dla 
mnie” oznaczają jakiś rodzaj prawd. Przydawki „względna” i „dla mnie” mają charakter 
modyfikujący, ponieważ całkowicie zmieniają sens rzeczownika „prawda”. 

23 Można na przykład twierdzić, że piękno jest względne, ponieważ piękno czegokolwiek 
redukuje się bez reszty do wywoływania przyjemności, co oczywiście jest względne (X widząc 
A czuje przyjemność, a Y widząc A – przykrość) i jednocześnie przyjmować absolutystyczną 
koncepcję prawdy. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

69 

 

pytanie: na podstawie jakiego kryterium każde z tych stanowisk wyciąga istotnie 
różne wnioski z argumentu z braku kryterium24? Wszak z argumentu o braku kry-
terium nie wynika w sposób logiczny ani „równa prawdziwość” przekonań, ani 
„równa niepewność”, ani „równa fałszywość”. 

Druga trudność dotyczy pragmatyki językowej. Niezależnie od semantyki 
tezy relatywistycznej, należy zauważyć, że relatywista, który w dyskusji filozoficz-
nej artykułuje argument z braku kryterium, używa go w celu przekonania, że jego 
stanowisko jest lepsze od stanowisk nie-relatywistycznych. Ale skoro wszystkie 
prawdy są względne, relatywista ze „swoją prawdą” nie stoi ani wyżej od stanowi-
ska antyrelatywistycznego, ani niżej. Jest to więc sprzeczność, ale pragmatyczna25. 
Ponadto, prawda jest powiązana z wiedzą, więc relatywista ze swoją relatywną 
prawdą nie może wiedzieć więcej o człowieku bądź rzeczywistości w ogóle niż jego 
oponenci. Skoro prawda jest względna, to podział na wiedzących więcej lub mniej 
(resp. doinformowanych lepiej lub gorzej) nie ma sensu26. A wydaje się, że sens 
ma. 

Co do argumentacji opartej na tezie o niewspółmiernych schematów poję-
ciowych, należy zauważyć, że owa teza przybiera skrajną postać lub umiarkowaną. 
Według wersji skrajnej, schematy pojęciowe całkowicie determinują obraz świata 
i nie da się ich przekroczyć, natomiast wedle umiarkowanej – warunkują jedynie 
częściowo, w jakimś stopniu, a ich wpływ nie jest nieprzezwyciężalny. 

Gdyby niewspółmierność schematów pojęciowych była nieprzezwyciężalna, 
to schematy pojęciowe miałyby się do siebie jak wzajemnie i całkowicie nieprze-
kładalne języki. Każdy język etniczny posiada określoną semantykę, więc ustale-
nie, że dwa wyrażenia równokształtne z różnych języków mają różną denotację, 
bądź że jednej i tej samej denotacji odpowiadają różnokształtne wyrażenia, stano-
wiłoby ustalenie ontologii wspólnej obu językom27. Skoro jednak jest jakaś onto-

                                                           
24 Antoni Płoszczyniec, „Niewspółmierność schematów kulturowych a spór o obiektywny 

charakter wartości”, w: Spory o wartości II: Światy alternatywne, red. Łukasz Rozwadowski, 
Marcin Stabrowski (Wrocław: Wydawnictwo UWr, 2022), 90. 

25 Tamże, 89. 
26 Platon, „Teajtet”, w: Platon, Dialogi, tłum. Władysław Witwicki, t. 2 (Kęty: Antyk, 

2005), 360 (161 E). 
27 Davidson, „O schemacie pojęciowym”, 115. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

70 

 

logia wspólna dwóm językom, to tym samym można te języki przełożyć, co prze-
czy ich nieprzekładalności. A zatem koncept całkowicie niewspółmiernych sche-
matów pojęciowych stanowi contradicto in adiecto. 

Powyższy argument odwoływał się do semantyki. Z perspektywy pragmatyki 
językowej, należy (za Howardem Sankeyem) odróżnić przekład od rozumienia. 
Przekład jest relacją między dwoma językami, rozumienie zaś – między językiem 
a użytkownikiem28. Nawet gdyby istniały całkowicie nieprzekładalne języki, nadal 
moglibyśmy je zrozumieć (i ich użytkowników), co pokazuje, że nie można utrzy-
mać skrajnej interpretacji tezy o niewspółmierności. 

Skrajne rozumienie niewspółmierności schematów pojęciowych prowadzi 
do absurdów, natomiast umiarkowane nie stanowi żadnej przeszkody dla prze-
ciwnika relatywizmu. Można doskonale spójnie negować relatywizm przy jedno-
czesnym uznaniu skończoności, ograniczoności i uwarunkowania własnego po-
znania. Tak więc ogólna teza o niewspółmiernych schematach pojęciowych błąka 
się między absurdem a banałem29. 

  
 

5. Uwagi krytyczne wobec relatywizmu historycznego 
 – część szczegółowa 

  
Relatywizm historyczny posiada trudności swoiste, nie stanowiące prostej 

konsekwencji bycia koncepcją relatywistyczną, lecz będące rezultatem uznania 
dziejów za czynnik relatywizujący wartości. 

Odnosząc się do innoplanowości wartości moralnych należy potwierdzić, że 
moralność jako taka jest zjawiskiem dziejowym. Nie chodzi tu bynajmniej o pro-
stą konstatację tezy, że na przełomie dziejów ludzie zachowywali się w sposób 
różny. Relatywiści, tacy jak Herbert Spencer, podkreślali, że w różnych społeczeń-
stwach i w różnych momentach ich trwania różne zachowania służyły osiąganiu 
jednej i tej samej wartości, np. szczęścia. Cały czas punktem odniesienia było 
szczęście, które jako wartość pozamoralna warunkowało wartość czynów odno-

                                                           
28 Howard Sankey, „Incommensurability, Translation and Understanding”, The Phi-

losophical Quarterly 165, nr 41 (1991): 416. 
29 Płoszczyniec, „Niewspółmierność schematów kulturowych”, 76–85. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

71 

 

szących się do doń (np. dobre jest to, co zwiększa szczęście). Zdaniem Maxa Sche-
lera, absolutysty aksjologicznego, relatywizm historyczny zapoznawał rzeczywistą 
zmianę samej moralności, myląc ją ze zmiennością dziejowych warunków życia 
i realizowania wartości30. Autor Istoty i form sympatii definiował moralność jako 
„system reguł wyboru preferowanych wartości”31, kładąc tym samym nacisk na 
innoplanowy charakter wartości moralnych. Tak pojmowana moralność może 
sama się zmieniać, niezależnie od zmiany dziejowych warunków życia: wszak 
w tych samych warunkach życia ludzie „wyznawali” różne koncepcje etyczne, co 
możemy zaobserwować również w czasach nam współczesnych. 

W powyższym wywodzie najważniejsze jest to, że nawet przy akceptacji 
względności moralności można spójnie utrzymywać tezę o nierelatywistycznym 
charakterze wartości moralnych. Scheler pisał, że poszczególne moralności stano-
wią lepsze lub gorsze odwzorowania absolutnie obowiązującej (samej w sobie) 
hierarchii wartości32, co z uwagi na bezwzględny punkt odniesienia nie pozwala 
traktować wartości moralnych relatywistycznie. Ponieważ jednak wartości mo-
ralne różniłyby się z powodu intendowania innych wartości (np. witalny kontekst 
poważania honoru dla rycerstwa a utylitarny kontekst poważania honoru dla 
mieszczan), cechowałyby się względnością. 

Nie trzeba jednak przyjmować idealno-materialnych założeń aksjologii 
Schelera, by kwestionować zasadność relatywizmu historycznego. Nawet gdyby 
wartości moralne powstawały i ginęły wraz z ludzkością, to nadal mogłyby być 
bezwzględne z racji istnienia pewnych, sit venia verbo, „stałych aksjologicznych”, 
które zachowują swoją ważność niezależnie od faktycznych możliwości realizowa-
nia preferowanych wartości w danym momencie dziejowym oraz przyjmowanego 
obrazu świata. Jeśli w czasach dawniejszych upatrywano heroizmu tam, gdzie go 
nie było, to nie przekreśla to słuszności czci dla heroizmu, która jest ponadcza-
sowa33. Nawet jeśli w starożytności jeszcze nie rozpoznawano uniwersalnej god-
ności ani nie uznawano praw człowieka tak jak się je rozumie w XX i XXI w., to 

                                                           
30 Max Scheler, Resentyment a moralności, przeł. Bogdan Baran (Warszawa: Aletheia, 

2008), 68. 
31 Tamże. 
32 Tamże, 69. 
33 Nicolai Hartmann, „Problem wartości w filozofii współczesnej”, tłum. Włodzimierz 

Galewicz, w: Włodzimierz Galewicz, N. Hartmann (Warszawa: Wiedza Powszechna, 1987), 
303–304. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

72 

 

można uznać, że wydanie edyktu mediolańskiego było dobre w ogóle, z perspek-
tywy ogólnoludzkiej, bezwzględnie, a nie „tylko dla” chrześcijan żyjących na po-
czątku II wieku Był to również postęp względem wcześniejszego prawa, więc 
„względność” wartości moralnych w znaczeniu (b) może być zgodna z anty-rela-
tywizmem. 

Relatywizm historyczny często podkreśla różnice moralne, ale zazwyczaj 
mają one charakter wtórny. Wiele różnic moralnych wynika z odmiennego war-
tościowania przedmiotu intendowanego przez akt, a odmienne wartościowanie 
tego przedmiotu na ogół wynika z odmiennego sposobu postrzegania go. To zo-
stawia pewne pole do domniemania, że przy uwspólnieniu obrazu rzeczywistości 
uwspólnione byłyby również oceny34. To oznacza, że między moralnością współ-
czesną a dawniejszą jest pewna ciągłość, ponieważ preferencja wartości jest (na 
ogół) taka sama, lecz zmienia się obraz przedmiotów danych w preferencji. Przy-
kładowo, można argumentować, że wobec niewolnictwa żywimy ten sam pogląd 
moralny co Hellenowie. Jak oni sądzimy, sądzimy, że człowieka nie można trak-
tować jak niewolnika. Różni nas natomiast pogląd na to, kto jest człowiekiem 
sensu stricto. Wielu Greków uważało, że nie-Hellenowie nie są istotami rozum-
nymi, nie są więc istotami ludzkimi, zatem zniewalanie „barbarzyńców” nie naru-
sza zakazu zniewalania człowieka. Nasz zakres nazwy „człowiek” jest, na szczęście, 
szerszy. Widać zatem, że dziejowa względność moralności nie musi być interpre-
towana relatywistycznie, a nawet może być rozumiana w kategoriach postępu. 

Takie podejście reprezentował Nicolai Hartmann, który pisał o horyzoncie 
aksjologicznym. Zdaniem niemieckiego filozofa, to nie wartości są względne, lecz 
nasz ogląd wartości jest względny, bowiem świadomość aksjologiczna ma „ogra-
niczoną pojemność”. Świadomości aksjologicznej nie należy rozumieć czysto 
epistemicznie, lecz przez pryzmat pojęcia czucia wartości. Możemy zdobywać 
                                                           

34 Często przyjmuje się przeciwko nierelatywistycznemu podejściu tzw. argument z nie-
zgody: prawda w obrębie jakiejś problematyki jest względna, ponieważ nie ma powszechnej 
zgody co do wielu kwestii konstytuujących ową problematykę. Autor artykułu odrzuca ten ar-
gument, ponieważ: 1) z braku zgody nie wynika, że wszystkie stanowiska są „równie prawdziwe” 
– zgoda jest pojęciem z zakresu teorii komunikacji i pragmatyki językowej, natomiast trafność 
stanowiska ma charakter semantyczny; 2) gdyby argument z braku zgody byłby słuszny w etyce, 
byłby również słuszny w wielu innych dyscyplinach pozaetycznych, jak psychologia, pedago-
gika czy socjologia, a przecież nie twierdzi się, że ważność tez owych dyscyplin jest czysto rela-
tywna; 3) co do większości wartości jest zgoda co do ich oceny: każda kultura uważała zdradę 
za złą, a przyjaźń za coś cennego – niezgoda ma zazwyczaj charakter lokalny. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

73 

 

świadomość obecności kolejnych obszarów aksjologicznie cennych i odkrywać 
nowe wartości, lecz nie możemy być nimi przejęci w równym stopniu, 
zaangażowani w ich realizację bądź obcowanie z nimi. Emocjonalnie zbliżając się 
do jednych wartości, eo ipso oddalamy się od innych. Wędrówka horyzontu 
aksjologicznego jest procesem dziejowym, któremu Hartmann przypisywał pew-
ną teleologię (ruch ducha obiektywnego do poszukiwania nowych wartości)35. 
Niezależnie jednak od tego, czy takowy duch istnieje czy nie, koncepcja świado-
mości aksjologicznej pozwala zachować tezę o historycznym uwarunkowaniu mo-
ralności i przekonań o jej ważności, z nierelatywnością samych wartości 
moralnych. 

Widać zatem, że samo uznanie tezy o względności moralności nie uprawo-
mocnia jeszcze relatywizmu historycznego. Na koniec trzeba zwrócić uwagę na 
trudność innego rodzaju. Wartości moralne są bytowo nadbudowane, gdyż są 
uwarunkowane przez podmiot, jego zachowanie i inne wartości do których dane 
zachowanie się odnosi. Dzieje są również strukturalnie uwarunkowane, ponieważ 
dziejowość dziejów jakiegoś X-a  jest uwarunkowana przez samego X -a i jego na-
turę. Można przeto zastanawiać się, czy dzieje są takim „czymś”, co w ogóle dys-
ponuje autonomiczną „mocą” czynienia wartości i naszego ich poznania względ-
nym. Wydarzenia z przeszłości są dziejami o tyle, o ile mają związek z człowiekiem 
rozumianym jako istota społeczna i twórca kultury. Samo ulokowanie zjawiska 
społeczno-kulturowego w przeszłości nie czyni go „względnym”, jeżeli rzeczone 
zjawisko trwa w postaci niezmienionej do dziś, można więc domniemywać, że 
dziejowość jako czynnik relatywizujący ma jedynie wtórny charakter. Dzieje same 
z siebie niczego nie relatywizują. Dzieje relatywizują coś wyłącznie o tyle, o ile re-
latywizuje to coś, czego są dziejami (np. kulturowo wytworzone schematy poję-
ciowe). Warto także zauważyć, że w tym samym momencie dziejowym można 
upatrywać działania różnych czynników relatywizujących (np. kulturowych i bio-
logicznych). O ile owe czynniki zmieniają się w czasie, o tyle zjawiska im poddane 
są „dziejowo” względne. Perspektywa diachroniczna w ogóle nie jest potrzebna do 
identyfikowania względności, przez co relatywizm historyczny nie może być sta-
nowiskiem samodzielnym. Dzieje stanowią tło lub przestrzeń realizowania zmian 
i ujawniania się względności, dzieje mogą obficie dostarczać przykładów na ist-

                                                           
35 Hartmann, „Problem wartości w filozofii współczesnej”, 306–308. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

74 

 

nienie fenomenów o względnym charakterze i materiału do badań komparaty-
stycznych, ale same dzieje – w konstytutywnym, czyli diachronicznym wymiarze 
– nie sprawiają, że coś staje się względne. Przekonanie, że to dzieje czynią wartości 
względnym, stanowi hipostazowanie pojęcia dziejów, ponieważ traktuje się jako 
odrębny byt coś, co w ogóle nie stanowi samodzielnego zjawiska w świecie czło-
wieka. 

 
 

Bibliografia 
 
Arystoteles. Metafizyka. Tłum. Kazimierz Leśniak. Warszawa: PWN, 2013. 
Bocheński, Józef Maria. Współczesne metody myślenia. Tłum. Stanisław Judycki. Poznań: 

„W  drodze”, 1993. 
Davidson, Donald. „O schemacie pojęciowym”. Tłum. Jarosław Gryz. Literatura na Świecie 238, 

nr 5 (maj 1991): 100–119. 
Hartmann, Nicolai. „Problem wartości w filozofii współczesnej”. Tłum. Włodzimierz Galewicz. 

W: Włodzimierz Galewicz, N. Hartmann, 299–308. Warszawa: Wiedza Powszechna, 
1987. 

Hartmann, Nicolai. „Szlachetność”. Tłum. Zbigniew Zwoliński. W: Nicolai Hartmann. Dietrich 
von Hildebrand, Wypisy z „Etyki”, tłum. Maria Grabowska, Zbigniew Zwoliński, 17–31. 
Toruń: Wydawnictwo UMK, 1999. 

Hartmann, Nicolai. Zarys metafizyki poznania. Tłum. Ewa Drzazgowska, Paweł Piszczatowski. 
Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN, 2007. 

Ingarden, Roman. „Uwagi o względności wartości”. W: Roman Ingarden, Przeżycie – dzieło – 
wartość, 67–82. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1966. 

Ossowska, Maria. Podstawy nauki o moralności. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich 
– Wydawnictwo, 1994. 

Platon. „Teajtet”. W: Platon. Dialogi. Tłum. Władysław Witwicki, t. 2, 327–430. Kęty: Antyk, 
2005. 

Płoszczyniec, Antoni. „Niewspółmierność schematów kulturowych a spór o obiektywny cha-
rakter wartości”. W: Spory o wartości II: Światy alternatywne, red. Łukasz Rozwadowski, 
Marcin Stabrowski, 41–107. Wrocław: Wydawnictwo UWr, 2022. 

Saja, Krzysztof. Etyka normatywna. Między konsekwencjalizmem a deontologią. Kraków, UNI-
VERSITAS, 2015. 

Sankey, Howard. „Incommensurability, Translation and Understanding”. The Philosophical 
Quarterly 165, nr 41 (1991): 414–426. 

Scheler, Max. Resentyment a moralności. Tłum. Bogdan Baran. Warszawa: Aletheia, 2008. 
Tatarkiewicz, Władysław. „O bezwzględności dobra”. W: Władysław Tatarkiewicz, Pisma 

z etyki i teorii szczęścia, 17–57. Warszawa: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1992. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

75 

 

Zangwill, Nick. „Quasi-Quasi-Realism”. Philosophy and Phenomenological Research 50, nr 3 
(marzec 1990): 583–594. 

 
 
 

Summary 
 

Historical Relativity of Moral Values and Historical Relativism 
 

The aim of this paper is a critical reflection on historical-axiological relativism. According 
to the thesis of the work, the (possible) relativity of moral values does not entail relativism. In 
other words: one can affirm the relativity (in some aspects) of moral values or morality itself, 
while rejecting the relativistic view of moral values. The paper applies analytical methods. First 
of all, the previously mentioned methods serve to highlight the constitutive properties of moral 
values (in particular other-planning), and later to reconstruct the structure of relativistic con-
cepts. The collected information is used for criticism, which proceeds in two ways: it criticizes 
the relativistic content of historical relativism and criticizes the thesis that history has the power 
to make values relative. At the end of the paper, an original argument was formulated, according 
to which history itself cannot make moral values relative, which makes historical relativism 
a non-independent position. 

 
Keywords: moral values, historicity, history, relativism, anti-relativism, relativity, value 

theory 
 
 

Zusammenfassung 
 

Die historische Relativität der moralischen Werte und der historische Relativismus 
 

Das Ziel dieses Textes ist es, den historisch-axiologischen Relativismus kritisch zu reflek-
tieren. Die These des Artikels lautet, dass die (mögliche) Relativität der moralischen Werte kei-
nen Relativismus nach sich zieht. Mit anderen Worten: Man kann die Relativität (in einigen 
Aspekten) der moralischen Werte oder der Moral selbst bejahen und gleichzeitig eine relativis-
tische Sicht der moralischen Werte ablehnen. Der Artikel wendet analytische Methoden an. 
Diese Methoden dienen zunächst dazu, die konstitutiven Eigenschaften moralischer Werte 
(insbesondere verschiedene Zielsetzung) aufzudecken und dann die Struktur relativistischer 
Konzepte zu rekonstruieren. Die gewonnenen Informationen werden für eine Kritik verwendet, 
die in zwei Richtungen geht: Der relativistische Gehalt des historischen Relativismus wird kri-
tisiert und die These, dass die Geschichte die Macht hat, Werte zu relativieren, wird kritisiert. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08



Antoni Płoszczyniec, Dziejowa względność wartości moralnych … 

 

76 

 

Der Text schließt mit einem originellen Argument, demzufolge die Geschichte selbst die mora-
lischen Werte nicht relativieren kann, was den historischen Relativismus zu einer nicht selb-
ständigen Position macht. 

 
Schlüsselworte: moralische Werte, Historizität, Geschichte, moralischer Relativismus, 

Antirelativismus, Relativität, Axiologie 
 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 
 
 
Information about Author: 

 
ANTONI PŁOSZCZYNIEC, Ph.D, Institute of Law, Economy & Administration, University of 

the National Education Commission, Krakow; address for correspondence: ul. Podchorążych 2, pok. 
502, PL 30–084 Kraków; e-mail: antoni.ploszczyniec@uken.krakow.pl 

 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 02:15:08

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

