
  

107 

 

Kultura i Wartości  
ISSN 2299-7806  

Nr 38 (2024) 
 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2024.38.107-134  

 
Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a.  

Analiza  krytyczna 
 
 

Kamil Flaga 1 
 https://orcid.org/0000-0003-3435-853X  

 
Artykuł skupia się na analizie poglądów filozoficznych Alasdaira MacIntyre’a dotyczą-

cych relacji między tradycją i wspólnotą a podmiotem. Autor przedstawia antyindywiduali-
styczną koncepcję MacIntyre’a związaną z etycznym wymiarem działań jednostki w ramach 
wspólnoty oraz znaczenia tradycji i praktyk społecznych w konstytuowaniu się podmiotu. 
Zgodnie z tą koncepcją, działań moralnych nie podejmuje się w oderwaniu od społecznego kon-
tekstu, lecz są one uwarunkowane przez wspólnotowe wartości oraz cele. Autor dokonuje ana-
lizy krytycznej sposobu, w jaki MacIntyre określa znaczenie wspólnoty jako fundamentu mo-
ralnego, dzięki któremu człowiek znajduje swoje miejsce, zdobywa wymiar podmiotowy i defi-
niuje swoje działania. Celem artykułu jest nie tylko ukazanie, w jaki sposób MacIntyre określa 
rolę tradycji i wspólnoty w procesie konstytuowania się podmiotu oraz jego charakteru, ale 
także przedstawienie wątków problematycznych w jego filozofii, poddających w wątpliwość 
pewne jej aspekty. 

 
Słowa kluczowe: tradycja, wspólnota, podmiot, kultura, komunitaryzm, dobro, etyka 

cnót, Alasdair MacIntyre 
 
 
 

                                                           
KAMIL FLAGA, magister, doktorant, Szkoła Doktorska Uniwersytetu Rzeszowskiego, 

Uniwersytet Rzeszowski; adres do korespondencji: ul. Profesora Stanisława Pigonia 1, bud. AO, 
skrzydło B2, pok. 159, 35–310 Rzeszów; e-mail: kamilf@dokt.ur.edu.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

108 

 

1. Uwagi wstępne 
 
Popularny w ostatnich dekadach narratywizm filozoficzny opiera się na 

przekonaniu, że jednostka ludzka nie jest jednoznacznie zdefiniowana (nie jest 
substancją), lecz określa ją sposób, w jaki opowiada swoje historie i interpretuje 
świat. Podmiot w nurcie narratywistycznym nie ma więc jednej tożsamości po-
chodzącej od jego konstytucji ontycznej, lecz stanowi sumę wielu narracji prowa-
dzonych na temat siebie oraz własnego miejsca w świecie – podmiot zależy od tzw. 
kontekstu społecznego: kultury, języka i interakcji z innymi ludźmi. Narracje te 
nie tylko opisują życiowe doświadczenia, ale również odzwierciedlają społeczną 
„sieć znaczeń”, kształtując sposób, w jaki jednostka postrzega samą siebie i inter-
pretuje świat. Podmiot zmienia się wraz z doświadczeniem, rozwojem oraz prze-
mianami, które albo inicjuje sam – na podstawie opowieści – albo ulega im w nur-
cie życia społeczno-kulturowego. Narratywizm filozoficzny uwydatnia zatem, że 
pojmowanie i interpretacja rzeczywistości są nieodłącznie związane z opowie-
ściami (narracjami), które jako ludzie tworzymy i w które jesteśmy wpisani1.  

Zgodnie z narracyjnym sposobem ujmowania podmiotu – stanowiącym  
swego rodzaju trzecią drogę w sporze pomiędzy substancjalnym pojmowaniem 
podmiotu a jego zaprzeczeniami2 – tym, co sprawia, że działanie, doświadczenie 
lub własności podmiotowe zostają właściwie mu przypisane (a tym samym przy-
pisane prawdziwemu Ja) jest ich prawidłowe włączenie do historii życia, którą 
opowiada sam podmiot3. Tożsamość narracyjna to w istocie swoista jedność oso-
bowa: 

 
wyobraźmy sobie na przykład podmiot doświadczający, któremu różne doświad-
czenia po prostu przydarzały się z biegiem czasu. Wydarzenia te byłyby ujednoli-
cone pod czysto pasywnym względem, zwyczajnie jako doświadczenia zawarte w 
ramach życia doznającego ich podmiotu. Aby jednak podmiot ten stanowił osobę, 

                                                           
1 Społeczne struktury, język, kultura i interakcje wpływają na sposób, w jaki podmioty 

opowiadają o sobie, jakie znaczenia przypisują swoim doświadczeniom i jakie są konsekwencje 
tych narracji dla ich życia i samoidentyfikacji. 

2 Szeroko problematykę tę rozwija Charles Taylor. Zob. Charles Taylor, Źródła podmio-
towości. Narodziny tożsamości nowoczesnej, tłum. Marcin Gruszczyński i in. (Warszawa: Wy-
dawnictwo PWN, 2001). 

3 Zob. Christopher Stephen Lutz, „Alasdair Chalmers MacIntyre (1929–)”, Internet En-
cyclopedia of Philosophy, https://iep.utm.edu/mac-over/ (dostęp: 26.01.2024). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

109 

 

autentyczny czynnik moralny, doświadczenia te muszą zostać aktywnie zunifiko-
wane i umieszczone razem w życiu jednego narracyjnego ego na mocy historii opo-
wiadanej przez ów podmiot, która splata je ze sobą, nadając im coś w rodzaju sta-
bilności i zrozumiałości, których w innym przypadku nie byłyby w stanie osiągnąć4. 
 
Koncepcje narratywistyczne podkreślają zasadniczy wpływ społeczeństwa 

oraz tradycji na kształtowanie się podmiotu5. W myśl teorii podmiotu narracyj-
nego, poszczególne doświadczenia człowieka, a także zdarzenia zachodzące w jego 
życiu tracą swój odosobniony, przypadkowy charakter i nabierają znaczenia oraz 
sensu, stając się częścią większej historii, łączącej całość przeżywanego życia w je-
den kontekst6. 

Narratywistycznemu sposobowi uprawiania filozofii podmiotu dała począ-
tek twórczość filozoficzna Alasdaira MacIntyre’a. Chociaż sam szkocki myśliciel 
nie formułuje pełnej i wyrazistej teorii podmiotu, jego spostrzeżenia stały się 
istotną inspiracją dla późniejszych teorii narracyjnych, formułowanych m.in. 
przez Paula Ricoeura i Charlesa Taylora.  

Celem niniejszego artykułu jest nie tylko ukazanie, w jaki sposób MacIntyre 
określa rolę tradycji i wspólnoty w procesie konstytuowania się podmiotu oraz 
jego charakteru, ale także przedstawienie wątków problematycznych w jego filo-
zofii, poddających w wątpliwość pewne jej aspekty. 

 
 

2. Koncepcja tradycji a pojmowanie dobra 
 
Wspólnota i tradycja w filozofii MacIntyre’a są pojęciami odgrywającymi za-

sadniczą rolę w charakterystyce kondycji społeczeństw oraz współtworzących je 
jednostek (podmiotów). Jego koncepcja podmiotu ma charakter radykalnie anty-
indywidualistyczny7. „Mimo trzech stuleci wysiłków filozofii moralności oraz stu 

                                                           
4 Tamże. 
5 Por. Alasdair MacIntyre, Dziedzictwo cnoty. Studium z teorii moralności, tłum. Adam 

Chmielewski (Warszawa: Wydawnictwo PWN, 1996), 365–401. 
6 Zob. Marya Schechtman, The Constitution of Selves (Ithaca: Cornell University Press, 

1996), 96–99. 
7 Ważne uwagi MacIntyre’a na temat moralnej kondycji współczesnych społeczeństw oraz 

szczegółowe analizy problemów dotyczących życia społecznego możemy znaleźć w zbiorze ese-
jów pt. Etyka i polityka. Zob. MacIntyre, Etyka i polityka, red. Adam Chmielewski, tłum. Adam 
Chmielewski i in. (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2009). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

110 

 

lat pracy socjologów, nadal brakuje nam jakiegoś konkretnego, dającego się w spo-
sób racjonalny obronić, liberalnego, indywidualistycznego punktu widzenia”8. 
Zdaniem MacIntyre’a, każda wspólnota powstaje i rozwija się za sprawą praktyk 
życiowych. MacIntyre definiuje praktyki życiowe jako ukierunkowane na cele 
działania wspólnotowe, posiadające swoje wewnętrzne sposoby wartościowania. 
Takimi praktykami są konkretne aktywności społeczne, takie np. jak rzemiosło, 
nauka czy polityka. Posiadają one pewne cele oraz stanowią nośnik konkretnych 
norm oraz wartości wyznawanych w danej społeczności9. Poprzez praktykę, an-
gażując się w działania wspólnotowe, jednostka nie tylko uzyskuje kontakt z in-
nymi, ale również wzbogaca się o treści wartościujące oraz umiejętność rozumie-
nia kontekstów kulturowych (kodu kulturowego wspólnoty). „Każda praktyka 
obejmuje wzorce doskonałości i posłuszeństwa pewnym zasadom”10. „Wkroczyć 
do danej praktyki oznacza uznać autorytet tych wzorców oraz to, że niedoskona-
łość moich starań będzie osądzana według tych wzorców. Oznacza to podporząd-
kowanie własnych postaw, wyborów, preferencji i upodobań wzorcom, które [...] 
definiują daną praktykę”11. Społeczeństwo jest dynamiczne i opiera się na zasadzie 
kooperacji. W odniesieniu do sfery praktycznej MacIntyre wyróżnia dwa rodzaje 
dobra12: wewnętrzne oraz zewnętrzne. Dobra wewnętrzne wypływają z osiągnięcia 
doskonałości w obrębie danej praktyki, której efektem jest pożytek dla całej wspól-
noty (np. nowa przełomowa teoria sformułowana przez naukowca). Dobra ze-
wnętrzne są natomiast powiązane z praktykami w sposób kontyngentny – jako 
skutki towarzyszące ich realizacji (np. prestiż, uznanie, majątek); ich uzyskanie 
przysługuje wyłącznie ich wykonawcom. Podejmując działalność praktyczną 
i próbując osiągnąć te dobra (wewnętrzne i zewnętrzne), bez względu na to, czy te 
działania będą zakończone powodzeniem czy nie, człowiek już w punkcie wyjścia 
określa swoje miejsce w porządku kulturowym wspólnoty, uzyskuje świadomość 
własnej pozycji w jej strukturze oraz uczy się sposobów poszukiwania dobra wła-
ściwego gatunkowi ludzkiemu. Można więc powiedzieć, że aby człowiek mógł po-

                                                           
8 MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 460. 
9 Por. tenże, Trzy antagonistyczne wersje dociekań moralnych. Etyka, Genealogia i Tra-

dycja, tłum. Michał Filipczuk (Warszawa: Wydawnictwa Akademickie i Profesjonalne, 2009), 
84–93, 161–163. 

10  Tamże, 342. 
11  Tamże, 348–349. 
12  Por. tamże, 342–344. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

111 

 

szukiwać dobra i zbliżać się do niego, musi wpierw mieć zaszczepione przez kul-
turę jakieś jego wyobrażenie. W innym wypadku, bez wyposażenia przez tradycję 
w pojęcie dobra, człowiek nie wiedziałby, do czego w istocie powinien zmierzać.  

Głównym celem człowieka jest według MacIntyre’a eudaimonia, rozumiana 
jako „spełnienie”, czyli zgodne z cnotami13 „pełne ludzkie życie w najdoskonal-
szym kształcie”14. Eudaimonia jest więc rezultatem trwałego praktykowania cnót 
– stają się one wówczas integralną częścią charakteru jednostki. Jak jednak pod-
kreśla sam MacIntyre, tak rozumiana eudaimonia jest pojęciem niesprecyzowa-
nym, nie da się jednoznacznie wskazać, jak należy rozumieć to, co nazywa się 
„spełnieniem” człowieka. Cel każdego ludzkiego życia pozostaje niedostatecznie 
określony15 i nie jest nam odgórnie zadany, jest czymś, co konstytuuje się przez 
cały czas jego trwania i co człowiek ma dopiero odkryć. 

 
Cele poszukiwania można bowiem ostatecznie rozumieć tylko w toku poszukiwania 
i tylko poprzez stawianie czoła i zmaganie się z różnego rodzaju krzywdą, niebez-
pieczeństwem, pokusami i zakłóceniami, które składają się na epizody wszelkiego 
poszukiwania. [...] Dobre życie to życie spędzone na poszukiwaniach dobra czło-
wieka, zaś cnoty niezbędne w tych poszukiwaniach umożliwiają nam zrozumienie 
tego, czym jeszcze – i czym ponadto – może być ludzkie życie16. 
 

Mówiąc o praktyce, MacIntyre ma na myśli: 
 
wszelką spójną i złożoną formę społecznie ustanowionej, kooperatywnej działalno-
ści ludzkiej, poprzez którą dobra wewnętrzne wobec tej działalności są realizowane 
w procesie dążenia do realizacji wzorców doskonałości, które są charakterystyczne 
dla tej formy działalności i które po części ją definiują: dzięki tak pojętej działalności 
praktycznej ludzka zdolność do osiągania doskonałości oraz ludzkie pojęcie celów 
i dóbr ulegają systematycznemu poszerzeniu17. 
 
Praktyki mają więc zawsze wymiar kolektywny (w istocie możemy je nazwać 

współpraktykami). Dzięki nim jednostka w ramach wspólnoty może realizować 
się poprzez pełnienie określonych ról społecznych, za sprawą których dąży do 

                                                           
13  Charakterystyka cnót w teorii MacIntyre’a zostanie przedstawiona w dalszej części ar-

tykułu. 
14  MacIntyre, Trzy antagonistyczne wersje dociekań moralnych, 273. 
15  Por. tenże, Dziedzictwo cnoty, 385. 
16  Tamże, 391–392. 
17  Tamże, 338. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

112 

 

osiągnięcia wobec nich dóbr wewnętrznych. Kluczowe w osiągnięciu tych dóbr 
jest jednak stosowanie się do określających daną praktykę reguł, które najczęściej 
ustalane są na mocy autorytetów wyznaczających wzorce doskonałości w danej 
dziedzinie. Ponadto praktyki wyznaczają jednostkom cele oraz umożliwiają im sa-
morozpoznanie się oraz samookreślenie. Funkcjonujące w danej praktyce autory-
tety, poprzez wskazywanie wzorców doskonałości, nadają sens działaniu jej 
uczestników – ukazują wyraźnie, które konkretne warunki trzeba spełnić, by móc 
zrealizować dane dobro wewnętrzne. W ten sposób poszerzeniu ulega także dobro 
ogółu, gdyż wiedza o wzorcach i celach, pierwotnie dostępna wyłącznie mistrzom 
w danej dziedzinie, za sprawą praktyk staje się również udziałem większej części 
społeczeństwa. Istotną rolę w tych praktykach odgrywają opowieści, które uczą 
człowieka od urodzenia znaczenia i funkcji ról społecznych, a także rozumienia 
swojego miejsca w społeczeństwie: „pojęcia moralne są ucieleśnione w formach 
życia społecznego”18. Dla MacIntyre’a praktyki życiowe nie stanowią więc jedynie 
sposobu zaspokajania przez jednostkę jej potrzeb czy realizacji jej celów, lecz wy-
znaczają pewien horyzont znaczeniowy oraz stanowią nośnik sensów, zgodnie 
z którymi jednostka przyjmuje swoją moralność oraz tożsamość. Dzięki tym prak-
tykom jednostki uczą się wartości wspólnotowych oraz zyskują rozumienie swego 
miejsca w tradycji. Od praktyk tych zależy w głównej mierze wychowanie moralne 
jednostki, gdyż zawierają one w sobie treści dotyczące nie tylko norm i oczekiwań, 
ale również „dopuszczalnych sposobów działania i oceny, identyfikując i nazywa-
jąc dobro i zło”19. MacIntyre uważa, że na przestrzeni dziejów taką rolę pełniła 
mitologia, ale także bardziej trywialne narracje, jak np. bajki czy baśnie: 

 
właśnie poprzez przysłuchiwanie się historiom o niedobrych macochach, zagubio-
nych dzieciach, dobrych, ale zdezorientowanych królach, wilczycach, które wykar-
miły bliźniaki, o najmłodszych synach, którzy nie otrzymają spadku i sami muszą 
dbać o swój los we wrogim im świecie, oraz najstarszych synach, którzy trwonią 
swoje dziedzictwo na rozwiązłe życie i zostają wypędzeni, aby żyć pośród świń, z ta-
kich opowieści dzieci uczą się – albo i nie – kim jest dziecko, jaka jest obsada ról 
w dramacie, w którym się narodziły, oraz jak zbudowany jest świat. Odebrawszy 

                                                           
18  Alasdair MacIntyre, Krótka historia etyki. Filozofia moralności od czasów Homera do 

XX wieku, tłum. Adam Chmielewski (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1995), 30. 
19  Piotr Machura, „O «Dziedzictwie cnoty» Alasdaira MacIntyre’a”, Folia Philosophica 

2002, nr 20: 98. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

113 

 

dzieciom ich opowieści, pozostawilibyśmy je niewpisane w żaden scenariusz, uczy-
nilibyśmy z nich wylęknione jąkały w ich słowach, jak i czynach20. 
 
To, czym jest dobro, człowiek przyswaja więc poprzez proces wychowania – 

można powiedzieć, że rozwój człowieka to stopniowe wydobywanie się ze sfery 
biologicznej. Na podstawowym poziomie, to, co uznajemy za dobro ludzkie, wy-
wodzi się z naszej podstawowej, instynktownej natury, przypominającej to, co ob-
serwujemy u zwierząt. Istotą tak pojmowanego dobra jest zaspokajanie najbar-
dziej fundamentalnych potrzeb, obejmujących na pierwszym szczeblu np. bezpie-
czeństwo, pożywienie, a na drugim szczeblu – w dalszym etapie rozwoju – zapew-
nienie jednostkom odpowiedniego wyposażenia kulturowego w procesie wycho-
wania. To, kim człowiek jest, krystalizuje się więc za pośrednictwem społecznych 
narracji, wyznaczających historycznie ukształtowane wzorce zachowania21. 
Wspólnotowe refleksyjne odnoszenie się do tradycji stanowi swoistą przestrzeń 
agonu22, w której zmierza się do „wypracowania sposobu społecznego i moralnego 
życia”. Można więc powiedzieć, że w zasadzie tradycja oraz wspólnoty istnieją 
i zmieniają się w sposób relacyjny – nie ma wspólnoty bez tradycji, jak i tradycji 
bez wspólnoty23. 

 
Podstawową cechą pojęcia tradycji jest to, że przeszłość nigdy nie zasługuje na od-
rzucenie i że teraźniejszość jest zrozumiała tylko jako komentarz do przeszłości 
i odpowiedź na nią, poprzez które przeszłość – jeżeli to konieczne i możliwe – ulega  
przemianie i przekroczeniu, lecz czyni to w taki sposób, iż pozostawia teraźniejszość 
otwartą na dalsze przemiany i przekształcenia z przyszłego i być może bardziej ade-
kwatnego punktu widzenia24. 

                                                           
20  MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 386. 
21  Szczegółową analizę roli wzorców w kształtowaniu się moralności podmiotów w teorii 

MacIntyre’a znajdziemy w monografii Piotra Machury. Zob. Piotr Machura, Ideał człowieka-
filozofa w koncepcji Alasdaira MacIntyre’a (Katowice: Wydawnictwo Naukowe „Śląsk”, 2009). 

22  Co prawda, tradycja powinna zachowywać jedność, jednak MacIntyre uznaje, że wspól-
noty, które nie odnoszą się refleksyjnie do tradycji i nie dokonują jej systematycznej rewizji, 
skazane są na brak rozwoju, a wręcz regres. „Tradycje, dopóki zachowują swoją żywotność, 
obejmują kontynuacje konfliktów. […] Żywa tradycja jest więc historycznie trwającym, spo-
łecznie ucieleśnionym sporem, i to sporem o to właśnie, jakie dobra składają się na tę tradycję. 
W danej tradycji dążenie do określonych dóbr trwa przez pokolenia, niekiedy przez wiele po-
koleń”. MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 396. 

23  Por. Alasdair MacIntyre, Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?, tłum. Adam 
Chmielewski i in. (Warszawa: Wydawnictwa Akademickie i Profesjonalne, 2007), 471. 

24  Tenże, Dziedzictwo cnoty, 269. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

114 

 

 
Człowiek, funkcjonujący w określonej wspólnocie, rozumianej jako zbioro-

wość ludzi, podzielająca wspólne wartości i normy, których nośnik stanowi wła-
śnie tradycja – w procesie socjalizacji uczy się danych ról społecznych, a także ze-
stawu wyznawanych wartości, po czym kieruje się nimi oraz je rozwija. Odkrycie 
i zrozumienie własnego miejsca oraz jego naturalnej celowości wymaga odpo-
wiedniego wychowania, umożliwiającego unaocznienie jednostce, co dobrem jest, 
a co nim nie jest, a także wskazującego metody pomagające zbliżać się do jego 
osiągnięcia. Podstawowym zadaniem wspólnot jest więc wychowanie propagujące 
określone systemy wartości, a jego narzędzie stanowią praktyki i autorytety mo-
ralne. „Jako jednostka […] dziedziczę z przeszłości mojej rodziny, miasta, plemie-
nia, mojego narodu, rozmaitość długów, spadków, uzasadnionych oczekiwań i zo-
bowiązań”, zaś „to, czym jestem, jest w wielkiej mierze tym, co dziedziczę, jest 
specyficzną przeszłością obecną do pewnego stopnia w mojej teraźniejszości”25.  

Koncepcja ta jest jednak problematyczna w odniesieniu do teorii dobra mo-
ralnego. Istnieje bowiem poważne ryzyko, że na jej podstawie nie będziemy mogli 
sformułować żadnego pojęcia dobra moralnego, gdyż ze sprawności praktycznych 
nie da się wyprowadzić wiedzy o moralności. Mamy zatem do czynienia jedynie 
z teorią dóbr instrumentalnych, realizowanych za sprawą użytecznych społecznie 
praktyk. Analiza dóbr w kontekście ich społecznej użyteczności nie dostarczy nam 
wiedzy o dobru per se. Jak wskazuje Ernst Tugendhat, „musimy wyraźnie odróż-
nić to, co jest dobre dla A, dla B, ogólnie dla X oraz to, co jest dobre po prostu. 
Emocje moralne mogą się odnosić tylko do tego ostatniego”26. Instrumentalizm 
natomiast, z którym mamy do czynienia u MacIntyre’a, proponuje wyjaśnienia 
w stylu: dobre jest to, co „dobre dla A”, „dobre dla B” np. dobre jest to, co służy 
porządkowi społecznemu, dobry jest ten, kto spełnia wzorce doskonałości w po-
dejmowanych praktykach. 

Kolejnym koniecznym warunkiem bycia jednostki we wspólnocie jest proces 
przyswajania i uczenia się języka, którym posługują się członkowie danej zbioro-
wości. Za jego pośrednictwem formułowane są narracje, dzięki którym człowiek 

                                                           
25  Tamże, 392, 395. 
26  Ernst Tugendhat, „Jak mamy rozumieć moralność?”, Principia 2001, nr 30–31: 170. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

115 

 

dowiaduje się, jakie są dopuszczalne oraz niedopuszczalne sposoby postępowa-
nia27. Dzięki temu, jest w stanie nauczyć się zachowań obligatoryjnych, aby móc 
w ogóle we wspólnocie funkcjonować: 

 
najważniejszą sprawą dla każdej kultury jest wspólny, mniej lub bardziej złożony 
wzór, za pomocą którego każdy podmiot jest w stanie zrozumieć działania innych, 
dzięki czemu wie, jak na nie zareagować. Schemat ten nie zawsze jest jasno wyra-
żony przez same podmioty […]. Bez takiego schematu interpretacyjnego jednak ob-
serwator zewnętrzny […] nie może mieć nadziei na zrozumienie działań i relacji 
wzajemnych28. 
 
Język oraz tradycja stanowią więc, zdaniem MacIntyre’a, gwarancję wzajem-

nego społecznego rozumienia. Nie ma tradycji bez języka, gdyż to on właśnie na-
daje znaczenie konkretnym praktykom społecznym, których członkowie wspól-
noty są aktywnymi uczestnikami. Aby jakiekolwiek pojęcia mogły zyskać swoje 
znaczenie i zostać zrozumiane, muszą być najpierw umieszczone w szerszym kon-
tekście, czyli odniesione do danej społecznej praktyki. „Każda praktyka ma swoją 
historię; tak jak ma życie ludzkie – i jak opowieści ludzi o swym życiu – mają one 
swój początek, życiowy rozkwit, a także zakończenie. A zatem świadomość wła-
snej tradycji, to znaczy historii własnej wspólnoty, jest warunkiem niezbędnym 
samoświadomości ludzkiej”29. Tradycja jest więc swoistą całościową wizją tzw. 
ideału dobrego życia wyznaczającego standardy racjonalności, znajdującą swoje 
odzwierciedlenie w sferze społecznej. „Człowiek bez kultury jest mitem”30. 

W obliczu współczesnych wyzwań, takich jak wzrastający indywidualizm 
oraz multipolaryzacja świata, MacIntyre dostrzega potrzebę powrotu do źródeł 
aksjologicznych. Pożądaną alternatywą dla krytykowanych przez niego stanowisk 
etycznych doby nowożytnej, takich jak np. deontologizm czy utylitaryzm, jest we-
dług niego odnowiona Arystotelesowska teoria cnót. Cnotę określa jako „nabytą 
ludzką cechę, której posiadanie i przestrzeganie umożliwia nam osiąganie dóbr 
wewnętrznych wobec praktyk, jej brak natomiast osiąganie tych dóbr skutecznie 

                                                           
27  Por. Alasdair MacIntyre, Zależne zwierzęta rozumne: dlaczego ludzie potrzebują cnót, 

tłum. Wojciech Szymański (Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2021), 67–69. 
28  Tenże, Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?, 73. 
29  Adam Chmielewski, Wprowadzenie. Filozofia moralności Alasdaira MacIntyre’a, 

w: MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, XXXIII. 
30  MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 93. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

116 

 

nam uniemożliwia”31. Szkocki myśliciel opiera się na idei, że nie da się ustalić ogól-
nych, uniwersalnie obowiązujących norm, ponieważ życie jednostek jest kon-
kretne i zróżnicowane chociażby ze względu na pochodzenie kulturowe32. Po-
nadto język, którym dysponujemy, uniemożliwia sformułowanie w pełni obiek-
tywnego sposobu wartościowania, gdyż jest on zrelatywizowany do specyfiki da-
nej wspólnoty. Rodzaje wartościowania oraz opisy rzeczywistości, funkcjonujące 
w poszczególnych wspólnotach, różnią się między sobą. Język konkretnej wspól-
noty będzie w sposób naturalny (poprzez jego historyczne ukształtowanie) cha-
rakteryzował i klasyfikował dane zjawiska w przyjęty przez siebie sposób i takie 
będą też wszystkie obowiązujące w nim systemy wartościowania33. Język w teorii 
MacIntyre można określić jako narzędzie intencjonalnego odniesienia człowieka 
do świata – „w ten sposób człowiek, tworząc swój świat, jednocześnie tworzy sys-
tem sensów i wartości – czyli kulturę – która jest jego naturalnym środowi-
skiem”34. 

MacIntyre kładzie duży nacisk na ideę samodoskonalenia się człowieka po-
przez „wzbogacanie się” o cnoty, przy czym idei tej nie należy mylić z dowolnością 
autokreacji, która jest postulowana w koncepcjach liberalistycznych. Zdaniem 
MacIntyre’a35, liberalizm nie tylko eliminuje możliwość określenia dobra społecz-
nego i sformułowania na jego podstawie słusznych modeli życia (gdyż każdy jest 
równoprawny względem innych), lecz propaguje również 

 
rodzaj porządku instytucjonalnego, który jest nieprzychylny wobec budowania 
i podtrzymywania różnych typów relacji wspólnotowych, koniecznych, aby ludzie 
mogli żyć w sposób najlepszy z możliwych. Liberalne społeczeństwa polityczne za-
sadniczo odmawiają tego, aby poprzez publiczny dyskurs zdefiniować jakąś kon-
cepcję ludzkiego dobra oraz negują możliwość oparcia życia wspólnotowego na jego 
jedynie słusznej koncepcji36. 

                                                           
31  Tamże, 394–395. 
32  MacIntyre, Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?, 21–30. 
33  Tenże, Zależne zwierzęta rozumne, 65–79. 
34  Piotr Machura, „«Troska o duszę» a polityka. Propozycja Alasdaira MacIntyre’a”, Folia 

Philosophica 2007, nr 25: 226.  
35  Poglądy filozoficzne MacIntyre’a na temat antyindywidualizmu były silnie inspirowane 

marksistowskim antyliberalizmem oraz katolickim systemem moralnym. Zob. Adam Chmie-
lewski, Wprowadzenie. Filozofia moralności Alasdaira MacIntyre’a, w: MacIntyre, Dziedzictwo 
cnoty, XII, MacIntyre, Etyka i polityka, 227. 

36  Alasdair MacIntyre, Prologue, w: After Virtue. A Study in Moral Theory. Third Edition, 
Alasdair MacIntyre (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 2007), XV. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

117 

 

 
MacIntyre ubolewa, że współczesne debaty stały się niekonkluzywne, a dys-

kusje moralne na temat dobra i zła oraz myślenie o życiu ludzkim w kategoriach 
cnót lub ich braku, zostały wyparte przez kategorie użyteczności oraz przyjemno-
ści. W odniesieniu do sporów natury etycznej szkocki filozof wyróżnia trzy 
główne moralności: a) oświeceniową, której symbolem jest Encyklopedia; b) nie-
tzscheanizm i postnietzscheanizm, którego symbolem jest Genealogia oraz c) to-
mizm, którego symbol stanowi Encyklika. Są to jego zdaniem trzy odrębne i ście-
rające się ze sobą paradygmaty filozoficzne, które wyznaczyły na przestrzeni dzie-
jów odmienne wizje rzeczywistości37. Zdominowały one dyskurs moralny i od 
wieków stanowią koncepcje konkurencyjne, których nigdy, jako operujących nie-
współmiernymi pojęciami, nie można będzie ze sobą pogodzić. MacIntyre stwier-
dza jednak, że pluralizm sposobów rozumienia moralności nie prowadzi do skraj-
nego relatywizmu, lecz stanowi swoistą dialektykę myśli, umożliwiającą szersze 
spojrzenie na problem dobra moralnego38. Zdaniem MacIntyre’a, współczesne 
społeczeństwa utraciły ramy pojęciowe sporów moralnych – pojęcia moralne, jak 
cnota czy dobro, traktowane są w sposób dowolny i przypisuje się im wiele często 
sprzecznych ze sobą znaczeń. Dlatego wszystkie dyskusje etyczne prowadzą doni-
kąd, gdyż, jak zostało wspomniane, w pluralistycznych, zliberalizowanych społe-
czeństwach nowoczesnych tradycję i nakazy autorytetów moralnych uznaje się 
wręcz za szkodliwe. Brak zgody co do uniwersalnego kryterium rozstrzygania spo-
rów moralnych prowadzi do jałowego, nierozwiązywalnego konfliktu. Zdaniem 
MacIntyre’a, aby móc oprzeć się na czymś w sporach etycznych, należy zwrócić 
się w kierunku takiego kryterium wartościowania, jakim jest tradycja cnót zako-
rzenionych w określonych praktykach39. 

Według szkockiego myśliciela, cnoty należy rozumieć jako „skłonności, 
które podtrzymują istnienie praktyk i umożliwiają uzyskiwanie dóbr wytwarza-
nych w tych praktykach, oraz które pozwalają nam zarazem wytrwać w tego ro-
dzaju poszukiwaniach, pomagając przezwyciężyć krzywdy, pokusy i zakłócenia, 

                                                           
37  Zob. tenże, Trzy antagonistyczne wersje dociekań moralnych. 
38  Szeroką charakterystykę problemu relatywizmu w filozofii MacIntyre’a znajdziemy 

w opracowaniu Maksymiliana Roszyka. Zob. Maksymilian Roszyk, Trzy sposoby podejścia do 
zagadnienia relatywizmu: A. MacIntyre, R. Rorty, P. Boghossian (Lublin: Wydawnictwo KUL, 
2017), 95–145. 

39  Por. MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 109–127. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

118 

 

i które przynoszą nam coraz szerszą samowiedzę i coraz szerszą wiedzę o dobru”40. 
Są one „konstruowane i konstytuowane oraz przestrzegane jako cnoty w trybie 
ponadindywidualnym i wspólnotowym, ich byt zależy od żywości takiej wspól-
noty i potencjału tradycji, która została w niej ucieleśniona”41. Status cnót w myśli 
etycznej MacIntyre’a można – zdaniem Adama Chmielewskiego – opisywać 
w sposób negatywny42: a) nie są absolutne, nie są także oparte na żadnych trans-
cendentnych wzorcach; b) nie wynikają z biologicznej konstytucji człowieka; 
c) nie są arbitralnie ustanawiane i nie stanowią skutku ludzkich upodobań i eks-
presji. 

Cnoty budują więc ludzką moralność oraz mają swoje miejsce w poszczegól-
nych praktykach. Poprzez praktykę człowiek rozpoznaje cnoty i zyskuje ich rozu-
mienie, a także włącza je w obręb własnej osobowości, konstytuując tym samym 
jedność swojej podmiotowości. Cnoty stanowią „istotę procesu, w którym jed-
nostka odnosi (relatywizuje) siebie i swoje życie do różnych praktyk, konstytuu-
jących kontekst jej życia”43. Praktyki bez uwzględnienia cnót prowadziłyby jedynie 
do realizacji dóbr zewnętrznych (nazwę je instrumentalno-utylitarnymi), podczas 
gdy cnoty kierunkują praktyki w stronę uskuteczniania dóbr wewnętrznych, czyli 
nie tylko jednostkowych, lecz w głównej mierze społecznych. Jak zauważa Stani-
sław Gałkowski, u MacIntyre’a „praktyki mogą rozwijać się w społeczeństwach 
o najrozmaitszych systemach moralnych, jedynym warunkiem jest respektowanie 
cnót. Bez cnót wszelka praktyka nie oparłaby się «korumpującemu wpływowi in-
stytucji», ze swej istoty nastawionych tylko na osiąganie dóbr zewnętrznych”44. 
Można powiedzieć, że MacIntyre traktuje cnotę synonimicznie z dobrem, gdyż 
nie można być dobrym człowiekiem bez działania zgodnego z przyjętymi społecz-
nie zasadami oraz nie wypełniając społecznie akceptowalnych norm. W dziedzi-
nie działania ludzkiego nie należy oceniać pojedynczych czynów, ponieważ zanu-
rzone są one w całości ludzkiego życia. „Zakres jakiejkolwiek cnoty w ludzkim 
życiu wykracza poza praktyki, za pomocą których jest ona wstępnie definio-
wana”45 a „każdy czyn zawsze jest epizodem w jakiejś możliwej historii”46. Jego 
                                                           

40  Tamże, 391. 
41  Chmielewski, Wprowadzenie. Filozofia moralności, XXXIII. 
42  Por. tamże; MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 327–364. 
43  Stanisław Gałkowski, „Cnoty i relatywizm: Alasdaira MacIntyre’a próba przekroczenia 

relatywizmu”, Diametros 2004 nr 2: 7. 
44  Tamże 
45  MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 360. 
46  Tamże, 386. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

119 

 

zdaniem, trzeba dokonać zwrotu ku starożytnej tradycji moralnej i oceniać czło-
wieka w sposób holistyczny, a nie jedynie na podstawie poszczególnych czynów. 
Zadaniem etyki natomiast jest kształtowanie moralnie dobrych ludzi – dobry czło-
wiek to taki, który ma wiele cnót, czyli zalet charakteru. Etyka powinna istnieć po 
to, aby ukształtować cnotliwe osobowości. 

Krytykując współczesny zwrot w kierunku indywidualizmu i liberalizmu47, 
MacIntyre podkreśla również, że zaniedbywanie wspólnoty i tradycji zwykle pro-
wadzi do ich kryzysu i upadku, ponieważ jednostki tracą wówczas poczucie współ-
odpowiedzialności, nie widząc sensu i znaczenia jakiejkolwiek idei dobra wspól-
nego i w sposób niczym nieskrępowany egoistycznie skupiają się na realizacji in-
dywidualnych potrzeb. Liberalne społeczeństwo, według MacIntyre’a, prowadzi 
więc siebie samo do dezintegracji. Dominuje idea, że społeczeństwo to tylko przy-
padkowy zbiór „jednostek kierujących się w swym postępowaniu własnym inte-
resem, które następnie zebrały się razem i sformułowały zasadę wspólnego ży-
cia”48. Na rzecz apoteozy swobody działania i autoekspresji, jednostki wycofują się 
z działalności na rzecz społeczeństwa, dokonując zwrotu ku własnej indywidual-
ności, co równocześnie negatywnie wpływa na ich postawę etyczną. Ponadto libe-
ralizm niejako sam siebie znosi – paradoks liberalizmu polega na tym, iż jako 
„ideologiczny rzecznik praw i wolności autonomicznych jednostek ludzkich, fak-
tycznie wspiera realizację polityki odbierającej ludziom ich podmiotową spraw-
czość i autonomię”49. 

W MacIntyre’owskiej diagnozie współczesności możemy dostrzec także wy-
raźną krytykę emotywistycznego rozumienia etyki, według którego wartości są re-
dukowane do preferencji jednostki50, a tradycja moralna staje się jedynie niewy-
godnym i zbędnym przeżytkiem. Nieudany projekt oświeceniowy pozostawił nam 
w spadku przekonanie, że należy cenić to, co od tradycyjnych (często jedynie do-
gmatycznych) wierzeń jest niezależne, a świat codzienny jest jak scena, na której 
ścierają się pragmatyczne konieczności51. Moralność liberalistyczna polega nato-
miast na indywidualnym i swobodnym wyrażaniu preferencji52. 
                                                           

47  Por. tamże, 433–453. 
48  Tenże, Etyka i polityka, 227. MacIntyre jest społecznym antykontraktualistą. 
49  Chmielewski, Wprowadzenie. Filozofia moralności, XVII. 
50  Por. Alasdair MacIntyre, Czy patriotyzm jest cnotą?, w: Komunitarianie. Wybór tek-

stów,  red. Paweł Śpiewak,  tłum. Piotr Rymarczyk i Tadeusz Szubka (Warszawa: Fundacja 
„Aletheia”, 2004), 285–304. 

51  Por. tenże, Czyja sprawiedliwość?, 525–526. 
52  Por. tamże, 522. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

120 

 

Podsumowując, MacIntyre sugeruje, że pożądana odnowa społeczeństwa 
wymaga powrotu do wspólnoty (wspólnot lokalnych) opartej na tradycyjnych 
wartościach, stanowiących swoisty fundament moralności. MacIntyre uznaje, że 
dobro nie może być arbitralne i definiowane bez uwzględnienia kontekstu spo-
łecznego – praktyk społecznych. Dobro jest w stosunku do nich wtórne, a defi-
niują je sposoby życia oraz przynależność do danej praktyki społecznej. MacIntyre 
stwierdza, że „na obecnym etapie sprawą zasadniczą jest budowa lokalnych form 
wspólnotowych, w których możliwe byłoby zachowanie dobrych obyczajów oraz 
życia intelektualnego i moralnego w obliczu nowego barbarzyństwa, które już 
nadchodzi”53. 

 
3. Wspólnota i tradycja a podmiot 

 
Pozycja człowieka i to, kim on jest, ustanawiane są i zarazem gwarantowane 

wyłącznie poprzez społeczeństwo, bez którego ludzie byliby „treściowo puści”, 
w takim sensie, że nie mieliby możliwości określenia swojej tożsamości i rozumie-
nia samych siebie. Społeczeństwo zapewnia bowiem ogólną humanistyczną świa-
domość oraz umożliwia tzw. ludzkie doświadczanie świata. „Tożsamość jest efek-
tem społecznego przypisania. Być jedną i tą samą osobą to spełniać kryteria, za 
których pomocą tożsamość przypisują inni, zaś ich kryteria tożsamości rządzą do-
konywanymi przez nich przypisaniami obowiązku i odpowiedzialności, i w przy-
pisaniach tych znajdują wyraz”54. Kultura wspólnoty stanowi warunek konieczny 
i konstytutywny tożsamości jednostki. Pozbawiony wymiaru społecznego i zako-
rzenienia w narracjach typowych dla swojej kultury, człowiek nie będzie w stanie 
nauczyć się i „zrozumieć, w jaki sposób inni reagują na nas i w jaki sposób nasze 
reakcje na nich zostaną […] zrozumiane”55. Taki rodzaj tożsamości określa się 
mianem relacyjnej56, gdyż „tożsamość zawdzięczamy społeczeństwu, tradycji i ję-
zykowi”57. Według MacIntyre’a, podmiot kształtuje się w odniesieniu do wzorców 
                                                           

53  Tenże, Dziedzictwo cnoty, 466. 
54  Tenże, Czyja sprawiedliwość?, 398. 
55  Tenże, Dziedzictwo cnoty, 386. 
56  „Osobowość narracyjna w trakcie całego życia wchodzi w liczne relacje z innymi 

ludźmi. Tym samym odgrywa drugoplanowe role w ich życiu, mając także, do pewnego stopnia, 
wpływ na kształt ich życia – zależność jest więc obustronna”. Jolanta Zdybel, „Alasdair MacIn-
tyre – narracyjna koncepcja podmiotowości”, w: Studia nad ideą podmiotowości człowieka, red. 
Zdzisław Jerzy Czarnecki (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 1999), 189–190. 

57  Paweł Bohuszewicz, „Tożsamość narracyjna: problemy”, Teksty Drugie 2013, nr 1–2: 
311. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

121 

 

i norm obowiązujących w narracji kulturowej, dzięki której jest on w stanie siebie 
samookreślić i zarazem odnosić się do siebie (w samoświadomości).  

MacIntyre stwierdza, że człowiek może stać się określonym i zintegrowanym 
podmiotem o trwałej osobowości i dyspozycji moralnej tylko wtedy, gdy potrafi 
stworzyć racjonalną i koherentną historię swojego życia, ta zaś nie może funkcjo-
nować w oderwaniu od tożsamości społeczno-historycznej. Warunkiem koniecz-
nym zaistnienia podmiotu jest zatem partycypacja narracji autobiograficznej 
w narracji szerszej, ogólnej i kolektywnej. O słuszności postępowania nie decyduje 
jakiś obiektywny obowiązek moralny, np. w postaci imperatywu kategorycznego, 
lecz zgodność z określonym, obowiązującym w danym społeczeństwie wzorcem 
postępowania, czyli zgodność z ideą tzw. dobrego człowieka. W koncepcji tej ide-
ałem dobrego człowieka jest osiągnięcie jedności życia, która stanowi „jedność 
narracji ucieleśnionej w indywidualnym życiu człowieka”58. 

MacIntyre pisze o tym w następujących słowach: 
 
Pytanie „Co jest dla mnie dobrem?” jest pytaniem o to, w jaki sposób mógłbym naj-
lepiej osiągnąć w moim życiu tę jedność i ją dopełnić. Pytanie „Co jest dobrem dla 
człowieka?” jest pytaniem o to, co musi być wspólne wszystkim możliwym odpo-
wiedziom na poprzednie pytanie. Należy tu wszakże podkreślić, że stałe zadawanie 
obu tych pytań i uporczywe próby udzielania na nie odpowiedzi – czynem i słowem 
– nadaje życiu moralnemu jego jedność. Jedność życia ludzkiego jest jednością nar-
racyjnego poszukiwania59. 
 
Człowiek zmierza do zjednoczenia i ukonstytuowania własnej podmiotowo-

ści, gdy założy sobie plan bycia doskonałym w jakiejś określonej roli czy funkcji. 
Jak pisze MacIntyre: 

 
dobro (agathos) odnosi się przede wszystkim do tych, którzy są dobrzy w tym, czego 
wymaga się od każdej osoby pełniącej daną rolę i osiągającej doskonałość w wyma-
ganych od niej zadaniach. Jeżeli czynię coś, co jest rzeczą dobrą, abym uczynił, zy-
skam pochwałę tych, którzy chcą, aby robili to, czego się od nich wymaga, a są to 
zazwyczaj ci, którzy podtrzymują porządek dike. A zatem w pierwotnym użyciu 
określenie kogoś mianem agathos nie jest tylko wyrazem aprobaty; jest to aprobata 
właściwie kierowana wobec tych, którzy zazwyczaj są dobrzy i sprawiedliwi60. 
 

                                                           
58  MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 390. 
59  Tamże. 
60  Tenże, Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?, 77. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

122 

 

Rzeczywistość, w której funkcjonuje jednostka (a więc i ona sama), według 
koncepcji MacIntyre’a, jest kształtowana również poprzez mity i archetypy za-
warte w kolektywnej świadomości. Stanowisko MacIntyre’a ukazuje osobowość 
człowieka, której jedność „jest dana jako jedność postaci”61 i można ją przyrównać 
do tej wykazywanej przez bohaterów fikcyjnych – np. literackich czy filmowych. 
W tej perspektywie członkowie społeczności postrzegają samych siebie i samoo-
kreślają się praktycznie wyłącznie w odniesieniu do właśnie tych treści, które kon-
stytuują wspólnotę62. Postawy i działania jednostek są zatem – by tak rzec – od-
zwierciedleniem ogólnohistorycznej narracji, która dominuje w danej społeczno-
ści i etosu stanowiącego zbiór „narracji historycznych, opisujących nie tylko jed-
nostki oraz ich działania i odczucia, ale także określoną przestrzeń, układ, w któ-
rym funkcjonują owe jednostki”63. Zbiór ten jest punktem wyjścia oraz stanowi 
kontekst, w którym konstytuowana jest poszczególna, indywidualna tożsamość 
uczestników danej społeczności, gdyż jest on przekaźnikiem preferowanego w niej 
modelu człowieczeństwa. Narracje historyczne umożliwiają spójność tożsamości 
podmiotowej oraz gwarantują, że człowiek może siebie rozumieć. Ważne jest, że 
te obowiązujące kulturowe paradygmaty nie są abstrakcyjnymi formami bądź po-
jęciami, czy też wynikiem pewnej umowy społecznej64, lecz konstytuują samo 
dziedzictwo kulturowe danej wspólnoty. 

Dla MacIntyre’a, narracyjność odnosząca się zarówno do biografii jednost-
kowej, jak i tej kolektywnej, dotyczącej dziejów całej wspólnoty (narracje histo-
ryczne), odzwierciedla pewien model zbiorowego społecznego logosu. Model ra-
cjonalności jest zatem zawsze wyznaczany przez określoną tradycję oraz opowieść 
konstytuującą daną wspólnotę. Dzieje się tak dlatego, że stwarza ona przestrzeń 
symboliczną – kontekstu, odniesień, sensu – która wspólna jest dla wszystkich 
jednostek, umożliwiając tym samym wzajemne interakcje oraz zrozumienie. 
Ludzkie działania, konkretne czyny oraz prowadzone przez ludzi rozmowy można 
zrozumieć wyłącznie w szerszym kontekście społecznym (są to tzw. narracje udra-
matyzowane, które nie stanowią niezrozumiałego aktu, oderwanego od spójnej 

                                                           
61  Tenże, Dziedzictwo cnoty, 380. 
62  Por. tamże, 226–242. 
63  Zdybel, Alasdair MacIntyre – narracyjna koncepcja podmiotowości, 191. 
64  „Istotne jest w tym przypadku to, że realizowane cele i wypełniane obowiązki nie są 

konsekwencją zawieranych umów – wynikają z przyjęcia wspólnych ideałów i dziedziczenia 
konkretnych zobowiązań”. Tamże, 189–190. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

123 

 

całości65). MacIntyre podkreśla, że dzięki tej społecznej świadomości i wiedzy 
kontekstowej, możemy zrozumieć na przykład usłyszaną przypadkiem rozmowę, 
nie znając jej całości, gdyż posiadamy społecznie wypracowaną zdolność rozumie-
nia szerokich kontekstów sytuacyjnych oraz specyfiki rodzajów zachowania w da-
nej wspólnocie. Określa tę umiejętność mianem 

 
zdolności do podporządkowania jej [rozmowy] pewnemu opisowi, który pozwala 
ujawnić stopień i rodzaj spójności tej rozmowy: «pijacki bełkot», «poważny spór 
intelektualny», «tragiczne wzajemne niezrozumienie», «komiczne, graniczące 
z farsą nieporozumienie co do wzajemnych motywów», «wnikliwa wymiana poglą-
dów», «zmagania mające na celu uzyskanie dominacji», «trywialna wymiana plo-
tek»66. 
 
Zdolność interpretacji (oraz autointerpretacja) odgrywa ważną rolę w kon-

stytucji tożsamości w teoriach dotyczących podmiotu narracyjnego, umożliwiając 
wyodrębnianie się tożsamości osobowej, czyli tego, co „czyni nas jedną i tą samą 
osobą w dowolnej chwili, […] w różnych momentach”67. „Człowiek wie, kim jest, 
dzięki temu, że wie, jaka jest jego rola w tych strukturach [społecznych]; wiedza ta 
jest jednocześnie wiedzą o tym, co mu się należy od ludzi zajmujących wszystkie 
pozostałe role i pozycje, oraz o tym, co on jest winien innym”68. Jednostki nie 
mogą być więc sprowadzane do „solipsystycznych monad”. Człowiek we wspól-
nocie spełnia przypisane mu funkcje społeczne: „najważniejszy osąd, jaki można 
wydać o człowieku, dotyczy tego, w jaki sposób wywiązuje się on z przypisanej mu 
funkcji społecznej”69. 

Warto podkreślić, że charakteryzując podmiot oraz jego tożsamość, MacIn-
tyre nie przeprowadza analizy ontologicznej podmiotu, lecz odnosi się jedynie do 
wymiaru psychologiczno-socjologicznego. Tożsamość w tej teorii wyrażana jest 
zatem za pomocą kategorii identyfikacji (można zaryzykować twierdzenie, że 
podmiot zostaje tu zredukowany do roli w systemie społecznym). Brakuje tutaj 
szczegółowej analizy takich problemów, jak np. „jakim bytem jest podmiot?”, 

                                                           
65  MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 373–384. 
66  Tamże, 376. 
67  Simon Blackburn, Oksfordzki słownik filozoficzny, red. Jan Woleński, tłum. Cezary 

Cieśliński i in. (Warszawa: Książka i Wiedza, 2004), 407. 
68  MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 227–228. 
69  Tenże, Krótka historia etyki, 34–35. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

124 

 

„czym się różni podmiot od innych bytów?” czy „jakie są jego warunki tożsamości 
ontologicznej?”. 

Reasumując, MacIntyre’owska koncepcja ujmuje podmiot jako byt, który 
może być kształtowany wyłącznie w przestrzeni społecznej. Aby spełniać warunki 
bycia podmiotem, człowiek musi być wpierw zakorzeniony we wspólnotowych 
praktykach oraz zaangażowany w odbywające się w ich obrębie sposoby warto-
ściowania i hierarchizacji wartości: 

 
nasza zdolność do posługiwania się językiem moralności, do podporządkowania się 
w działaniu praktycznym rozumowaniu moralnemu, do definiowania naszych sto-
sunków z innymi ludźmi w terminach moralnych, jest tak fundamentalna dla naszej 
samoświadomości, że nawet samo rozważanie ewentualności, iż w istocie jesteśmy 
zupełnie owej zdolności pozbawieni, wymaga bardzo trudnej dla nas, radykalnej 
zmiany w naszym własnym wizerunku70. 
 
Tożsamość podmiotu jest więc budowana przez sposoby wartościowań wy-

wodzących się z tradycji wspólnoty, w której jest on wychowywany, poznawanych 
przez podmiot za pośrednictwem społecznych praktyk. 

 
Najważniejszą sprawą dla każdej kultury jest wspólny, mniej lub bardziej złożony 
wzór, za pomocą którego każdy podmiot jest w stanie zrozumieć działania innych, 
dzięki czemu wie, jak na nie zareagować. Schemat ten nie zawsze jest jasno wyra-
żony przez same podmioty […]. Bez takiego schematu interpretacyjnego jednak ob-
serwator zewnętrzny […] nie może mieć nadziei na zrozumienie działań i relacji 
wzajemnych71. 
 
 

4. Uwagi krytyczne 
 
Myśl filozoficzna MacIntyre’a, choć przynosi wiele inspirujących obserwacji 

na temat kondycji człowieka i współczesnego społeczeństwa oraz specyfiki relacji 
podmio – wspólnota, to niesie za sobą również wątki problematyczne, zawierające 

                                                           
70  Tenże, Dziedzictwo cnoty, 23–24. 
71  Tenże, Czyja sprawiedliwość?, 73. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

125 

 

nieścisłości bądź wewnętrzne sprzeczności72. Główne zarzuty, jakie stawiam wo-
bec tej koncepcji dotyczą: a) błędnokolistości i niekonkluzywności etyki cnót; 
b) historycyzmu i wynikającego z niego relatywizmu; oraz c) determinizmu spo-
łecznego. 
 

4.1. Błędnokolistość i niekonkluzywność etyki cnót 
 
Formułowanej przez MacIntyre’a etyce cnót można zarzucić m.in. „błędno-

kolistość”. Błędne koło tej teorii polega na tym, iż nie da się powiedzieć, jaki czyn 
jest w istocie dobry, ponieważ nie da się ustalić ogólnych imperatywów ani zna-
czenia pojęcia dobra moralnego. Problem ten dotyczy nie tylko filozofii MacIn-
tyre’a, ale także wszystkich etyków cnót, którzy stwierdzają, że człowiek cnotliwy 
to człowiek dobry, a przecież aby uznać, że coś jest cnotą, najpierw trzeba określić, 
czym jest dobro moralne. Koncepcja dobra na gruncie teorii cnót nie jest więc 
zadowalająco wyjaśniona i prowadzi wprost do błędnokolistości tej koncepcji. 
Etycy cnót nakazują odrzucić deontologizm (kantyzm) i konsekwencjalizm (uty-
litaryzm), gdyż nie da się tych stanowisk sensownie uzasadnić (ze względu na nie-
możność zdefiniowania dobra) i w zamian proponują teorię cnót. Mówiąc o cno-
tach, pragną uniknąć problemu definiowania dobra, jednak nie zauważają, że pro-
blemu tego „obejść” się nie da, gdyż cnota jest przecież cechą nie byle jaką, lecz 
właśnie dobrą. Formułowanie teorii cnót wymaga zatem uprzedniego zdefiniowa-
nia pojęcia dobra.  

MacIntyre sprzeciwia się Heglowskiemu przekonaniu, że najbliżej racjonal-
ności jest zawsze współczesność oraz krytykuje współczesne sposoby uprawiania 
etyki (zwłaszcza emotywistyczny i analityczny), zarzucając im niekonkluzywność, 
aczkolwiek w jego teorii również trudno się doszukać pozytywnych rozstrzygnięć 
dotyczących dziedziny normatywności. Proponowana przez niego uhistorycz-
niona etyka cnót w istocie nie udziela jasnych i klarownych odpowiedzi na pyta-
nie, czym tak naprawdę jest dobro moralne, gdyż jest ono uzależnione od trady-
cyjnie wykształconych praktyk, ról społecznych oraz historycznie wypracowa-
nych standardów racjonalności. 

Ponadto w filozofii MacIntyre’a możemy znaleźć pewną niekonsekwencję 
toku myślowego osnutego wokół zagadnienia mitologizacji przeszłości i pochwały 
                                                           

72  Inspirującą diagnozę problemów związanych z teoriami komunitarystycznymi mo-
żemy znaleźć w rozważaniach Andrzeja Niemczuka. Zob. Andrzej Niemczuk, Podmiot i nor-
matywność. Sześć esejów (Rzeszów, Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2022), 33–49. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

126 

 

społeczeństw tradycyjnych73. Chociaż sam MacIntyre podkreśla, że chce być da-
leki od „nostalgii za fałszywie idealizowaną przeszłością, starożytną i średnio-
wieczną”, to trudno nie odnieść wrażenia, że jednak na każdym kroku sam doko-
nuje tejże mitologizacji przeszłych epok74. Jest to szczególnie widoczne, gdy dia-
gnozując świat przednowożytny, określa go jako okres „ładu i jednoznaczności” 
(tak jakby każdy uczestnik tamtych czasów był cnotliwy i moralnie doskonały, 
a feudalni chłopi byli uszczęśliwieni katorżniczą pracą na rzecz reszty społeczeń-
stwa), podczas gdy nowożytny świat utracił swoją jedność i jest dla MacIntyre’a 
miejscem moralnego oraz intelektualnego pogrążania się i upadku, w którym 
więzi społeczne ulegają systematycznemu rozkładowi. MacIntyre stwierdza, że 
w czasach nowożytnych jednostki nie potrafią wspólnotowo rozwiązywać konflik-
tów moralnych, podczas gdy społeczeństwa doby przednowożytnej w sposób na-
turalny, jednolity i spójny potrafiły je rozstrzygać75. Ponadto MacIntyre, odrzuca-
jąc tzw. błąd naturalistyczny w etyce, zmuszony jest uznać, że obecne w dzisiejszej 
kulturze wzorce dobrego życia muszą być dobre przez sam wzgląd na fakt, że 
wciąż istnieją i trwają. Jeżeli zatem wartość tradycji leży w jej trwaniu, to wobec 
współczesności możliwe są tylko dwie interpretacje: (a) jeśli tradycja nie jest w niej 
obecna, to widocznie – jako że nie przetrwała – nie była wartościowa, albo (b) jeśli 
tradycja we współczesności trwa, to współczesność nie może być przedmiotem 
krytyki. MacIntyre’owska krytyka współczesności w świetle jego tradycjonalizmu 
rodzi wyraźny problem, bowiem wypływa z niej powyższy paradoks tradycjonali-
zmu. 

 
4.2. Historycyzm i relatywizm 

 
Stawiając tezę, że wartości pochodzą z historycznie ukształtowanej tradycji 

(a raczej – z różnych tradycji zrelatywizowanych do poszczególnych rodzajów 
wspólnot i zestawu dominujących w nich praktyk społecznych), MacIntyre musi 

                                                           
73  MacIntyre dochodzi do wniosku, że tomizm można uznać za najlepszą obecnie tradycję 

moralną. MacIntyre, Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?, 533–534. 
74  U MacIntyre „na każdym kroku” wyraźnie dominuje krytyka projektu Oświecenia oraz 

postulat powrotu do tradycji antycznej Grecji, a zwłaszcza myśli Arystotelesa (zob. też: Jolanta 
Zdybel, Między wolnością a powinnością. Filozofia polityczna Isaiaha Berlina i Alasdaira Mac-
Intyre’a (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2004), 262.  

75  Por. MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 84, 10. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

127 

 

również zaakceptować wniosek, że, po pierwsze, nie da się utrzymać ich obiektyw-
nego statusu, a po drugie, że nie jesteśmy w stanie wyznaczyć żadnego kryterium 
stanowiącego swoistą zewnętrzną instancję decydującą o tym, które sposoby war-
tościowania są tak naprawdę słuszne. Szkocki myśliciel próbuje bronić się przed 
relatywizmem i podkreśla, że choć każda tradycja wspólnotowa jest hermetyczna 
i kieruje się własnymi zasadami moralnymi oraz modelem racjonalności, to moż-
liwa jest jednak komparatystyka poszczególnych tradycji. Kryterium tym nie bę-
dzie jednak żadnego rodzaju ponadhistoryczna racjonalność, lecz analiza polega-
jąca na porównywaniu poszczególnych wspólnot i badaniu ich co do wewnętrznej 
spójności w ich zasadach i przekonaniach oraz nieskuteczności w osiąganiu zało-
żonych przez siebie celów. Dzięki takim analizom i porównaniom będziemy mogli 
stwierdzić wyższość i słuszność jednej tradycji nad drugą. Sam filozof ujmuje te 
porównania w następujący sposób: jeśli dana tradycja: 

 
przekroczyła ograniczenia swoich poprzedników i dzięki temu pozwoliła na sfor-
mułowanie najlepszych z dotychczasowych narzędzi pojęciowych umożliwiających 
zrozumienie tych poprzedników, a następnie stanęła wobec kolejnych wyzwań ze 
strony innych, konkurencyjnych punktów widzenia, lecz za każdym razem udało 
jej się ulec transformacji w sposób umożliwiający przejęcie mocnych elementów ry-
walizujących punktów widzenia i uniknięcie ich słabości i ograniczeń, a także do-
starczyła najlepszego spośród dotychczasowych wyjaśnień tych ich słabości i ogra-
niczeń, wówczas mamy możliwie najlepszy powód do uznania, że taki schemat mo-
ralny stawi równie skutecznie czoła nowym wyzwaniom i zarzutom, że zasady, 
które definiują jego rdzeń, mają charakter trwały. Na tym właśnie polega osiągnię-
cie, które przypisuję fundamentalnemu arystotelesowskiemu schematowi moral-
nemu76. 
 

Jeżeli więc dana tradycja nie potrafi sama się obronić, gdy popada w sprzeczności 
i nie jest w stanie realizować swoich założeń, to musi ulec przekształceniom i czer-
pać np. z tradycji konkurencyjnych. U MacIntyre’a, rozumienie zmienności tra-
dycji porównywane jest z modelem rewolucji naukowych Kuhna – tradycje wspól-
notowe mają swoje paradygmaty ulegające przekształceniom, co jednak nie musi 
prowadzić z konieczności do skrajnego relatywizmu77. 

Chociaż MacIntyre konsekwentnie stara się podkreślać, że jego teoria nie po-
ciąga za sobą relatywizmu, sugerując, że dialektyka zróżnicowanych systemów 

                                                           
76  Tamże, 478–479. 
77  Por. tenże, Czyja sprawiedliwość, 485–494. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

128 

 

moralnych może być wartościowa, nie zmienia to faktu, że mamy do czynienia 
z pluralizmem różnych i często konkurencyjnych modeli normatywności, wobec 
których rozstrzygnięcie o absolutnej słuszności jednego z nich pozostaje – na 
gruncie tej teorii – niemożliwe do przeprowadzenia. Nawet jeśli wyraźnie kryty-
kuje on emotywizm etyczny, nietrudno odnieść wrażenie, że jego własna filozofia 
wikła się w trudności podobne do tych, które wypływają ze stanowiska emotywi-
stycznego. Jeżeli bowiem mamy do czynienia z historycznie ukonstytuowanymi, 
różnymi i często sprzecznymi ze sobą systemami moralnymi oraz nie możemy 
sprecyzować żadnego kryterium zewnętrznego, aby móc rozstrzygać o ich słusz-
ności (istnieje bowiem tylko kryterium wewnętrzne, ukształtowane wspólnotowo 
– słuszne jest to, co obowiązuje w danej wspólnocie i „przetrwało” próbę czasu 
oraz zachowało się w tradycji), to istnieje ryzyko, że to, co „przetrwało” i zostało 
uznane za słuszne przez wspólnotę, pochodzi źródłowo z preferencji współtwo-
rzących ją jednostek bądź też zostało zaakceptowane ze względu na kryterium uży-
teczności, służąc szeroko pojętemu dobru społecznemu. Jeśli bowiem nie możemy 
przyjąć kryterium uniwersalnego, to czyż nie jesteśmy skazani na kryteria jedynie 
partykularne? Takie są relatywistyczne konsekwencje tego kulturalizmu (czy tra-
dycjonalizmu) aksjologicznego, który w filozofii MacIntyre’a uwidacznia się dość 
wyraźnie. 
 

4.3. Determinizm społeczno-kulturowy 
 
W punkcie tym chciałbym rozważyć problem autonomii oraz wolności (po-

zytywnej) podmiotu. Skoro nie ma możliwości zaistnienia podmiotu bez oddzia-
ływania społeczeństwa, to staje się on w pełni zależny i zdeterminowany przez 
wzorce społeczne (które są przecież bezpośrednie, oczywiste i niepodważalne). Jak 
stwierdza sam MacIntyre, podmiot 

 
w wielkim stopniu zależy od tego, że nigdy nie jesteśmy niczym więcej (a czasem 
nawet mniej) niż tylko współautorami naszych własnych narracji. Wyłącznie w wy-
obraźni przeżywamy historie, jakie tylko chcemy. W życiu, jak zauważyli Arystote-
les i Engels, zawsze jesteśmy pod jakimś przymusem. Wkraczamy na scenę, której 
nie zaprojektowaliśmy, i stajemy się częścią wątku, którego nie wymyśliliśmy. 
Każdy z nas, będąc bohaterem własnego dramatu, odgrywa drugoplanowe role 
w dramatach innych ludzi, każdy zaś dramat narzuca pewne ograniczenia innym78. 

                                                           
78  Tenże, Dziedzictwo cnoty, 381. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

129 

 

 
Jednostki muszą zatem stale uczyć się wzorców i ról funkcjonujących w świa-

domości społecznej, „aby umieć zrozumieć, w jaki sposób inni reagują na nas 
i w jaki sposób nasze reakcje na nich zostaną z pewnością zrozumiane”79. Rodzi 
się pytanie, czy jednostka w sposób faktyczny może dokonywać aktów wolnego 
działania, czy też są one jednak zdeterminowane (w znacznej mierze nieświado-
mie i niejako „automatycznie”) przez normy obowiązujące w lokalnych wspólno-
tach. Zarazem jednak MacIntyre zakłada możliwość autokreacji, czyli – mówiąc 
po Heideggerowsku – projektowania siebie „na sposób własny”. Pisząc o historii 
życia jednostek, nazywa je „opowieściami wprowadzonymi w czyn. To, co nazwa-
łem historią, jest dramatyczną opowieścią wprowadzoną w czyn, w której postacie 
są także autorami”80. Jednak czy jest to rzeczywiście nasza opowieść, czy może 
tylko coś, co zakorzeniło się w naszych umysłach na skutek wychowania w danej 
społeczności (czyli zostało nam niejako wtłoczone i nie jest naszym projektem)? 
Na to pytanie u MacIntyre’a trudno znaleźć jednoznaczną odpowiedź – jego teoria 
w tym punkcie staje się nieścisła. Ponadto w prezentowanym przez szkockiego fi-
lozofa sposobie wartościowania (czyli takim, który niejako narzucany jest jednost-
kom przez kulturę, determinując je) nie ma miejsca na indywidualizm (w sensie 
pielęgnowania wartości i dóbr jednostkowych), ponieważ absolutny prymat nad 
tym, co istotne dla jednostki, przejmuje to, co wspólnotowe, społeczne. Można 
powiedzieć, że rzeczywistość, w której funkcjonuje świadomość społeczna (prze-
strzeń symboliczna funkcjonowania danej wspólnoty), zostaje zawężona do pew-
nego rodzaju mitycznej narracji, w której nie można ustanowić niczego, co nie 
byłoby już w niej wcześniej zawarte. Kiedy więc mówimy o bezwzględnym pry-
macie „społecznego” nad „jednostkowym”, w społecznej świadomości nie mo-
żemy wskazać takich wzorców, rodzajów zachowania i norm postępowania, które 
umożliwiałyby afirmację jednostkowej autonomii81. To, kim jest człowiek, usta-
nawiane jest w relacji z innymi w obrębie wspólnoty. MacIntyre jednoznacznie 

                                                           
79  Tamże, 386. 
80  Tamże, 384. 
81  Zakładając nawet, że byłaby ona w jakiś sposób możliwa, działania i postępowanie takiej 

jednostki wymykałyby się przyjętym wzorcom w obowiązującej społecznie narracji, przez co 
byłyby one albo niezrozumiałe dla reszty lokalnej społeczności, albo byłyby traktowane jako 
działania prowadzące do podburzania przeciwko ładowi społecznemu. Taka koncepcja wspól-
noty mogłaby prowadzić do totalitaryzmu. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

130 

 

więc wskazuje, że podmiot jako byt społeczny jest przez społeczeństwo ustana-
wiany. W kontekście tym ujawnia się zatem determinizm – podmioty podlegają 
determinacji ze strony norm i wzorców wspólnotowych. Próby wyzwolenia się ze 
sposobów wartościowań typowych dla danej wspólnoty będą więc z konieczności 
prowadziły do burzenia jej podstaw – jednostki próbujące hołdować wartościom 
sprzecznym z tradycyjnym porządkiem będą skazane na swego rodzaju ostra-
cyzm. Aby stać się dojrzałym podmiotem, trzeba przecież „nasiąknąć” wzorcami 
kulturowymi oraz im hołdować, a żeby zrozumieć jednostkę, konieczne jest wcze-
śniejsze poznanie kontekstów społecznych. Co prawda zdecydowanie większa 
część ludzi powiela wzorce tradycji, ale zdarzają się również jednostki, które się 
im wymykają. W teorii MacIntyre’a brakuje konkluzywnych informacji na temat, 
jak możliwe jest istnienie podmiotu poza wspólnotą oraz jak możliwa jest niewier-
ność wobec tradycji. Z jednej więc strony MacIntyre stara się uniknąć determini-
zmu, z drugiej jednak nie wskazuje, w jaki sposób możliwe jest jego uniknięcie. 

 Z teorii MacIntyre’a nieuchronnie wynika więc, że podmioty, aby mogły 
być pełnoprawnymi członkami społeczeństwa, w istocie nie mogą konstytuować 
w sposób wolny swojej tożsamości (wytwarzać jej na podstawie wartości indywi-
dualnych), lecz jedynie pasywnie odtwarzać wzorce obowiązujące w danej wspól-
nocie. 

 
 

5. Uwagi końcowe 
 
Z filozofii MacIntyre’a wyłania się obraz człowieka konstytuującego swoją 

podmiotowość w sposób narracyjny. Budowanie tożsamości podmiotowej polega 
na konceptualizacji własnego życia w taki sposób, aby była ona tworzona poprzez 
jedność formułowanej narracji – „człowiek w swoim postępowaniu i w swojej 
praktyce, jak również w swych fantazjach, jest zwierzęciem opowiadającym histo-
rie”82. Sens życia krystalizuje się właśnie dzięki narracjom83. Podstawę samowie-
dzy jednostek stanowi uświadomienie sobie przez nie tej sytuacji oraz określenie 
się w niej. Konceptualizacja własnej podmiotowości jest silnie zorientowana na 

                                                           
82  MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 385. 
83  Warto wspomnieć, że dla MacIntyre’a opowiadanie własnej historii ma aspekt terapeu-

tyczny. Zob. Witold Nowak, Spór o nowoczesność w poglądach Charlesa Taylora i Alasdaira 
MacIntyre’a (Rzeszów: Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2008), 409. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

131 

 

wspólnotę, nie zaś na indywidualizm pojmowany jako dowolna autokreacja. Jo-
lanta Zdybel określa taką podmiotowość jako „wchodzącą w trakcie całego życia 
w liczne relacje z innymi ludźmi. Tym samym odgrywa drugoplanowe role w ich 
życiu, mając także, do pewnego stopnia, wpływ na kształt ich życia – zależność jest 
więc obustronna”84. 

 MacIntyre uznaje, że człowiek jako „homo narrator” nie ma określonej 
istoty (np. ustanowionej na mocy jakiejś wrodzonej cechy ontycznej), lecz znaj-
duje się w ciągłym ruchu i staje się podmiotem dopiero poprzez budowanie swojej 
historii. 

 
Jednostki dziedziczą określoną przestrzeń w ramach ciasnego splotu stosunków 
społecznych. […] Poznanie samego siebie jako tak zdefiniowanej istoty społecznej 
nie oznacza jednak jakiejś statycznej, raz na zawsze ustalonej pozycji. Pozwala to 
raczej stwierdzić, że jest się umiejscowionym w określonym punkcie w drodze do 
określonych celów, że kroczyć przez życie znaczy postępować – albo też nie robić 
żadnego postępu – ku zadanemu celowi. A zatem, życie wypełnione i dopełnione 
jest pewnym osiągnięciem i dopiero śmierć człowieka stanowi moment, w którym 
można osądzić, czy jego życie było szczęśliwe, czy nie. Stąd greckie przysłowie: „nie 
nazywajcie nikogo szczęśliwym, póki jeszcze żywy”85. 
 
Wspólnota i tradycja odgrywają fundamentalną rolę w kształtowaniu się 

świadomości oraz tożsamości podmiotowej – indywidualne historie poszczegól-
nych podmiotów są zrozumiałe jedynie wtedy, gdy umieścimy je i uporządkujemy 
w narracji ogólnospołecznej. Koncepcja MacIntyre’a niewątpliwie trafnie akcen-
tuje rolę wychowania czy społecznego kontekstu kształtowania się podmiotu, nie 
wykracza jednak poza dość oczywiste stwierdzenia na temat relacji jednostka-
wspólnota oraz nie próbuje sięgnąć głębiej – ku wytłumaczeniu, czym jest pod-
miot pod względem ontologicznym. 

 
 

Bibliografia 
 
Blackburn, Simon. Oksfordzki słownik filozoficzny, red. Jan Woleński. Tłum. Cezary Cieśliń-

ski, Paweł Dziliński, Michał Szczubiałka i Jan Woleński. Warszawa: Książka i Wiedza, 
2004.  

Bohuszewicz, Paweł. „Tożsamość narracyjna: problemy”. Teksty Drugie 2013, nr 1–2: 305–322. 
                                                           

84  Zdybel, „Alasdair MacIntyre – narracyjna koncepcja podmiotowości”, 189–190. 
85  MacIntyre, Dziedzictwo cnoty, 78–79. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

132 

 

Chmielewski, Adam. „Wprowadzenie. Filozofia moralności Alasdaira MacIntyre’a”. W: A. Ma-
cIntyre. Dziedzictwo cnoty. Studium z teorii moralności. Tłum. Adam Chmielewski. 
Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1996. 

Gałkowski, Stanisław. „Cnoty i relatywizm: Alasdaira MacIntyre’a próba przekroczenia relaty-
wizmu”. Diametros 2004, nr 2: 1–17. 

Lutz, Christopher Stephen. „Alasdair Chalmers MacIntyre (1929–)”. Internet Encyclopedia 
of Philosophy, https://iep.utm.edu/mac-over/ (dostęp: 26.01.2024) 

Machura, Piotr. „«Troska o duszę» a polityka. Propozycja Alasdaira MacIntyre’a”. Folia Philo-
sophica 2007, nr 25: 223–245. 

Machura, Piotr. „O «Dziedzictwie cnoty» Alasdaira MacIntyre’a”. Folia Philosophica 2022, 
nr 20: 71–107. 

Machura, Piotr. Ideał człowieka-filozofa w koncepcji Alasdaira MacIntyre’a. Katowice: Wydaw-
nictwo Naukowe „Śląsk”, 2009. 

MacIntyre, Alasdair. „Czy patriotyzm jest cnotą?”. W: Komunitarianie. Wybór tekstów, red. 
Paweł Śpiewak.  Tłum. Piotr  Rymarczyk i  Tadeusz  Szubka.  Warszawa:  Fundacja „Ale-
theia”, 2004. 

MacIntyre, Alasdair. „Prologue”. W: After Virtue. A Study in Moral Theory. Third Edition, 
Alasdair MacIntyre. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 2007. 

MacIntyre, Alasdair. Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?. Tłum. Adam Chmielewski i in. 
Warszawa: Wydawnictwa Akademickie i Profesjonalne, 2007. 

MacIntyre, Alasdair. Dziedzictwo cnoty. Studium z teorii moralności. Tłum. Adam Chmielew-
ski. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1996. 

MacIntyre, Alasdair. Etyka i polityka, red. Adam Chmielewski. Tłum. Adam Chmielewski, Do-
rota Drałus, Katarzyna Liszka, Piotr Machura, Jakub Nalichowski, Łukasz Nysler, Andrzej 
Orzechowski. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2009. 

MacIntyre, Alasdair. Krótka historia etyki. Filozofia moralności od czasów Homera do XX 
wieku. Tłum. Adam Chmielewski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1995. 

MacIntyre, Alasdair. Trzy antagonistyczne wersje dociekań moralnych. Etyka, Genealogia 
i Tradycja. Tłum. Michał Filipczuk. Warszawa: Wydawnictwa Akademickie i Profesjo-
nalne, 2009. 

MacIntyre, Alasdair. Zależne zwierzęta rozumne: dlaczego ludzie potrzebują cnót. Tłum. Woj-
ciech Szymański. Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2021. 

Niemczuk, Andrzej. Podmiot i normatywność. Sześć esejów. Rzeszów: Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Rzeszowskiego, 2022. 

Nowak, Witold, Spór o nowoczesność w poglądach Charlesa Taylora i Alasdaira MacIntyre’a. 
Rzeszów: Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2008. 

Roszyk, Maksymilian. Trzy sposoby podejścia do zagadnienia relatywizmu: A. MacIntyre, 
R. Rorty, P. Boghossian. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2017. 

Schechtman, Marya. The Constitution of Selves. Ithaca: Cornell University Press, 1996. 
Taylor, Charles. Źródła podmiotowości. Narodziny tożsamości nowoczesnej. Tłum. Marcin 

Gruszczyński, Olga Latek, Adam Lipszyc, Agnieszka Michalik, Agnieszka Rostkowska, 
Marcin Rychter, Łukasz Sommer. Warszawa: Wydawnictwo PWN, 2001. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

133 

 

Tugendhat, Ernst. „Jak mamy rozumieć moralność?”. Principia 2001, nr 30–31: 170. 
Zdybel, Jolanta. „Alasdair MacIntyre – narracyjna koncepcja podmiotowości”. W: Studia nad 

ideą podmiotowości człowieka, red. Zdzisław Jerzy Czarnecki. Lublin: Wydawnictwo 
UMCS, 1999. 

Zdybel, Jolanta. Między wolnością a powinnością. Filozofia polityczna Isaiaha Berlina i Alasda-
ira MacIntyre’a. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2004. 

 
 

Summary 
 

The Tradition and the Subject in MacIntyre’s Theory. A Critical Study 
 

The article analyses Alasdair MacIntyre’s philosophical views on the relationship between 
community and tradition and the subject. The author presents MacIntyre’s anti-individualist 
concept related to the ethical dimension of the individual’s actions within the community and 
the importance of tradition and social practices in the constitution of the subject’s identity. Ac-
cording to this concept, moral actions are not isolated from the social context but are condi-
tioned by community values and goals. The author critically analyses the way MacIntyre defines 
the importance of the community as the moral foundation through which man finds his place, 
acquires a subjective dimension and defines his actions. This article aims to show how Mac-
Intyre defines the roles of tradition and community in shaping an individual’s identity and 
character. Additionally, it seeks to highlight some troubling aspects of his philosophy that raise 
questions about specific elements of his ideas. 

 
Keywords: tradition, community, subject, culture, communitarianism, goodness, virtue 

ethics, Alasdair MacIntyre 
 
 

Zusammenfassung 
 

Tradition und Subjekt in der Theorie von Alasdair MacIntyre. Eine kritische Analyse 
 

Der Artikel konzentriert sich auf die Analyse der philosophischen Ansichten von Alasdair 
MacIntyre über die Beziehung zwischen Tradition und Gemeinschaft und dem Subjekt. Der 
Autor stellt MacIntyres anti-individualistische Konzeption vor, die sich auf die ethische Dimen-
sion der Handlungen des Einzelnen innerhalb der Gemeinschaft und die Bedeutung von Tra-
dition und sozialen Praktiken für die Konstitution des Subjekts bezieht. Nach dieser Auffassung 
werden moralische Handlungen nicht isoliert vom sozialen Kontext vorgenommen, sondern 
sind durch die Werte und Ziele der Gemeinschaft bedingt. Der Autor liefert eine kritische Ana-
lyse der Art und Weise, wie MacIntyre die Bedeutung der Gemeinschaft als moralische Grund-
lage bestimmt, durch die der Mensch seinen Platz findet, eine Subjektdimension erhält und sein 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41



Kamil Flaga, Tradycja a podmiot w teorii Alasdaira MacIntyre’a 

134 

 

Handeln definiert. Ziel des Artikels ist es nicht nur zu zeigen, wie MacIntyre die Rolle von Tra-
dition und Gemeinschaft bei der Konstitution des Subjekts und seines Charakters definiert, 
sondern auch problematische Fäden in seiner Philosophie aufzuzeigen, die bestimmte Aspekte 
davon in Frage stellen. 

 
Schlüsselworte: Tradition, Gemeinschaft, Subjekt, Kultur, Kommunitarismus, das Gute, 

Tugendethik, Alasdair MacIntyre 
 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 
 

 
Information about Author: 

 
KAMIL FLAGA, MA, PhD student, Doctoral School of the University of Rzeszów, University 

of  Rzeszów; address for correspondence: ul. Profesora Stanisława Pigonia 1, bud. AO–B2, pok. 159, PL 
35–310 Rzeszów; e-mail: kamilf@dokt.ur.edu.pl 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 28/01/2026 11:41:41

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

