
  

 

27 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 32 (2021) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2021.32.27-51  

 

Polskie doświadczenia  

z dwutorowością edukacji etycznej 

 

 Stefan Konstańczak1 
 https://orcid.org/0000-0001-8911-1257 

 

Autor omawia historyczne doświadczenia związane z próbami wprowadzania do procesu 

wychowania dzieci i młodzieży w polskich szkołach alternatywnej wobec religii edukacji etycz-

nej. Realną szansę powodzenia takich prób stwarzała dopiero możliwość wykorzystania w takiej 

edukacji treści etyki niezależnej sformułowanej przez Tadeusza Kotarbińskiego. Zamiarem au-

tora jest przeanalizowanie problemów, jakie napotykali nauczyciele w okresie tzw. realnego so-

cjalizmu, którzy uważali edukację moralną za nieodłączną część procesu wychowania prowa-

dzonego w szkołach. Na podkreślenie zasługuje zwłaszcza fakt, że mimo niesprzyjających wa-

runków politycznych, kadra nauczycielska dzięki odwołaniu się do przesłania takiej etyki osią-

gnęła niemałe sukcesy wychowawcze. Autor sądzi, że można również odnaleźć szereg analogii 

pomiędzy ówczesną sytuacją w sferze edukacji etycznej a współczesnością. Zdaniem autora, 

warto sięgnąć do tych doświadczeń w celu doskonalenia form tej edukacji we współczesnym 

systemie oświatowym. 

 

Słowa kluczowe: edukacja etyczna, religia, etyka niezależna

 

 

Wprowadzenie 
 

Edukacja etyczna w polskiej oświacie do dziś nie zyskała należnego statusu, 

gdyż zdarza się, że nawet sami filozofowie kwestionują potrzebę jej obecności 
                                                           

STEFAN KONSTAŃCZAK, doktor habilitowany, prof. Uniwersytetu Zielonogórskiego; 

adres do korespondencji: Instytut Filozofii UZ, al. Wojska Polskiego 71A, 65-762 Zielona Góra; 

e-mail: s.konstanczak@ifil.uz.zgora.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

28 

 

w szkołach. Zajmując takie stanowisko, niejako wbrew zdrowemu rozsądkowi, 

niektórzy intelektualiści wyłączają etykę z obszaru nauki, gdyż nie posiada ona 

własnego przedmiotu zainteresowania ani nawet własnej terminologii. Jak można 

zatem nauczać etyki, skoro nie jest ona nauką, a zatem nie ma prawa pretendowa-

nia do roli samodzielnego przedmiotu nauczania? W takiej sytuacji edukacja 

w tym zakresie nie stanowi priorytetu w polskim szkolnictwie. Z takich też powo-

dów, gdy w polskiej oświacie toczy się dyskusja na temat potrzeby prowadzenia 

programowej edukacji etycznej, to jej zwolennicy nie mogą nawet liczyć na to, 

że sami nauczyciele poprą ich zabiegi. W toczących się dyskusjach podkreśla się 

też fakt, że w naszym szkolnictwie nie ma tradycji prowadzenia odrębnej edukacji 

etycznej, a jednak negatywnie nie wpłynęło to na postawy społeczeństwa, nawet 

w chwilach najcięższych prób dziejowych. 

Nie można też zapominać, że w międzywojennej filozofii polskiej także gło-

szono postulaty prowadzenia takiej edukacji w szkołach. Wśród uczniów Kazi-

mierza Twardowskiego głosy kwestionujące naukowość etyki w ogóle nie wystę-

powały. Sam założyciel szkoły zaś był przekonany o nierozerwalnym związku edu-

kacji etycznej z kształceniem ogólnym. W jego mniemaniu, skoro istnieją fakty 

moralne, to musi także istnieć metoda ich badania, a nawet istnieje możliwość 

wpływania na nie. W szkole Twardowskiego etyka pojmowana była bowiem jako 

produkt ludzkiego rozumności, a nie jako coś danego czy może raczej okrywa-

nego. Odkrywca dowolnej etyki, byłby bowiem tylko szczęśliwym znalazcą lub 

kimś, kto z góry wiedział czego szuka. Własny wysiłek intelektualny w takiej sytu-

acji nie byłby nawet konieczny, bo wystarczyłyby rozwiązania gotowe. 

Wedle samego Twardowskiego, zdolność do samodzielnego sformułowania 

zasad etyki stanowiła zwieńczenie edukacji młodego człowieka. Wymagało to jed-

nak wcześniejszej długotrwałej edukacji ogólnej, których finalizacją byłyby do-

piero studia uniwersyteckie. Dlatego sądził, że tylko ludzie wykształceni są w sta-

nie świadomie decydować za siebie i innych. W społeczeństwie stanowią oni tym 

samym intelektualną elitę, która zyskuje prawo nauczania innych w tym zakresie. 

Na wcześniejszych etapach odbywała się więc tylko edukacja, którą nazwał tech-

nologią moralną, gdyż sprowadzała się do mechanicznego przekazywania goto-

wych treści uczniom. Przy takim założeniu edukacja w sferze moralnej metodycz-

nie nie odbiegała więc od nauczania pozostałych dyscyplin. Poglądy Twardow-

skiego na temat edukacji etycznej były konsekwencją jego przekonania, że filozo-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

29 

 

fia jest jednolitą nauką. Stanowi to rezultat wyodrębnienia przez niego trzech ro-

dzajów faktów, które podlegają władzy tylko rozumu. Są to fakty etyczne, este-

tyczne i logiczne. Tylko rozum wydaje o nich sądy, a więc tylko od niego zależą. 

Choć tego rodzaju sądy dotyczą faktów, to rozum musi je oceniać wedle zasady 

przeciwieństwa; coś jest lub czegoś nie ma. Ludzie w zależności od swego wypo-

sażenia biologicznego i intelektualnego mogą być zatem w swych sądach ze sobą 

niezgodni. Twardowski był więc platonikiem, a jego pogląd był tylko uwspółcze-

śnioną wersją platońskiej trójjedni: prawdy, dobra i piękna. Był bowiem przeko-

nany, że musi tak być, bo inaczej teoria ewolucji nie miałaby sensu. Te trzy rodzaje 

faktów podlegają ocenie jednej z władz rozumu:  

 
po pierwsze ocenianie rzeczy ze stanowiska etycznego, na podstawie sumienia; po 

drugie ocenianie rzeczy ze stanowiska estetycznego na podstawie smaku, poczucia 

piękna; po trzecie ocenianie rzeczy ze stanowiska logicznego na podstawie rozumu. 

Każdy z tych trzech rodzajów oceniania obraca się między dwiema ostateczno-

ściami: pierwszy między dobrem a złem, drugi między pięknem a brzydkiem, trzeci 

między prawdą a fałszem1. 

 

Z tego właśnie powodu człowiek musi „szukać etyki”, bo nigdzie jej w postaci 

gotowej nie znajdzie, a możliwość jej wypracowania zależy wyłącznie od tego, czy 

w ogóle się jej poszukuje. Nie wszyscy jednak tego chcą. Jedni z tego powodu, że 

nie potrafią, a inni z czystego wygodnictwa. Skazują się wówczas wyłącznie na na-

śladownictwo, na powielanie tego, co już było i jest znane. Wedle Twardowskiego, 

gdyby wszyscy ludzie tacy byli, to ludzkość nigdy by nie wytworzyła cywilizacji. 

Oczywistym dla niego było, że chcieć to móc, a zatem można pożądać własnych 

rozwiązań wyłącznie wówczas, gdy się potrafi je zaprojektować w postaci celu 

możliwego do osiągnięcia. Wymagało to, w jego przekonaniu, ukończenia całego 

cyklu nauczania, czyli zdobycia wykształcenia na poziomie akademickim. W ten 

sposób moralne postępowanie może być wynikiem albo zewnętrznego nacisku lub 

rezultatem własnego wyboru. Z punktu widzenia celów edukacji jej rezultatem 

powinien być absolwent zdolny do samodzielnego podejmowania decyzji, gdyż na 

uczelni nabył wystarczającej wiedzy pozwalającej przewidywać skutki własnych 

                                                           
1 Kazimierz Twardowski, Rozprawy i artykuły filozoficzne (Lwów: Księgarnia „Książnica 

– Atlas”, 1927), 348. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

30 

 

poczynań. Grupą zawodową, która nabyła dostatecznych kompetencji w takim za-

kresie są nauczyciele, a stąd są oni żywotnie zainteresowani wszelkimi formami 

prowadzenia edukacji etycznej w społeczeństwie. Nic zatem dziwnego, że kształ-

towanie zdolności do postępowania niezależnie od zewnętrznych wzmocnień 

u wychowanków, stanowi podstawowy cel zabiegów edukacyjnych. Rodzi to także 

społeczne zapotrzebowanie na angażowanie do procesów wychowawczych osób, 

które potrafią takim procesem pokierować. 

Sam Twardowski nie zajmował się technologią moralną, ale zajął się nią jego 

uczeń, Tadeusz Kotarbiński. To właśnie jego propozycje, znane pod nazwą etyki 

niezależnej, inspirowały i inspirują pokolenia polskich nauczycieli w pracy na 

rzecz kształtowania charakterów podopiecznych. Wydaje się, że najważniejszą ce-

chą tej propozycji jest optymizm pedagogiczny, który zakłada, że nauczyciel jako 

opiekun spolegliwy, posługując się tylko własnym przykładem, jest w stanie 

wszystkich swoich podopiecznych wyprowadzić na użytecznych członków społe-

czeństwa. Idąc dalej tym tokiem rozumowania, jeżeli ktoś nie osiąga sukcesów pe-

dagogicznych, to znaczy to zarazem, że nie potrafi on stać się takim wzorem dla 

wychowanków. Taka zależność mobilizuje nauczycieli do wytężonych wysiłku i 

staje się także podstawą do oceniania ich przydatności do zawodu. Dla nauczycieli 

etyka niezależna stała się przez to atrakcyjną propozycją dydaktyczną, gdyż za po-

mocą prostych wskazań i nieskomplikowanego języka oferowała duże prawdopo-

dobieństwo osiągnięcia pożądanych efektów wychowawczych.  

Temat poniższego opracowania dotyczy zatem doświadczeń związanych 

z próbami wykorzystania etyki niezależnej w wersji sformułowanej przez Tadeu-

sza Kotarbińskiego w wychowaniu dzieci i młodzieży. Jest to także okazja do prze-

analizowania problemów, jakie napotykali nauczyciele w okresie tzw. realnego so-

cjalizmu, którzy uważali edukację moralną za nieodłączną część procesu wycho-

wania prowadzonego w szkołach. Warto zwłaszcza zwrócić uwagę na fakt, że po-

mimo niesprzyjających warunków politycznych, nauczyciele dzięki wykorzysta-

niu przesłania tej etyki osiągali znaczące sukcesy wychowawcze. Co istotne, sami 

nauczyciele wymieniali się doświadczeniami w tym względzie, zwłaszcza na ła-

mach prasy specjalistycznej. Dzięki temu, ich doświadczenia można wykorzystać 

nawet we współczesnej szkole. Etyka niezależna formalnie wyrosła z „materiali-

stycznego” reizmu Kotarbińskiego i ówcześni decydenci w oświacie nie mieli pod-

staw, by formułować zarzut o jej niepostępowym charakterze. Niemniej, cała 

szkoła lwowsko-warszawska uznawana była za przeciwnika marksizmu, a stąd 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

31 

 

zwolennicy tej etyki otrzymywali wówczas minimalne wsparcie ze strony władz 

oświatowych, przez co w swoich zabiegach mogli liczyć głównie na pomoc spo-

łecznych stowarzyszeń oświatowych – w rodzaju Towarzystwo Kultury Moralnej. 

Można także znaleźć szereg analogii pomiędzy ówczesną sytuacją w sferze eduka-

cji etycznej a współczesnością. Wiele wskazuje na to, że warto sięgnąć do tych do-

świadczeń w celu doskonalenia form takiej edukacji we współczesnym szkolnic-

twie w Polsce. 

 

Okres monopolu edukacji religijnej 

 

Zwolennicy marksizmu zapewne we wszystkich państwach na świecie ulegli 

oświeceniowemu złudzeniu, że wystarczy zlikwidować analfabetyzm, aby religijna 

tradycja samoistnie zanikła. Także w naszym kraju wydawało się, że wystarczy 

upowszechniać oświatę i wszystkim chętnym udostępnić możliwość kształcenia 

na każdym poziomie, aby usunąć ze świadomości społecznej pozostałości kultury 

z poprzedniej epoki. To przekonanie zyskało dodatkowe wsparcie w tezie marksi-

zmu, że baza kształtuje nadbudowę, a zatem przyspieszona industrializacja kraju 

spowodować musi korzystne dla tej ideologii zmiany w tej świadomości. Przeko-

nanie takie musiało być wyjątkowo silne, skoro nie podjęto nawet żadnych prób 

instytucjonalizacji edukacji moralnej młodego pokolenia zgodnie z nowymi po-

rządkami politycznymi. W powojennej Polsce aż do 1948 roku formalnie zatem 

obowiązywało przedwojenne prawo oświatowe, stąd edukacja etyczna dzieci 

i młodzieży odbywała się nie tylko w ramach zajęć z religii – bo w szkołach śred-

nich również na obligatoryjnych zajęciach z filozofii. Co prawda od roku 1945 

nauka religii stała się fakultatywna, ale to rodzice decydowali o tym za swoje 

dzieci. „Minister Oświaty zarządził w okólniku z 13 września 1945 roku, iż nau-

czanie religii ma się odbywać w stosunku do tych uczniów, których rodzice nie 

zadeklarują swojego sprzeciwu”2. Fakultatywność religii w szkołach niczego jed-

nak nie zmieniała, bo władze oświatowe nie zaproponowały nic w zamian i dlatego 

prawie wszyscy rodzice zapisywali swoje dzieci na religię. Paradoks ówczesnej sy-

tuacji w polskiej oświacie polegał na tym, że władze polityczne w ogóle nie do-

                                                           
2 Marek Sobolewski, „Ustawodawstwo laickie w dwudziestolecie Polski Ludowej. Wol-

ność sumienia”, Zeszyty Argumentów 3, nr 2 (1964): 15–16. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

32 

 

strzegały potrzeby prowadzenia edukacji etycznej w szkołach, choćby jako prze-

ciwwagi dla edukacji religijnej. A przecież marksizm postulował kształtowanie no-

wej świadomości społecznej, co stało w jaskrawej sprzeczności z tym, jak wyglą-

dała praktyka oświatowa. Istniała bowiem z każdym rokiem rosnąca grupa dzieci 

i młodzieży, która na zajęcia z religii nie uczęszczała. Żadna instytucja państwowa 

nie miała prerogatyw do prowadzenia zajęć z etyki, a zatem stale powiększała się 

luka w oddziaływaniach wychowawczych. Dlatego to sami rodzice i nauczyciele 

zaczęli postulować wprowadzenie do szkół świeckiej alternatywy dla lekcji religii. 

Celem takiej edukacji miało być uwrażliwianie wychowanków na wartości ważne 

w życiu społecznym, a więc zarazem kształtowanie wewnętrznej instancji ocenia-

jącej, którą utożsamia się z sumieniem. 

Sytuacja zatem wyglądała co najmniej dziwnie, gdyż w kraju toczyła się coraz 

ostrzejsza walka ideologiczna, w której etyce przypisywano znaczącą rolę. Wyglą-

dało jednak na to, że cały ciężar tej walki w sferze edukacji przeniesiono na forum 

uczelni akademickich, niejako walkowerem oddając szkolnictwo powszechne. 

W zasadzie nie podjęto wówczas próby wprowadzenia do programów szkół nawet 

namiastki edukacji etycznej. Taki stan rzeczy da się wytłumaczyć zwłaszcza tym, 

że w marksizm ówczesny w ogóle nie oferował własnej koncepcji etyki. Nie było 

ponadto w Polsce wykształconej kadry marksistowskiej zdolnej do podjęcia tego 

typu problematyki z pozycji filozofii, za którą się opowiadali. Zauważyli to szybko 

przeciwnicy marksizmu, tacy jak ks. Piwowarczyk, wytykający brak w nim prze-

słania etycznego. Nieudolna próba marksistów podjęcia dyskusji na ten temat 

i obrony swej ideologii podjęta przez Adama Schaffa sprowadzała się do wygła-

szania niczym nie uzasadnionych komunałów w rodzaju: „Marksizm posiada swą 

etykę i swą normę etyczną. Jest nią mianowicie postulat postępowania zgodnie 

z interesem proletariatu, czy pośrednio zgodnie z interesami większości narodu”3. 

Prawie nikt w Polsce jednak nie znał wówczas marksizmu, a zatem owe cele nie 

były znane. Pomimo braku przygotowanych kadr najbardziej jednak brakowało 

pomysłów na to, jak zainteresować filozofią młodzież szkolną.  

Sytuację w oświacie zmienia zasadniczo rok 1948. Dawny pracownik Uni-

wersytetu we Lwowie Stefan Mękarski (1895–1985), jeden z najbardziej znanych 

członków Polskiego Towarzystwa Naukowego na Obczyźnie, stwierdził trafnie:  

 

                                                           
3 Adam Schaff, „Ks. Piwowarczykowi w odpowiedzi”, Kuźnica 1, nr 16 (1945): 5. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

33 

 

okres ten, trwający od początku rządów agentury tj. od lata 1945 do jesieni 1948, 

polegał na współistnieniu, a raczej tolerowaniu cech dawnego ustroju wolnościo-

wego obok cech ustroju nowego, mających wedle propagandowej terminologii sta-

nowić «polską drogę do socjalizmu». Ten dualizm […] «demokracji ludowej», miał 

nawet celowo odróżnić ustroje tych krajów od ustroju Związku Sowieckiego 

i świadczyć o rzekomo odrębnej własnej drodze ich rozwoju narodowo-państwo-

wego4.  

 

Od 1949 roku sytuacja ulega zmianie, gdyż wszystkie państwa bloku sowiec-

kiego zaczynają wdrażać w życie zasady polityczne i kulturowe wzorowane na 

ZSRR. Momentem inicjującym takie przemiany w Polsce było połączenie PPR 

i PPS w nową partię – PZPR. Wedle środowisk emigracyjnych: „Grudniowy kon-

gres bolszewików w Polsce w roku 1948 stał się w ten sposób inauguracją stoso-

wania form i zasad systemu bolszewickiego w całości ustroju dzisiejszej Polski”5. 

W wyniku wprowadzenia nowego prawa oświatowego zlikwidowano obligato-

ryjne zajęcia z religii, a przy okazji także filozofię w szkołach średnich. Sytuację 

zmienił bowiem Dekret Prezydenta RP Bolesława Bieruta w sprawie ochrony wol-

ności sumienia i wyznania, który w art. 3 głosił: „Kto w jakikolwiek sposób zmusza 

inną osobę do udziału w czynnościach lub obrzędach religijnych albo ją od tego 

udziału bezprawnie powstrzymuje podlega karze więzienia do lat 5”6. W interpre-

tacji władz oświatowych rozciągało się to także na naukę religii w szkołach, która 

stała się przedmiotem wyboru przez uczniów. 

Okrojenie programu nauczania w szkołach średnich wiązało się z wprowa-

dzeniem w latach 1949–1953 w najstarszych klasach liceum propedeutyki filozofii. 

Okazało się jednak, że władze oświatowe nie potrafiły zabezpieczyć odpowiednio 

przygotowanej kadry dydaktycznej do prowadzenia zajęć z tego przedmiotu. Re-

alizowali je nadal nauczyciele wykształceni w okresie międzywojennym, którym 

później zarzucano, że nie chcą lub nie potrafią włączyć się do nurtu dokonujących 

się przemian społecznych. Mimo to 14 kwietnia 1954 roku doszło do podpisania 

kolejnego porozumienia pomiędzy rządem a Episkopatem, „w którym stwierdza 

                                                           
4 Stefan Mękarski, Prawda o kraju. Referat wygłoszony na Zjeździe Ligi Niepodległości 

Polski w dniu 26 listopada 1949 r. w Londynie (Londyn: Wydawnictwo Czasopisma „Za Wol-

ność i Niepodległość”, 1950), 1. 
5 Tamże. 
6 „Dekret z dnia 5 sierpnia 1949 r. o ochronie wolności sumienia i wyznania”, Dziennik 

Ustaw, nr 45 (1949): poz. 334. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

34 

 

się, że obok szkół z nauczaniem religii, będą w Polsce istnieć także szkoły bez na-

uczania religii”7. W przypadku rezygnacji szkoły z nauki religii rodzice mogli 

przenieść swoje dziecko do szkoły, w której katecheza była prowadzona. Liczba 

szkół, w których usunięto z programów nauczania religię stale rosła, aby w 1954r. 

sięgnąć ok. 18%. Proces ten był wspierany przez władze polityczne i w efekcie „pod 

koniec 1956 roku w 22% szkół nauczano religii jako przedmiotu obowiązko-

wego”8. O tym, czy szkoła prowadziła religię decydowała wola większości rodzi-

ców. 

W zawartym porozumieniu Episkopat ustąpił w wielu swoich postulatach, 

ale władza także. Sądzić należy, że ofiarą tego porozumienia stała się propedeutyka 

filozofii, którą wycofano ze szkół z końcem roku szkolnego w roku 1953. Trzy lata 

później na podstawie porozumienia pomiędzy rządem a Episkopatem Polski na 

fali październikowej odwilży religia ponownie wraca do wszystkich szkół. Zgodnie 

z tym porozumieniem, „dopuszczono ponownie fakultatywne nauczanie religii 

we wszystkich szkołach, w godzinach pozalekcyjnych, bez udziału w tym państwo-

wego personelu nauczającego. Porozumienie to doprowadziło do przywrócenia 

nauczania religii nawet w tych szkołach, w których uprzednio została praktycznie 

zniesiona”9. Porozumienie to obowiązywało zaledwie dwa lata, gdyż już w 1958r. 

„usunięte zostały religijne emblematy, uporządkowany tok procesu religijnego 

nauczania, zlikwidowano religijne praktyki w szkole, usunięto także ze szkół ele-

menty najbardziej fanatyczne pozbawiając zakonników prawa nauczania religii”10. 

Proces rugowania religii ze szkół na nowo nabrał więc rozpędu. W efekcie, w roku 

szkolnym 1960/61 „w wyniku dalszego procesu zeświecczenia szkoły – na 28 ty-

sięcy szkół tylko w 8,5 tysiąca nauczano jeszcze religii”11. Dzieci i młodzież nieu-

częszczające na religię do 1961 r. miały wolne od zajęć godziny – szkoła nie miała 

im nic do zaoferowania w zamian. W tymże samym roku władze oświatowe prze-

prowadziły kolejną reformę szkolną i ustawa sejmowa z 15 lipca 1961 roku osta-

tecznie wyprowadziła religię ze szkół. Minister Oświaty wydał na podstawie tej 

ustawy rozporządzenie na temat organizacji punktów katechetycznych. Państwo 

                                                           
7 Wiesław Mysłek, „Walka o charakter szkoły”, Głos Nauczycielski 47, nr 6 (1964): 4. 
8 Stanisław Markiewicz, „Walka o świecką szkołę w Polsce Ludowej (1945/61)”, Zeszyty 

Argumentów 2, nr 5 (1963): 178. 
9 Sobolewski, „Ustawodawstwo”, 22. 
10 Mysłek, „Walka”, 4. 
11 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

35 

 

traktowało zatem punkty katechetyczne jako instytucje oświatowe, a katechetom 

wypłacano nawet stosowne wynagrodzenie. Wraz ze zmianami statusu nauczania 

religii do szkół średnich ponownie wraca propedeutyka filozofii. Wprowadzając 

ten przedmiot do szkół, zlekceważono po raz kolejny problem braku odpowiednio 

przygotowanych kadr pedagogicznych. W rezultacie, edukacja etyczna została po-

traktowana po macoszemu, bo została zredukowana do tematyki z zakresu logiki, 

ekonomii i zagadnień społecznych. Tak ukierunkowana edukacja filozoficzna nie 

stanowiła żadnej atrakcyjnej oferty konkurencyjnej wobec nauczania religii. Na-

dal zatem edukacja etyczna nie zyskała wsparcia ze strony władz oświatowych. 

Dyskusja o tym, w ramach jakich zajęć prowadzić edukacje etyczną była jed-

nak prowadzona, gdyż nauczyciele uważali to za jeden z najważniejszych proble-

mów w szkołach. Był to też dylemat filozofii marksistowskiej lekceważącej dotąd 

treści moralne. Najpierw w szkołach niepodzielnie panowała religia, a potem, po 

fiasku edukacji filozoficznej, próbowano wprowadzić religioznawstwo specjalnie 

po to, aby religię zwalczać. Postulaty wprowadzenia religioznawstwa do szkół po-

jawiły się na fali głosów wykazujących brak postępów w laicyzacji młodego poko-

lenia, a także z niedostosowania programu propedeutyki filozofii do oczekiwań 

i potrzeb młodzieży12. Co interesujące, w ramach proponowanego religioznaw-

stwa przewidywano prowadzenie bloku tematycznego porównującego etykę 

świecką z etyką religijną. Argumenty, jakie padały na rzecz religioznawstwa, czę-

sto dotyczyły zastąpienie przez nie propedeutyki filozofii: „O ile problematyka fi-

lozoficzna jest niekiedy w rozumieniu społeczeństwa pojmowana jako «wiedza ta-

jemna», to religioznawstwo, odnoszące się obiektywnie do każdej religii, stanowi 

dla słuchacza bardzo interesujący przedmiot”13. Można stąd wysunąć wniosek, że 

proces edukacji młodego pokolenia nie stanowił żadnego priorytetu dla władz po-

litycznych, skoro takie pomysły pojawiały się pomimo ewidentnego fiaska prób 

wprowadzenia edukacji filozoficznej. Niepowodzenie to związane było z brakiem 

odpowiednio przygotowanych kadr pedagogicznych, co w przypadku religio-

znawstwa byłoby jeszcze dotkliwiej odczuwane. 

W najstarszych klasach nowej 8-klasowej szkoły podstawowej wprowadzono 

później wychowanie obywatelskie, ale zajęcia te też nie oferowały problematyki 

                                                           
12 Józef Czerwiński, „Potrzeba religioznawstwa”, Argumenty 4, nr 26 (1961): 5. 
13 Fabian Waligórski, „Religioznawstwo interesuje wszystkich”, Głos Nauczycielski 45, 

nr 37 (1962): 6. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

36 

 

etycznej. Pozostałe dzieci i młodzież także nie były objęte jakąkolwiek formą in-

stytucjonalnego wychowania moralnego. Treści etyczne, w założeniu twórców re-

formy, miały przekazywać zajęcia z języka polskiego. Taki stan rzeczy przetrwał 

aż do roku 1989, gdy religia ponownie wróciła do wszystkich szkół. Z formalnych 

powodów, tak jak została rozporządzeniem ministerialnym usunięta ze szkół, tak 

też na mocy kolejnego rozporządzenia, do szkół powróciła. Bez znajomości uwa-

runkowań historycznych trudno dziś zrozumieć, dlaczego tak ważna kwestia ogól-

nospołeczna została uregulowana na mocy aktu prawnego tak niskiej rangi. 

 

 

Etyka niezależna jako konkurencyjna oferta dydaktyczna 

 

W świetle dotychczasowych rozważań może pojawić się pytanie o stanowi-

sko polskich elit intelektualnych wobec dokonujących się zmian w polskiej oświa-

cie. Trudno bowiem uwierzyć, że tak kontrowersyjne ustalenia nie zaowocowały 

ożywioną dyskusją toczoną w tym gronie. W początkowym okresie w Polsce nie 

było jednak w ogóle warunków do swobodnej wymiany myśli, a wszelkie dyskusje 

były w zarodku tłumione. 

Próba podporządkowania sobie humanistyki przez ówczesne władze poli-

tyczne przybrała wręcz karykaturalny charakter, a wyrazem tego były zwłaszcza 

obrady I Kongresu Nauki Polskiej (29.VI – 2.VII.1951). Humanistów po prostu 

spacyfikowano, a niezależnych i niepokornych odsunięto od możliwości wpływa-

nia na młodzież i społeczeństwo. To wszystko odbywało się w «jedwabnych ręka-

wiczkach», bez procesów politycznych, wyroków, pogromów itp. Nauka polska 

po Kongresie istniała bowiem nadal, ale kierunki jej rozwoju były już ściśle regla-

mentowane przez państwo.  

Instytucjonalne skrępowanie wolności uprawiania nauki szczególnie dotkli-

wie było odbierane przez przedwojenna profesurę, która została ukształtowana 

w warunkach zgoła odmiennych. Tadeusz Kotarbiński, jak wielu jemu podob-

nych, traktował wolność podobnie do klasyków liberalizmu:  

 
kiedy pozwoli się jej zatryumfować, uwolni od zbędnych ograniczeń i arbitralnych 

regulacji, będzie kwitła niejako własnymi siłami. Nie wymaga szczególnych starań, 

nie może też zanadto się rozpleniać. Stanowi swoje własne uzasadnienie, podobnie 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

37 

 

jak tryumf równości był wystarczającym uzasadnieniem, by uznać pasję, z jaką po-

żądają jej ludzie demokracji14. 

 

Warunek dokonania rzeczywistych przemian społecznych widział więc w li-

kwidacji totalitarnych ograniczeń aktywności jednostek. W odróżnieniu od in-

nych ludzi nauki, totalitarnych rozwiązań upatrywał nie tylko w porządku poli-

tycznym państw tzw. realnego socjalizmu, ale także w organizacjach stojących 

w opozycji do niego, jak np. w instytucjach religijnych. Przenosił przy tym swoje 

własne doświadczenia życiowe na płaszczyznę ogólnospołeczną: „Z chwilą zała-

mania się wiary religijnej zaczęło rzucać się w oczy, że przecież naczelne hasło 

etyczne w postaci miłości bliźniego jest nadal słuszne i musi być zatem inne uza-

sadnienie niż jawnie urojony mit religijny”15. Można nawet sądzić, że podobnie 

jak czerpiący z inspiracji Oświecenia pozytywiści był przekonany, że wystarczy 

ludziom przekazać odpowiednią wiedzę, aby ci zaczęli zachowywać się moralnie. 

W przekonaniu Kotarbińskiego, nadmiernie teoretyczny charakter istnieją-

cych doktryn etycznych uniemożliwiał ich zastosowanie w zwykłych codziennych 

sytuacjach życiowych. Dlatego zaproponował nową etykę, która nie miała mnożyć 

wątpliwości na temat trafności dokonywanego wyboru, ale te wątpliwości mini-

malizować. W takim też kierunku należało uwrażliwiać sumienie wychowanków, 

aby zawsze reagowali na niezasłużoną krzywdę innych. Stanowisko takie było 

zgodne z postulatem metodologicznego minimalizmu, który praktykowano 

w szkole Twardowskiego. „Minimalizm jest […] filozofią «rozważnej abstynen-

cji», rozwiązuje jedynie zagadnienia o tyle tylko, o ile jest przekonany, że może je 

rozwiązać w sposób pewny. Przyjmuje więc pewne minimum, na które wszyscy 

się godzą”16. 

Można sądzić zasadnie, że to sytuacja wewnętrzna spowodowała, że z chwilą, 

gdy w ramach Biblioteki Po prostu ukazała się niewielka broszura zatytułowana 

Sprawy sumienia, którą otwierał tekst Zagadnienia etyki niezależnej17, dla wielu 

                                                           
14 Paweł Marczewski, Uczynić wolność nieuchronną. Wątki republikańskie w myśli 

Alexisa de Tocqueville’a (Warszawa: IFiS PAN, 2012), 80. 
15 Tadeusz Kotarbiński, Studia z teorii poznania i filozofii wartości (Wrocław: Ossoli-

neum, 1978), 151. 
16 Ryszard Palacz, Klasycy filozofii polskiej (Zielona Góra: Zachodnie Centrum Organiza-

cji, 1999), 395. 
17 Zob. Tadeusz Kotarbiński, Sprawy sumienia (Warszawa: Książka i Wiedza, 1956). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

38 

 

ludzi nauki i publicystów pojawiła się możliwość uzewnętrznienia długo tłumio-

nej potrzeby dyskusji i wypowiadania się w sprawach dla ludzi najważniejszych. 

Zarówno osoba autora, jak i temat do toczenia takich polemik i dysput nadawały 

się idealnie. Dyskusje i polemiki naukowe, jakie przetoczyły się wówczas w pol-

skich czasopismach i publikacjach naukowych, nie tylko zawierały własne stano-

wiska oponentów, ale także stwarzały wyjątkową okazję do krytyki ówczesnego 

porządku społecznego i politycznego. Z uwagi na społeczne usytuowanie autora 

etyki niezależnej ówczesnym władzom nie było łatwo go krytykować, gdyż był 

uważany za zwolennika materializmu filozoficznego, a ponadto nie można mu 

było zarzucić bierności w sprawach społecznych. Jeszcze przed wojną aktywnie 

występował bowiem przeciwko próbom wprowadzania tzw. getta ławkowego na 

polskich uczelniach oraz był zaangażowany w działalność wolnomyślicielską. 

Władze chciały traktować go jako swego sojusznika, gdyż po wojnie pełnił funkcję 

rektora Uniwersytetu Łódzkiego, a nadto został nawet posłem do sejmu. Tymcza-

sem etyka niezależna w wydaniu Kotarbińskiego nie miała nic wspólnego z mark-

sizmem, a za to wiele z liberalizmem. 

Jeden z czołowych przedstawicieli etyki marksistowskiej w Polsce, Henryk 

Jankowski, w swoim artykule Dlaczego etyka świecka? omawiał trzy wersje etyki, 

jakie, jego zdaniem, dominowały na początku lat 60-tych w Polsce. Były to w jego 

przekonaniu: etyka katolicka, etyka niezależna oraz etyka socjalistyczna. Kryte-

rium rozstrzygnięcia, która z nich jest ofertą najlepszą stanowiło pytanie: „Czy 

dana etyka odpowiada na problemy naszej epoki, pozwala rozstrzygnąć jej kon-

flikty?” Przy analizie etyki katolickiej zarzucał jej anachronizm, sprzyjanie nieto-

lerancji oraz mnożenie podziałów pomiędzy ludźmi. Etyka niezależna spotkała się 

z jego aprobatą, gdyż uważał ją za sprzyjającą integracji społeczeństwa, wspieranie 

postępu, racjonalność oraz podkreślał jej sprzeciw wobec przejawów nietolerancji 

i fanatyzmu18. Jako marksista najwyżej, rzecz jasna, oceniał etykę socjalistyczną, 

niemniej jednak aprobata wskazań etyki niezależnej była jednoznaczna. Marksiści 

mieli bowiem niemały problem ze swoją wersją etyki, gdyż tak naprawdę nikt 

z pierwszego pokolenia polskich marksistów nie był etykiem. Musiało jeszcze 

upłynąć wiele lat, nim zwolennicy nowych porządków byli gotowi do uporządko-

wania tej problematyki i sformułowania jej w postaci jakiejś spójnej koncepcji. 

                                                           
18 Zob. Henryk Jankowski, „Dlaczego etyka świecka?”, Zeszyty Argumentów 1, nr 6 

(1962). 7-11 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

39 

 

Ponadto konfrontacyjny charakter marksizmu powodowałby antagonizmy już na 

poziomie szkoły podstawowej. Nic zatem dziwnego, że nawet w czasach stalinow-

skich nikt nie próbował etyki wprowadzać do szkół. Podejmowane początkowo 

próby wypracowania takiej koncepcji nadawały jej przeteoretyzowany charakter, 

gdyż wiązano je z treściami ekonomicznymi oraz politycznymi.  

Sami marksiści zauważali, że religia w szkole zajmuje pozycję niepodważalną 

z tej choćby racji, że dostarcza dzieciom i młodzieży systemu orientacyjnego 

w świecie wartości, czego żaden inny przedmiot nie realizuje. Znany filozof mark-

sistowski Jerzy Ładyka pisał wprost: „W szkole właściwie jedynie lekcje religii zaj-

mują się sprawami etyki jako określonym przedmiotem. Nie posiadają bowiem 

odpowiednika ze strony przeciwnej”19. Okazuje się zatem, że już wówczas były ta-

kie same problemy z prowadzeniem zajęci z filozofii, jak dziś z etyki. Autor ten 

wspomina, że skoro zajęcia z propedeutyki filozofii obejmują tylko dwie najstarsze 

klasy licealne, to praktycznie żaden nauczyciel, realizując ten przedmiot, nie bę-

dzie w stanie uzyskać pełnego etatu. Przekłada się na nikłe zainteresowanie filo-

zofów zdobywaniem uprawnień do ich prowadzenia, a zatem szkoła skazana jest 

na kadry przyuczone tylko do ich prowadzenia. Po wtóre, autor wskazywał na 

brak odpowiedniego podręcznika do prowadzenia tych zajęć. W efekcie wprowa-

dzenie propedeutyki filozofii było w zasadzie tylko pedagogicznym eksperymen-

tem, który szybko zarzucono. Ministerstwo Oświaty ogłosiło wprawdzie konkurs 

na opracowanie takiego podręcznika, ale nim on został wydrukowany, przedmiot 

już zlikwidowano20. Rozwiązanie problemu z etatem, które zaproponował Ładyka, 

może być także z powodzeniem zastosowane i dziś. Propozycja ta głosiła, „aby 

studenci filozofii robili dodatkowo tzw. półfakultet z dowolnie obranej dyscypliny 

(historia, matematyka). Uzyskaliby w ten sposób prawa nauczania w szkole rów-

nież tego przedmiotu, co rozwiązywałoby trudności z otrzymaniem całego 

etatu”21. Oczywiście, pociągałoby to za sobą stosowne zmiany w programach stu-

diów, które musiałaby dostarczać także kwalifikacji nauczycielskich. Ładyka 

wspomina także o tym, że w Studium Nauczycielskim w Szczecinie uczestniczył 

                                                           
19 Jerzy Ładyka, „Etat etyki świeckiej”, Argumenty 2, nr 48 (1959): 11. 
20 Zob. Jan Legowicz, Propedeutyka filozofii (Warszawa: Państwowe Zakłady Wydaw-

nictw Szkolnych, 1966). 
21 Ładyka, „Etat etyki świeckiej”, 11. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

40 

 

w dyskusji nad referatem o podstawach etyki niezależnej Kotarbińskiego. Dysku-

tanci podkreślali wówczas wagę i potrzebę zajęć z etyki, ale wskazywali również 

na to, że musi prowadzić takie zajęcia ktoś profesjonalnie przygotowany.  

Tadeusz Kotarbiński zdawał sobie jednak sprawę z tego, że jego koncepcje 

pozostaną tylko swoistą deklaracją, jeśli nie zostaną upowszechnione wśród dzieci 

i młodzieży. Ponieważ studia filozoficzne w Polsce z początkiem lat pięćdziesią-

tych zostały znacznie zredukowane i można było je podejmować tylko na Uniwer-

sytecie Warszawskim, utworzył stowarzyszenie pod nazwą Towarzystwo Kultury 

Moralnej (TKM). Choć pierwsze próby jego utworzenia podejmował już w 1945 

roku, to jednak prawdziwy rozkwit przeżywało ono dopiero po 1956 roku, gdyż 

podstawą jego działania została właśnie etyka niezależna. Stowarzyszenie działało 

legalnie w całym kraju, miało swój statut, wydawało swój Biuletyn Informacyjny, 

a co najważniejsze – nie popełniało błędu marksistów, którzy zaniedbali kwestię 

przygotowania merytorycznego nauczycieli do prowadzenia edukacji etycznej.  

Towarzystwo Kultury Moralnej już w latach sześćdziesiątych we współpracy 

z Instytutem Pedagogiki Wydziału Pedagogicznego Uniwersytetu Warszaw-

skiego, Towarzystwem Szkoły Świeckiej, wydawnictwami oraz instytucjami spo-

łeczno-kulturalnymi, ogłosiło i przeprowadziło konkurs na prace o etyce zawodo-

wej nauczyciela. Cel konkursu został precyzyjnie określony: „W celu pogłębienia 

zainteresowań w kierunku etyki zawodowej wśród nauczycielstwa oraz przyjścia 

z pomocą w rozwiązywaniu praktycznych zagadnień wychowawczych”22. Wyniki 

konkursu ogłoszono w Głosie Nauczycielskim. Można dziś się zastanawiać, dla-

czego konkurs dotyczył tylko etyki nauczycielskiej, a pomijał metodykę prowa-

dzenia zajęć, ale stanowiło to pokłosie idei spolegliwego opiekuństwa, na której 

oparta była koncepcja upowszechniania moralnych dyrektyw wśród dzieci i mło-

dzieży. Rolę taką miał spełniać właśnie nauczyciel, którego autorytet musiał być 

niepodważalny. Nic zatem dziwnego, że organizatorzy określając ramy konkursu 

preferowali wskazania odwołujące się do osobistych doświadczeń nauczycieli, do-

tyczące eliminowania negatywnych zjawisk podważających autorytet nauczyciela.  

Atrakcyjność etyki niezależnej nie polegała jednak na tym, że była zamienni-

kiem religii, lecz na tym, że zbijała zasadniczy argument przeciwników prowadze-

nia edukacji filozoficznej, którą uważano za narzędzie do walki z religią. Etyka ta 

                                                           
22 „Konkurs  na p race o etyce  zawodowej nauczyciela”, Głos Nauczycielski 48, nr 4 

(1965): 8. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

41 

 

jednak nie walczyła z religią, tylko starała się wykazać, że jest możliwe prowadze-

nie wychowania moralnego bez potrzeby odwoływania się do religii. Dlatego etyka 

niezależna przez nauczycieli została uznana za atrakcyjną propozycję, gdyż natu-

ralnym wydawało się, że każdy wychowanek chce i powinien zostać porządnym 

człowiekiem. 

Nauczyciele zaangażowani w proces świeckiego wychowania dzieci i mło-

dzieży mieli jeszcze wsparcie ze strony zrzeszeń ateistów i wolnomyślicieli, a także 

organizacji programowo zaangażowanych w proces laicyzacji. Nie mogły się one 

jednak poszczycić większymi osiągnięciami w realizacji celów programowych. Po-

wstałe w 1957 r. Towarzystwo Szkoły Świeckiej (TSŚ) wyraźnie jednak inspirowało 

się etyką niezależną Tadeusza Kotarbińskiego. 

  

 

Nauczycielskie dylematy 

 

Ustawa o rozwoju systemu oświaty i wychowania z 15 lipca 1961 r. wprowa-

dziła 8-klasową szkołę podstawową a problematykę etyczną umieściła w nowych 

programach w ramach wychowania obywatelskiego23. Ustawa deklarowała rów-

nież świecki charakter szkoły. Aktem wykonawczym do tej ustawy było wydane 

wkrótce rozporządzenie ministerialne, które nauczanie religii przeniosło ze szkół 

do sal katechetycznych24. TSŚ przypisywało sobie nieomal wyłączną zasługę w tej 

sprawie, co znalazło wyraz w licznych publikacjach na ten temat. Nie omieszkało 

także pochwalić się swoim tryumfem na łamach Głosu Nauczycielskiego wskazu-

jąc na cel główny, jakim miało być „sprawa wyzwalanie człowieka z atmosfery 

przesądów, ciemnoty i zabobonów”25. Niemniej, były to tylko deklaracje, które nie 

znajdowały potwierdzenia w rzeczywistości. Nie było ponadto żadnej koordynacji 

pomiędzy oddolnym ruchem TSŚ a instytucjami państwowymi. Dla przykładu, 

w szkołach podstawowych reforma programów nauczania przeprowadzona 

                                                           
23 Stanisław Dobosiewicz, „Wychowanie obywatelskie w nowej szkole”, Wychowanie 

Obywatelskie 1, nr 1 (1977): 1–2. 
24 „Zarządzenie Ministra Oświaty z dnia 19 sierpnia 1961 r. w sprawie prowadzenia punk-

tów katechetycznych”, Dziennik Urzędowy Ministerstwa Oświaty, nr 10 (1961): poz. 124. 
25 Helena Robliczkowa, „Akcję laicyzacji poszerzyć i pogłębić”, Głos Nauczycielski 44, 

nr 39 (1961): 3. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

42 

 

w roku 1963 r. problematykę moralną umieściła tym razem w ramach zajęć z ję-

zyka polskiego26.  

Co istotne jednak, dla uniknięcia luki w dziedzinie wychowania moralnego 

powstałej po usunięciu religii ze szkół, na wniosek TSŚ do szkół średnich wpro-

wadzono ponownie propedeutykę filozofii27. Nowy przedmiot miał sferę wycho-

wania moralnego uczynić działalnością instytucjonalną, która miała zagwaranto-

wać zgodność celów ideologicznych z wychowawczymi.  

Nauczyciele postulowali dostosowanie treści etycznych w programach pro-

pedeutyki filozofii do zainteresowań i możliwości percepcyjnych młodzieży. 

Zwracano uwagę na to, że w okresie dojrzewania fizycznego naturalne byłoby 

wprowadzenie treści dotyczących ludzkiej seksualności, tak przecież ważnej w ży-

ciu każdego człowieka. Podkreślano też, że okres dojrzewania intelektualnego 

charakteryzuje się poszukiwaniem odpowiedzi na pytania „jak żyć“ oraz „jak po-

stępować”28. Jest to okres podejmowania wyborów życiowych i zastanawiania się 

nad miejscem, jakie zamierza się osiągnąć w przyszłości. Naturalne byłoby wów-

czas przekazywanie informacji o charakterze orientacyjno-aksjologicznym. 

Na potrzebę edukacji filozoficznej właśnie w takim zakresie zwracali także uwagę 

czytelnicy, którzy mieli za złe władzom oświatowym to, że w czasie, gdy sami byli 

uczniami, nikt nie prowadził z nimi zajęć na tematy filozoficzne29.  

Ciekawe były wypowiedzi uczniów na temat propedeutyki filozofii prowa-

dzonej w ostatnich klasach szkoły średniej. Choć w zasadzie wszyscy podkreślali 

potrzebę tych zajęć, to jednak ich oczekiwania rozmijały się z programem. Kryty-

kowano ją zwłaszcza za bezpośrednią nieprzydatność w przygotowaniu się do ma-

tury, bo jej treści w ogóle na maturze nie występują. Zatem krytyczne głosy pod-

nosiły jej zbędność i zabieranie czasu na to, co dla maturzystów najważniejsze, 

a treści logiki uważano często za zbyt trudne do zrozumienia. Oczekiwano też 

konkretnych informacji, których jednak zajęcia te nie zawsze dostarczały30. 

                                                           
26 Stanisław Dobosiewicz, „Pierwszy rok reformy”, Głos Nauczycielski 46, nr 2 (1963): 3. 
27 Tamże. 
28 Zob. np. Władysław Pluta, „Contra »requiem« propedeutyki filozofii”, Głos Nauczy-

cielski 45, nr 14 (1962): 1. 
29 A.B., „Dlaczego nie było filozofii?”, Argumenty 4, nr 53 (1961): 10. 
30 Gotfryd Pyka, „Pomóc nauczycielom!”, Argumenty 4, nr 5 (1961): 9. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

43 

 

 Sami nauczyciele starali się sobie pomóc na różne sposoby, aby mogli się 

właściwie przygotować do zajęć. „Głos Nauczycielski” przyszedł w sukurs nauczy-

cielom rozpoczynając edycję cyklicznego dodatku Materiały pomocnicze do pro-

gramu samokształcenia nauczycieli „Problemy moralne współczesnego czło-

wieka”. Opracowania w nich zawarte miały pomóc nauczycielom, ale nie wyręczać 

ich, we właściwym przygotowaniu się do zajęć. Obok opracowań merytorycznych 

w rodzaju Świadomość społeczno-moralna a postępowanie człowieka, przygoto-

wywano również publikacje o charakterze indoktrynacyjnym, jak na przykład Re-

ligia jako złudne rozwiązanie problemów moralnych31. 

Rozwiązaniem braku podręczników w pewny zakresie był wypróbowany 

przez „Głos Nauczycielski” sposób dostarczania zwięzłych informacji do tematów 

z etyki przewidzianych w procesie samokształcenia nauczycieli. Mikołaj Kozakie-

wicz publikował w tym czasopiśmie dobrane stosownie do potrzeb dydaktycznych 

krótkie opracowania pod wspólnym tytułem Uwagi o moralności nauczyciela32. 

Co ważne, artykuły Kozakiewicza wykorzystywano nawet na zajęciach ze studen-

tami, co wyraźnie podkreśla ich walory dydaktyczne33. W 1965 roku „Głos Nau-

czycielski” zaczął nawet prowadzić specjalne wkładki Materiały pomocnicze do 

programu samokształcenia nauczycieli, z których wiele dotyczyło zagadnień 

stricte etycznych34.  

Nauczyciele w latach 60-tych znajdowali się jednak w niekomfortowej sytu-

acji, gdyż propedeutyka filozofii nie miała nic wspólnego z tą, którą poznali na 

studiach. Programy zostały zorientowane na popularyzację filozofii marksistow-

skiej, w której wówczas zagadnienia etyczne nie znajdowały się w centrum zainte-

resowania. Przewaga zagadnień z zakresu filozofii przyrody, logiki czy epistemo-

logii czyniły przedmiot trudnym zarówno do wykładania, jak i do odbioru przez 

                                                           
31 „Materiały pomocnicze do programu samokształcenia nauczycieli »Problemy moralne 

współczesnego człowieka«”, Głos Nauczycielski 48, nr 4 (1965). Autorami artykułów byli Cze-

sław Kowal oraz Józef Keller. 
32 Poszczególne tematy były drukowane w kolejnych numerach „Głosu Nauczycielskiego” 

z 1961 roku (numery: 7, 9, 13, 15, 17, 19). 
33 Zob. np. Józef Galant, „Głos pomaga w pracy. Lekcja o moralności nauczycielskiej”, 

Głos Nauczycielski 44, nr 41 (1961): 3. 
34 Dla przykładu w numerze 4 z 1965 roku wkładka dotyczyła tematyki Problemy moralne 

współczesnego człowieka. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

44 

 

młodzież. Szybko pojawiły się więc głosy nauczycieli nawołujących do wzbogace-

nia programu o treści, które szczególnie interesowały ówczesną młodzież, czyli 

o zagadnienia z zakresu etyki i religioznawstwa. „Należy więc w programie więcej 

miejsca poświęcić etyce i religioznawstwu. Trzeba ukazać młodzieży różne sys-

temy etyczne, by bez uprzedzeń zaczęła się interesować etyką świecką, dostrzegała 

jej humanistyczną treść, mogła stwierdzić, że nie jest ona «wymysłem» naszych 

czasów”35. 

Rywalizacja etyki z religią ma więc w polskiej szkole określoną, i to nie zawsze 

pozytywną, konotację. Wyprowadzeniu religii ze szkół towarzyszyła próba wypeł-

nienia luki w oddziaływaniu wychowawczym na młodzież przez wprowadzenie 

obowiązkowego przedmiotu – propedeutyki filozofii. Nie było to w zasadzie 

wprowadzenie, ale przywrócenie tego przedmiotu, gdyż w latach 1949-1953 był 

on już realizowany w szkołach średnich. Program propedeutyki filozofii realizo-

wany od roku 1960 także oddawał wszystkie niedoskonałości programu wcze-

śniejszego, w którym dużo miejsca poświęcono logice, jako tematyce neutralnej 

ideologicznie. Wycofanie z programów szkolnych propedeutyki filozofii było bo-

wiem wynikiem słabości kadrowej marksistów, którzy nie dysponowali wystar-

czającą liczbą przygotowanych merytorycznie nauczycieli do prowadzenia tego 

przedmiotu. Musieli się zdać na absolwentów szkół przedwojennych, którzy nie 

tylko nie znali marksizmu, ale w ogóle nie uznawali go za filozofię.  

Działania władz oświatowych na rzecz wyprowadzenia religii ze szkół spo-

tkały się ponadto z krytycznymi głosami publicystów katolickich. Polemizowali 

oni zwłaszcza z argumentacją stosowaną dla uzasadnienia tego typu działań. Dla 

przykładu, ks. Andrzej Bardecki na łamach Tygodnika Powszechnego wprost za-

rzucił marksistom i państwowym instytucjom oświatowym, że nie mają do zaofe-

rowania społeczeństwu żadnego programu pozytywnego, a ich działalność spro-

wadza się wyłącznie do krytyki stanu istniejącego lub stanów z przeszłości. Ozna-

czało to również krytykę wszelkich prób wyręczenia religii w wychowaniu moral-

nym dzieci i młodzieży. Tylko Kościół, zdaniem autora, miał do zaoferowania po-

zytywny program wychowania moralnego36. Polemiści marksistowscy zarzucali 

natomiast Kościołowi zajęcie wygodnego fotela moralizującego arbitra w każdej 

sprawie, a zatem odwracali ostrze zarzutu w drugą stronę:  
                                                           

35 Pluta, „Contra »requiem« propedeutyki filozofii”, 1. 
36 Andrzej Bardecki,  „Czy klerykalizacja Polski?”, Tygodnik Powszechny 14,  nr 18  

(1960): 2. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

45 

 

 
Kościół w rzeczywistości w życiu praktycznym niczego nie rozwiązuje – zajmuje 

jedynie wygodną pozycję moralisty, który cały ciężar wykonania rzeczywistej pracy 

społecznej i odpowiedzialności wobec ludzi zrzuca na innych. […] Jest to wygodna 

pozycja, pozwalająca gromić i nauczać, grozić i chwalić i beztrosko zajmować się 

abstrakcyjnymi sprawami nieśmiertelnej duszy, łaski bożej, boskiej miłości i nie-

skończoności37. 

 

Dalej polemista starał się wykazać, że oferta wychowawcza Kościoła jest tylko 

mistyfikacją, a więc w nic nie wyposaża człowieka, co mu byłoby pożyteczne 

w rozwiązywaniu realnych problemów życiowych. 

Co istotne, środowiska związane z instytucjami kościoła nie czuły się specjal-

nie zagrożone. Dominowało przekonanie, że: „Laicyzm, zawsze w Polsce słaby, 

w latach ostatnich jeszcze osłabł. Katolicyzm, pomimo bardzo silnej ofensywy ate-

istycznej i pomimo dużych ograniczeń administracyjnych, w ostatnich latach 

wzrósł w siłę”38. 

 

Zakończenie 

 

W przedstawionych rozważaniach terminy edukacja etyczna i edukacja mo-

ralna były używane zamiennie wcale nie dlatego, że są to synonimy, ale właśnie 

dlatego, że w praktyce szkolnej nikt takich rozróżnień nie przeprowadza. Zajęcia 

z etyki miałyby zatem na celu przekazanie odpowiedniego pensum wiedzy, jak 

i kształtowanie wrażliwego sumienia. Człowiek stawałby się moralnym dlatego, że 

dowiedział się, iż tak właśnie należy postępować, choćby nie rozumiał dlaczego. 

Nie uwzględniało to postulatu głoszonego w szkole lwowsko-warszawskiej, 

że edukacja etyczna rozpoczyna się dopiero wówczas, gdy zadaje sobie pytanie 

„dlaczego” i sam potrafi na nie odpowiedzieć. 

Obecne polskie spory o kształt edukacji etycznej młodego pokolenia przypo-

minają w wielu istotnych punktach sytuację z przełomu lat pięćdziesiątych i sześć-

dziesiątych. Spór ten został jakby przeniesiony z płaszczyzny merytorycznej do 

ideologicznej. W istocie bowiem chodzi o to, czy samo nauczanie religii w szkole 

                                                           
37 Dionizy Tanalski, „A jednak klerykalizacja”, Argumenty 4, nr 21 (1961): 8. 
38 Ludwik Stomma, „Katolicyzm polski w chwili obecnej”, Znak 9, nr 2-3 (1957): 114. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

46 

 

nie wyczerpuje już tego, co można byłoby powiedzieć podczas zajęć z etyki. Róż-

nica pomiędzy tym okresem a sytuacją obecną oczywiście istnieje i ma znaczenie 

fundamentalne. Wówczas bowiem to państwo było zaangażowane w ten spór i za 

pomocą działań administracyjnych wspomagało zwolenników uniwersalizmu 

etycznego. Ich zwycięstwo było jednak pyrrusowe, bo tak naprawdę usunąwszy 

religię ze szkół nie wprowadzono w to miejsce etyki tylko zajęcia z propedeutyki 

filozofii a potem nawet z niej zrezygnowano, przenosząc treści etyczne do zakresu 

wychowania obywatelskiego. W taki sposób władze oświatowe milcząco uznały, 

że nie ma wychowania moralnego bez religii. W dyskusjach nad przeszłością edu-

kacji etycznej w polskiej szkole nie można tych doświadczeń zlekceważyć, bo 

obecna sytuacja w wielu momentach przypomina ówczesny stan rzeczy. Nie mó-

wimy bowiem, czego powinniśmy uczyć wszystkie dzieci i młodzież, ale staramy 

się właściwie tylko uzasadniać, dlaczego niektórych mamy prawo uczyć inaczej 

niż pozostałych. Powołujemy się na hasła tolerancji, wolności sumienia, ale nie dla 

wzbogacenia tej edukacji, a tylko po to, aby znaleźć racje uzasadniające własne 

stanowisko.  

Z dzisiejszej perspektywy negowania dorobku okresu PRL aż trudno uwie-

rzyć, że na przełomie lat pięćdziesiątych i sześćdziesiątych toczyła się w Polsce 

dyskusja na temat tego, jak ma wyglądać wychowanie moralne młodzieży. Dysku-

tantów było w zasadzie tylko dwóch, a ich spór dotyczył tego, czy w ogóle istnieje 

jakaś możliwość prowadzenia edukacji etycznej dzieci i młodzieży poza religią, 

a więc bez udziału Kościoła. Stanowisko instytucji religijnych dobitnie wyraził 

kard. Wyszyński w swym kazaniu wygłoszonym 30 czerwca 1957 roku do uczest-

ników I Ogólnopolskiej Pielgrzymki Nauczycielskiej, w którym podkreślił, że or-

ganizacje zrzeszające nauczycieli: „Nie mogą patronować bezbożnictwu, nie mogą 

patronować walce z religią, nie mogą patronować walce o szkołę bez Boga”39. Cho-

dziło rzecz jasna o Związek Nauczycielstwa Polskiego, który jako przybudówka 

jedynych wówczas funkcjonujących legalnie związków zawodowych, wspierał po-

czynania Towarzystwa Szkoły Świeckiej.  

Nauczycielom od lat sześćdziesiątych wydawało się, że znaleźli drogę dla po-

konania tego dylematu, a wydawała nią etyka niezależna, która postulowała usu-

nięcie religii w imię uniwersalizmu etycznego. I na dodatek odwoływała się do 
                                                           

39 Marceli Antoniewicz, Częstochowa. Dzieje miasta i klasztoru Jasnogórskiego, t. 4 (Czę-

stochowa: Urząd Miasta Częstochowy, 2007), 287. Do tego kazania nawiązywał także polemista, 

z pozycji zwolennika świeckości szkoły Tanalski, „A jednak klerykalizacja”, 9. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

47 

 

racji naukowych. Zatem jej postulaty dotyczyły objęcia wszystkich dzieci i całej 

młodzieży powszechną edukacją etyczną, ale choć program wydawał się realny, to 

jednak nigdy nie miał okazji zostać wdrożony w życie oświatowe. Warto zastano-

wić się nad przyczynami dlaczego w klimacie politycznym sprzyjającym przecież 

takim dążeniom, program ten nie został zrealizowany. Wydaje się, że problem nie 

tkwi w tym, czy w ogóle prowadzić edukacje etyczną, ale o to czy w polskich wa-

runkach jest możliwe rywalizowanie w szkole etyki z religią.  

Dziś mamy w pewnym sensie sytuację zbliżoną do tej z lat czterdziestych, 

gdyż edukację etyczną traktuje się jako konkurencję dla nauczania religii. Przeko-

nanie takie jest rozpowszechnione, choć przecież etyka „świecka” (niereligijna) 

upowszechnia w zasadzie ten sam zestaw wartości i norm moralnych. To, co jest 

„dobrem” dla ateisty, niczym się nie różni od dobra pożądanego przez osoby wie-

rzące. Tym bardziej więc wydaje się, że etyka niezależna w wydaniu Kotarbiń-

skiego mogłaby stanowić atrakcyjną propozycję kończącą wieloletni spór, który 

przecież nie toczy się wokół kwestii społecznie ważnych, ale dla zapewnienia sobie 

swoistego monopolu w dziedzinie wychowania młodego pokolenia. Ostatecznie 

bowiem absolwent szkoły dowolnego szczebla, który ukończył cały cykl kate-

chezy, jest wyposażony w takie same wartości, co absolwent, który nigdy nie cho-

dził na zajęcia z religii, ograniczając się tylko do uczestniczenia w zajęciach z etyki. 

Tymczasem sama młodzież jest żywotnie zainteresowana problematyką etyczną 

i z relacji nauczycieli prowadzących zajęcia z przedmiotu wynika, że niemałą 

grupę uczestników ich zajęć stanowi młodzież, która równolegle bierze udział 

w zajęciach z etyki i uczestniczy w katechezie. To młodzi ludzie chcą więc świado-

mie wybierać, czym w życiu się będą się kierować. Nie oznacza to przecież wcale, 

że staną się ateistami, chcą zapewne zasłużyć na miano „porządnego człowieka”, 

co jako program minimum proponuje etyka niezależna Tadeusza Kotarbińskiego. 

Wydaje się zatem, że największym nieszczęściem dla edukacji etycznej 

w szkołach jest jej alternatywność wobec religii oraz fakultatywność. Ciągłość pro-

cesu dydaktycznego wymaga, aby objąć wszystkie dzieci i młodzież jedną z form 

wychowania moralnego. Warto kontynuować rozwiązania, jakie stosuje się w tych 

krajach europejskich, gdzie każdy, kto nie uczęszcza na religię, musi brać udział 

w zajęciach z etyki czy też wychowania moralnego. Przecież etyka nie musi ofero-

wać konkurencyjnej oferty programowej wobec religii, ale usytuowanie zajęć 

z etyki w szkołach jest takie, że w zasadzie nie ma się innego wyboru. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

48 

 

Warto na zakończenie przypomnieć najczęściej wysuwane przez nauczycieli 

postulaty dotyczące usprawnienia wychowania moralnego w szkołach. W zasadzie 

można je sprowadzić do trzech sugestii. Po pierwsze, nie rezygnować z prowadze-

nia studiów na kierunkach przygotowujących nauczycieli do zajęć z filozofii 

i etyki. Rozwiązaniem byłaby „dwufakultetowość” kształcenia nauczycieli 

(np. jednocześnie na kierunkach filozofia i historia), aby mogli sobie zapewnić 

cały etat. Po drugie, dostosowanie treści etycznych w programach propedeutyki 

filozofii do zainteresowań i możliwości percepcyjnych młodzieży. Zwracano 

uwagę na to, że w okresie dojrzewania fizycznego naturalnym byłoby wprowadze-

nie treści dotyczących ludzkiej seksualności. I wreszcie trzeci postulat to nie wal-

czyć z religią, tylko starać się wykazać, że jest możliwe wychowanie moralne bez 

potrzeby uczestniczenia w zajęciach z religii.  

Na koniec trzeba jeszcze podkreślić, że etyka niezależna była w Polsce popu-

larna do momentu upadku realnego socjalizmu. Pomimo popularności w minio-

nych latach, to w Polsce nie ma teraz jej kontynuatorów i nikt nie jest zaintereso-

wany jej upowszechnianiem. Nie można jednak zapominać, że traktowano ją jako 

alternatywę dla religii. W dzisiejszych realiach żadna nieosadzona w programach 

nauczania edukacja etyczna nie jest w stanie skutecznie konkurować z religią, pro-

wadzoną już od przedszkola. 

Decyzje o tym, jak ma wyglądać nauczanie etyki w szkołach nie mają bowiem 

uzasadnień naukowych, lecz są pochodną arbitralnych decyzji politycznych. Tak 

było w przeszłości i nie inaczej jest teraz. Doświadczenia z przeszłości można i na-

leży więc wykorzystać do usprawnienia działalności współczesnej wychowawczej, 

zwłaszcza po to, by uniknąć błędów, które już popełniano. 

 

 

 

Bibliografia 
 

A.B. „Dlaczego nie było filozofii?”. Argumenty 3, nr 53 (1961):  10. 

Antoniewicz, Marceli. Częstochowa. Dzieje miasta i klasztoru Jasnogórskiego, t. 4. 

Częstochowa: Urząd Miasta Częstochowy, 2007. 

Bardecki, Andrzej. „Czy klerykalizacja Polski?”. Tygodnik Powszechny 14, nr 18 (1960): 2-3. 

Czerwiński, Józef. „Potrzeba religioznawstwa”. Argumenty 4, nr 26 (1961): 5. 

„Dekret z dnia 5 sierpnia 1949 r. o ochronie wolności sumienia i wyznania”. Dziennik Ustaw, 

nr 45 (1949): poz. 334. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

49 

 

Dobosiewicz, Stanisław. „Pierwszy rok reformy”. Głos Nauczycielski 46, nr 2 (1963):  3. 

Dobosiewicz, Stanisław. „Wychowanie obywatelskie w nowej szkole”. Wychowanie 

Obywatelskie 1, nr 1 (1977): 1-2. 

Galant, Józef. „Głos pomaga w pracy. Lekcja o moralności nauczycielskiej”. Głos Nauczycielski 

44, nr 41(1961): 3. 

Jankowski, Henryk. „Dlaczego etyka świecka?”. Zeszyty Argumentów 1, nr 6 (1962): 7–11.  

 „Konkurs na prace o etyce zawodowej nauczyciela”. Głos Nauczycielski 48, nr 4 (1965): 8. 

Kotarbiński, Tadeusz. Studia z teorii poznania i filozofii wartości. Wrocław: Ossolineum, 1978. 

Kotarbiński, Tadeusz. Sprawy sumienia. Warszawa: Książka i Wiedza, 1956. 

Legowicz, Jan. Propedeutyka filozofii. Warszawa: Państwowe Zakłady Wydawnictw Szkolnych, 

1966. 

Ładyka, Jerzy. „Etat etyki świeckiej”. Argumenty 2, nr 48 (1959): 11. 

Marczewski, Paweł. Uczynić wolność nieuchronną. Wątki republikańskie w myśli Alexisa 

de Tocqueville’a. Warszawa: IFiS PAN, 2012. 

Markiewicz, Stanisław. „Walka o świecką szkołę w Polsce Ludowej (1945/61)”. Zeszyty 

Argumentów 2, nr 5 (1963): 173–198. 

„Materiały pomocnicze do programu samokształcenia nauczycieli »Problemy moralne 

współczesnego człowieka«”. Głos Nauczycielski 48, nr 4 (1965): 5-8. 

Mękarski, Stefan. Prawda o kraju. Referat wygłoszony na Zjeździe Ligi Niepodległości Polski 

w dniu 26 listopada 1949 r. w Londynie. Londyn: Wydawnictwo Czasopisma „Za 

Wolność i Niepodległość”, 1950. 

Mysłek, Wiesław. „Walka o charakter szkoły”. Głos Nauczycielski 47, nr 6 (1964): 3-4. 

Palacz, Ryszard. Klasycy filozofii polskiej. Zielona Góra: Zachodnie Centrum Organizacji, 1999. 

Pluta, Władysław. „Contra »requiem« propedeutyki filozofii”. Głos Nauczycielski 45, nr 14 

(1962): 1. 

Pyka, Gotfryd. „Pomóc nauczycielom!”. Argumenty 4, nr 5 (1961): 9. 

Robliczkowa, Helena. „Akcję laicyzacji poszerzyć i pogłębić”. Głos Nauczycielski 44, nr 39 

(1961): 3. 

Schaff, Adam. „Ks. Piwowarczykowi w odpowiedzi”. Kuźnica 1, nr 16 (1945): 4-5. 

Sobolewski, Marek. „Ustawodawstwo laickie w dwudziestolecie Polski Ludowej. Wolność 

sumienia”. Zeszyty Argumentów 3, nr 2 (1964): 7–26. 

Stomma, Ludwik. „Katolicyzm polski w chwili obecnej”. Znak 9, nr 2-3 (1957): 106–125. 

Świątkowski, Henryk. Rozdział kościoła od państwa jako instytucjonalne zabezpieczenie 

wolności sumienia. Warszawa: Zarząd Główny TKŚ, 1960. 

Tanalski, Dionizy. „A jednak klerykalizacja”. Argumenty 4, nr 21 (1961): 1, 8-9. 

Twardowski, Kazimierz. Rozprawy i artykuły filozoficzne. Lwów: Księgarnia „Książnica-Atlas”, 

1927. 

Waligórski, Fabian. „Religioznawstwo interesuje wszystkich”. Głos Nauczycielski 45, nr 37 

(1962): 6. 

„Zarządzenie Ministra Oświaty z dnia 19 sierpnia 1961 r. w sprawie prowadzenia punktów 

katechetycznych”. Dziennik Urzędowy Ministerstwa Oświaty, nr 10 (1961): poz. 124. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

50 

 

 

 

 

Summary 

 

Polish Experiences with Dual-Track Ethical Education 

 

The author discusses historical experiences related to the attempts to introduce, as an 

alternative to the teaching of religion, the teaching of ethics to Polish schools. A real chance of 

success of such attempts was created only by the opportunity to employ the principles of inde-

pendent ethics formulated by Tadeusz Kotarbiński. It is the author’s intention to analyze the 

problems encountered by teachers in the period of the so-called “real socialism” who regarded 

moral education as an inseparable part of the process of education at school. It is especially 

worth emphasizing that, despite the unfavorable political conditions, the teaching staff achieved 

considerable educational success by appealing to the message of such ethics. The author believes 

that a number of analogies can be found between the situation of ethical education at that time 

and today. According to the author, it is worth drawing on these experiences in order to perfect 

the form of this education in the contemporary educational system. 

 

Keywords: ethical education, religion, independent ethics 

 

 

 

Zusammenfassung 

 

Polnische Erfahrungen mit der Dualität der ethischen Erziehung 

Der Autor bespricht historische Erfahrungen, die mit den Versuchen zusammenhän-

gen, ethische Bildung als Alternative zur Religion in den Prozess der Erziehung von Kindern 

und Jugendlichen in polnischen Schulen einzuführen. Eine echte Erfolgschance solcher Versu-

che wurde erst durch die Möglichkeit geschaffen, in einer solchen Ausbildung die Inhalte der 

von Tadeusz Kotarbiński formulierten unabhängigen Ethik zu nutzen. Die Absicht des Autors 

ist es, die Probleme zu analysieren, mit denen die Lehrer in der Zeit des sogenannten Realsozi-

alismus konfrontiert waren, die die moralische Erziehung für untrennbaren Bestandteil des in 

den Schulen durchgeführten Bildungsprozesses hielten. Besonders hervorzuheben ist, dass das 

Lehrpersonal trotz ungünstiger politischer Bedingungen dank des Verweises auf die Botschaft 

einer solchen Ethik beachtliche Bildungserfolge erzielt hat. Der Autor glaubt, dass man auch 

eine Reihe von Analogien zwischen der damaligen Situation im Bereich der ethischen Erzie-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05



Stefan Konstańczak, Polskie doświadczenia z dwutorowością edukacji etycznej 

 

51 

 

hung und der Gegenwart finden kann. Dem Autor zufolge lohnt es sich, nach diesen Erfahrun-

gen zu greifen, um die Formen dieser Bildung im modernen Bildungssystem zu vervollkomm-

nen. 

Schlüsselworte: ethische Bildung, Religion, unabhängige Ethik 

 

 

Information about Author: 

 

STEFAN KONSTAŃCZAK, habilitated doctor, professor of University of Zielona Góra; address 

for correspondence: Institute of Philosophy, UZ, 71A Wojska Polskiego Avenue, PL 65-762 Zielona 

Góra;  e-mail: s.konstanczak@ifil.uz.zgora.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:03:05

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

