
  

 

5 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 30 (2020) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2020.30.5-44 

 

Sokrates i problem samopoznania1 

 

 Wasyl Sezemann23 

 
1. 

 

Choć temat prezentowanego eseju jest czysto teoretyczny, to jednak ściśle 

związany z najbardziej aktualnymi zagadnieniami współczesności. Ponowna kry-

tyczna ocena, której podlega obecnie cała kultura europejska, wymaga również 

                                                           
1 [Przypis tłumaczy] Tłumaczenie z oryginału: В. Э. Сеземан, Сократ и проблема 

самопознания, w: Евразийский временник (Евразийское книгоиздательство: Berlin, 1925), księga 

4, 224–267.  
2 [Przypis tłumaczy] Wasyl Sezemann (1884-1963) – filozof urodzony w Wyborgu, ówcześnie na-

leżącym do Finlandii. Jego ojciec był Szwedem, a matka Niemką. Dzieciństwo i młodość spędził w Pe-

tersburgu. Od czasów nauki w niemieckim gimnazjum w Petersburgu przyjaźnił się i pozostawał w sta-

łych relacjach zarówno osobistych, jak i intelektualnych z Nicolaiem Hartmannem. W latach 1903–1909 

studiował na Uniwersytecie Petersburskim filozofię u Mikołaja Łosskiego oraz filologię klasyczną u Ta-

deusza Zielińskiego. Swoje studia filozoficzne kontynuował w Marburgu i Berlinie u neokantystów Her-

manna Cohena, Paula Natorpa oraz Ernsta Cassirera. Studiował także historię sztuki u Heinricha Wölf-

flina. Po powrocie do Rosji przez parę lat uczył na Uniwersytecie w Petersburgu, publikował w czasopi-

smach niemieckich oraz w rosyjskim Logosie. W czasie I wojny światowej służył w armii rosyjskiej. Po 

wojnie przez chwilę wykładał w Rosji, a później w Instytucie Rosyjskim w Niemczech. W 1923 roku, 

między innymi dzięki poparciu Nicolaia Hartmanna, otrzymał stanowisko profesora na Uniwersytecie 

w Kownie na Litwie, który później, po przyłączeniu Wilna z powrotem do Litwy, został przeniesiony do 

Wilna. Pracował tam do czasu zamknięcia uniwersytetu przez nazistów w 1943 roku. W 1950 roku został 

aresztowany i wysłany do gułagu, gdzie spędził 6 lat. Po uwolnieniu wrócił na Uniwersytet w Wilnie, 

gdzie pracował aż do śmierci. Sezemann publikował teksty filozoficzne w trzech językach: litewskim, 

rosyjskim i niemieckim. Jest jednym z reprezentantów zwrotu ontologicznego, mającego miejsce w la-

tach 20-stych XX wieku. Podobnie jak jego rosyjski nauczyciel, Mikołaj Łosski, pracował nad ontolo-

gicznymi postawami naukowej (lecz niepozytywistycznej) psychologii.  

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

6 

 

rewizji problemu poznania. Wiedza stanowi bowiem jedną z głównych sił napę-

dowych współczesnej kultury, a wielu przypisuje jej nawet znaczenie przewodnie. 

Analiza samej natury wiedzy powinna więc rzucić światło na rolę, jaką pełni ona 

w całości życia duchowego i kultury. 

Problem Sokratesa jest jednym z wiecznych i przewodnich problemów kul-

tury europejskiej. W chwilach kryzysu duchowego, podczas którego ponownej 

ocenie i rewizji poddawane są wszystkie osiągnięcia kultury, kwestionowany jest 

jej sens i przeznaczenie, problem ten wciąż ożywa na nowo, wymagając bardziej 

dogłębnego i wyczerpującego rozwiązania. Czym jest droga, którą wyznaczył Eu-

ropejczykowi Sokrates? Czy jest ona drogą prawdy czy fałszu? I co w ogóle oznacza 

fenomen Sokratesa? Czy w ostatecznym rozrachunku stanowi on początek pozy-

tywny czy negatywny? 

Problem ten po raz pierwszy został postawiony przez chrześcijańskich apo-

logetów i Ojców Kościoła. Ujawnił on różnicę zachodzącą pomiędzy dwoma 

głównymi prądami myśli chrześcijańskiej: jednym, który absolutnie zaprzeczał ca-

łej filozofii pogańskiej (a także właściwej jej kulturze intelektualnej), i drugim, 

który [w filozofii tej] upatrywał niezbędnego etapu wstępnego, poprzedzającego 

pełne odkrycie Prawdy chrześcijańskiej. Dla Klemensa Aleksandryjskiego i całej 

platonizującej patrystyki Sokrates jest prekursorem chrześcijaństwa, reprezentan-

tem zawartego w prawdach rozumu objawienia naturalnego; w oczach Tertuliana 

i jego zwolenników jest zaś jednym z heretyków, którego opętał zły „demon”, ku-

szący swoim mędrkowaniem chrześcijańską duszę, pobudzając ją tym samym do 

religijnego samookreślania się i odejścia od jedynej prawdy cerkiewnej. Jednak 

poza swoim aspektem historycznym problem Sokratesa ma jeszcze drugi, ponad-

czasowy aspekt: dotyczy intelektualnego znaczenia początku całej duchowej i re-

ligijnej kultury oraz nieuchronnie prowadzi do pytania o wzajemny stosunek 

wiary i wiedzy, pytania, z którym związane są największe i najgłębsze kryzysy 

świadomości chrześcijańskiej. Czy możliwe jest pełne i bezpieczne rozpłynięcie się 

wiary w wiedzy, które Aleksandryjczycy chcieli widzieć w doskonałej gnozie, czy 

może raczej uznanie pierwszeństwa i autonomii wiedzy zdecydowanie niszczy 

samą podstawę istnienia wiary? 

Religijne znaczenie problemu Sokratesa ukazuje tylko jeden z aspektów, 

jedną ze stron jego ogólnego kulturowego znaczenia. Pierwszym, który to zauwa-

żył, był Hegel. Wskazał on na to, że nauka Sokratesa miała zgubny wpływ na mo-

ralność i świadomość prawa ówczesnej epoki. Jego własny racjonalizm przeszko-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

7 

 

dził mu jednak w odkryciu całej głębi i złożoności tego problemu. W intelektuali-

zmie Sokratesa upatrywał wyższego początku, kierowanego dialektycznym ru-

chem rozwoju historycznego. W bardziej konkretny sposób problem Sokratesa 

postawił Nietzsche; rozważając go w kontekście sztuki. To nowe podejście pomo-

gło mu dojrzeć to, co umknęło Heglowi i wszystkim poprzednikom Nietzschego. 

Intelektualizm Sokratesa jest – w jego oczach – przede wszystkim s i ł ą  n e g a -

t y w n ą , niszczącą największe osiągnięcie ducha antycznego, sztukę tragiczną Aj-

schylosa i Sofoklesa; jest więc zjawiskiem świadczącym o nadchodzącym upadku 

kultury, o wyczerpaniu się jej sił twórczych i wypaczeniu prawdziwych instynktów 

życiowych.  

Chrześcijaństwo stało się religią europejskiego świata dzięki wchłonięciu 

w siebie intelektualnej kultury antyku i wykorzystaniu osiągnięć filozofii antycz-

nej do uzasadnienia i przedstawienia chrześcijańskiej nauki wiary i światopo-

glądu. Jednak zwycięstwo Aleksandryjskiej syntetyzującej myśli nie było całko-

wite. W chrześcijańskiej świadomości wciąż pozostawały żywe tendencje antyra-

cjonalistyczne, które budziły się z nową, a nawet wzmożoną siłą, przy każdym ko-

lejnym rozkwicie życia i twórczości religijnej. Nawet w takim ruchu jak reforma-

cja, w znacznym stopniu kierującym się humanistycznym dążeniem do rozum-

nego samookreślania się osoby, u najsilniejszych religijnie jednostek (np. u Lutra) 

pojawia się niekiedy głębokie, prawie instynktowne, niedowierzanie rozumowi 

i jego siłom twórczym. Czy jednak można, nawet mając to wszystko na względzie, 

wydawać w stosunku do intelektualizmu Sokratesa aż tak surowy wyrok, jak czynił 

to Tertulian i jego zwolennicy, czy może wyrok ten jest jedynie plonem fanatycz-

nego oślepienia oraz niezrozumienia prawdziwej istoty antycznej kultury, błęd-

nego utożsamienia prawdziwej filozofii z bezprzedmiotowym i bezpłodnym pu-

stosłowiem późniejszej szkolnej scholastyki, przeciwko której uporczywie ostrze-

gał swoich wiernych apostoł Paweł (Kol. 2, 84 i inne)? I czy nie jest znamienne, że 

tak samo ambiwalentny stosunek do wiedzy, jaki pojawia się w myśli chrześcijań-

skiej, odnajdujemy już w świadomości mitologicznej? Mity greckie i przypowieści 

biblijne opowiadają o tym w podobny sposób: wiedza ma decydującą rolę w po-

padaniu człowieka w grzech oraz w określeniu jego historycznej i religijnej drogi 

do zbawienia. A jednak bezpośrednia ocena tej decydującej roli wiedzy w obu tych 

przypadkach jest przeciwna. W mitach orfickich grzech oznacza utratę wiary, spo-

wodowaną zapomnieniem przez duszę o Boskim Praźródle, z którym jest ona 
                                                           

4 „Baczcie, aby kto was nie zagarnął w niewolę przez tę filozofię będącą czczym oszustwem, opartą 

na ludzkiej tylko tradycji, na żywiołach świata*, a nie na Chrystusie”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

8 

 

związana całą swą istotą i któremu zawdzięcza swój byt i nieśmiertelność. To za-

pomnienie oddziela duszę od Boga i włącza ją w porządek śmiertelnego i grzesz-

nego bytu cielesnego. Drogą ratunku jest więc odnowienie tej wiedzy i „przypo-

mnienie” tego, co zostało zapomniane przez duszę w momencie podpadnięcia w 

grzech. Tylko dzięki wiedzy dusza się oczyszcza i nabywa zdolności ponownego 

połączenia się z Boskim Pra-źródłem. – Zupełnie inne znaczenie nadają wiedzy 

przypowieści biblijne. Poznanie dobra i zła jest urojonym dobrem, dla którego 

prarodzice ludzkości łamią Boskie przykazanie i zostają wygnani z raju. Poznanie 

dobra i zła nie upodabnia człowieka do Boga, lecz przeciwnie oddala go od Niego, 

nie wyzwala go, lecz pogrąża go w niewoli grzechu. – Jak wytłumaczyć przeciw-

stawność tych dwóch religijnych koncepcji wiedzy i jej znaczenie? Czy można 

uznać ją za zwykły przypadek, kaprys wyobraźni mitologicznej? A jeżeli nie, to czy 

nie odzwierciedla ona jakiejś obiektywnej, obecnej w samym poznaniu, przeciw-

stawności – przeciwstawności dwóch jego stron lub aspektów, tak samo koniecz-

nych i tak samo zakorzenionych w jego istocie? 

 

 

2. 

 

Centralnym punktem filozofii Sokratesa jest, jak wiadomo, nauka o tożsa-

mości dobra i wiedzy, przy czym niewątpliwie pojęciem definiującym nie jest do-

bro, lecz wiedza; nie wiedza jest tutaj utożsamiana z dobrem, ale dobro z wiedzą. 

Można więc dojść do wniosku, że filozoficzne zainteresowania Sokratesa koncen-

trują się na problemie logicznym. Mówi się, że Sokrates jest przede wszystkim 

twórcą logiki, który odkrył po raz pierwszy czyste, niepodporządkowane żadnym 

praktycznym celom, logiczne myślenie. Jego filozoficzny patos jest głównie 

i przede wszystkim patosem fanatyka czystego logicyzmu. To, że poświęcał on 

swoje dyskusje głównie kwestiom moralności i wychowania moralnego, stanowiło 

jedynie ich konkretną treść historyczną, ujawniającą logiczną istotę myślenia. Sa-

mopoznanie (czyli poznanie źródła subiektywnego) jest dla niego tylko drogą do 

poznania pojęć przedmiotowych. Sokrates jest zatem prekursorem nowej kultury 

intelektualnej, a dokładnie: kultury naukowej, która uzyskała później wiodące 

znaczenie w rozwoju życia duchowego świata europejskiego.  

Taka interpretacja intelektualizmu Sokratesa jest jednak nie tylko historycz-

nie błędna, gdyż grzeszy uwspółcześnieniem jego filozoficznych aspiracji, lecz nie 

oddaje również jego najważniejszej cechy. „Czystość” myślenia Sokratejskiego nie 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

9 

 

polega na tym, że jest ono oderwane od wszelkiej treści, lecz na tym, że ma ono 

całkiem szczególną treść – s a m ą  c n o t ę ,  s a m e g o  c z ł o w i e k a  

w  j e g o  c a ł o ś c i .  Jego logika pojęć nie jest autonomiczna, lecz jest jedynie 

próbą w pełni adekwatnego wyrażenia prawdziwie żywego i życiowego sensu jego 

nauki. Sokratesowi nie chodzi przecież o naukowy rozwój człowieka, lecz kieruje 

nim troska o d u s z ę  l u d z k ą , o jej moralne doskonalenie. I tylko z tej troski 

o duszę wyrasta jego logika, niezmiennie zachowująca z nią żywy organiczny 

związek. – W innym wypadku siła wpływu Sokratesa na losy kultury duchowej 

świata antycznego pozostałaby niepojęta, a związek jego nauki z najbardziej ta-

jemniczymi motywami platonizmu byłby niezrozumiały.  

Znaczenie logicznych odkryć Sokratesa sięga oczywiście daleko poza obszar 

bytu moralnego, na którym skupiał on swoje badania i dlatego słusznym pozostaje 

uznanie go za tego, który zapoczątkował czystą myśl naukową. Jednak newral-

giczny punkt jego filozofowania nie zawiera się w tym, lecz polega na swoistym 

połączeniu i zestawieniu pojęć wiedzy i dobra, które próbował wyrazić w para-

doksalnej formule ich nierozerwalnej jedności i tożsamości. Z tego powodu jedy-

nie wyjaśnienie tej formuły w jej całości może odkryć prawdziwy sens Sokratej-

skiego intelektualizmu i ujawnić, na czym polega jego filozoficzne znaczenie, 

w czym tkwi nowatorstwo i nieprzemijalność jego wkładu w duchowe życie ludz-

kości.  

Często twierdzi się, że Sokrates jako pierwszy mówił o autonomii źródła mo-

ralności. Nie wspominając już o tym, że samo pojęcie autonomii nie ma pocho-

dzenia antycznego i pozostaje obce Sokratesowi, jest ono wieloznaczne i stąd rodzi 

się pytanie: w czym zawarta jest swoistość tej okrytej przez Sokratesa autonomii. 

W jaki sposób jest ona wewnętrznie związana z jego rozumieniem wiedzy? Czy 

jego intelektualizm nie kryje poważnego zagrożenia dla autonomii moralności? 

Czy autonomia moralności nie zatraca się w autonomii wiedzy? Wszystkie te trud-

ności związane z pojęciem autonomii w jasny sposób pokazują, że nie może ona 

stanowić klucza do rozumienia nauki Sokratesa. Rozwiązania jego tajemnicy na-

leży szukać w innym miejscu. 

 

 

3. 

 

Jeśli pozostać w kręgu pojęć i myśli, w którym poruszał się sam Sokrates 

i spróbować wydobyć ich sedno, zawarte w formule tożsamości dobra i wiedzy, to, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

10 

 

jak się zdaje, należy wpierw koniecznie wskazać na trzy punkty jego nauki: prze-

ciwstawienie wiedzy prawdziwej mniemaniu, określenie prawdziwego dobra jako 

przedmiotu wiedzy prawdziwej oraz sprowadzenie wiedzy prawdziwej do samo-

poznania. Sokrates przeciwstawia wiedzę prawdziwą, której szuka, mniemaniu so-

fistów; właśnie mniemaniu, a nie fałszowi. Wiedza sofistów stanowi mniemanie, 

dlatego że w swej istocie jest bezprzedmiotowa; nie dociera ona do swojego przed-

miotu, lecz grzęźnie w pół drogi w żywiole słów, zastępując przedmiot jego pozo-

rem – znaczeniem słowa, niezakorzenionego w przedmiocie i z tego powodu 

zmiennego, nieokreślonego i złudnego. Logosowi – słowu Sokrates przeciwstawia 

logos – pojęcie. Pojęcie powinno zabezpieczyć obiektywność czyli przedmioto-

wość wiedzy; nie dzięki sile swojej ogólności – jest to moment wtórny, formalnie 

logiczny, – lecz dzięki temu, że w nim skupia się wiedza, która swoją „intencją”, 

pytaniem, na które odpowiada (co to jest?) skierowana jest na sam przedmiot, na 

jego istotę, wiedza, która, o ile w ogóle się realizuje, rzeczywiście uchwytuje, do-

strzega [przedmiot]. Przedmiotowość wiedzy oznacza więc prawdziwość jej treści. 

A prawdziwość ta jest zarazem także prawdziwą realnością. Według panującego 

w antycznej filozofii poglądu: „podobne poznaje się przez podobne”. Dlatego 

w prawdziwej wiedzy obecny jest także prawdziwy realny przedmiot. Przedmio-

tem tym jest dla Sokratesa sama cnota, samo dobro. Dobro to nie przeciwstawia 

się wiedzy jako coś różnego od jej treści, jako transcendentny wobec niej przed-

miot, lecz samo jest w niej obecne, dlatego, że prawdziwość (przedmiotowość) 

wiedzy oznacza nic innego jak tylko bezpośrednią obecność prawdziwości czyli 

prawdziwego realnego przedmiotu. Dlatego prawdziwa wiedza jest samym do-

brem, jest z nim tożsama. 

Pokazaliśmy w ten sposób związek nauki Sokratesa z główną ideą antycznej 

gnoseologii. Czy związek ten może rzeczywiście usprawiedliwić tożsamość dobra 

i wiedzy? Czy w tym aspekcie intelektualizmu Sokratesa nie kryje się jego we-

wnętrzny niedostatek, to, co jest w nim martwe i co powinno zostać przezwycię-

żone i odrzucone? Nawet jeśli uznamy, że sens prawdziwej wiedzy zawiera się 

w tym, że jej przedmiotem jest prawdziwy byt, to nie wynika stąd jeszcze pełna 

tożsamość bytu i wiedzy. Czy ta formuła Parmenidesa, zawierająca u samych 

swych podstaw petitio principi, swoją arbitralnością nie gwałci zarówno bytu, jak 

i myślenia? Oczywiście, jeżeli rozpatrujemy naukę Sokratesa z punktu widzenia 

samej tej formuły, to łatwo odkryć jej gnoseologiczny niedostatek i niejedno-

znaczność. Ale formuła Sokratesa posiada bardziej konkretny charakter, nie utoż-

samia ona ani bytu z myśleniem, ani dobra z wiedzą; inaczej mówiąc, dla Sokratesa 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

11 

 

kwestia wiedzy sprowadza się w istocie (co sam otwarcie przyznaje, Fajdros, 230, 
C.V.…5) do kwestii p o z n a n i a  m o r a l n e g o , co w oczywisty sposób prowa-

dzi do utożsamienia wiedzy z  s a m o p o z n a n i e m . W tym centralnym pojęciu 

zbiegają się wszystkie ścieżki nauki Sokratesa. I tylko wcześniejsza analiza skom-

plikowanej treści tego pojęcia [samopoznania] może utorować drogę do prawdzi-

wego zrozumienia formuły tożsamości dobra i wiedzy. 

 

 

4. 

 

W jakim więc sensie poznanie dobra jest samopoznaniem i może zostać 

przez nie określone? Przede wszystkim w tym, że każdy poznaje dobro tylko w sa-

mym sobie i przez siebie. Ujawnia to majeutyczna metoda Sokratesa. Poznanie 

dobra zakłada bezpośrednie doświadczenie obecności dobra, czyli prawdziwe mo-

ralne doświadczenie. Doświadczenie to jest wewnętrzne, otwiera się ono przed 

każdym tylko w nim samym i należy tylko do niego. Doświadczenie zewnętrzne 

nie służy za źródło poznania dobra. Albo nie mówi ono o dobru samym nic, albo 

jest doświadczeniem cudzym i dlatego zapośredniczonym, nieprawdziwą znajo-

mością dobra, prawdziwą może stać się tylko za pośrednictwem doświadczenia 

wewnętrznego. W tym sensie, według Sokratesa, cnoty nie można nauczyć; każdy 

może się jej nauczyć tylko sam, czyli za pośrednictwem samopoznania. W tym 

sensie samopoznanie jest rzeczywiście związane z moralną autonomią osoby. Au-

tonomia ta oznacza nic innego jak tylko prawdziwość, samodzielność wewnętrz-

nego doświadczenia dobra, niemożliwość zastąpienia go żadnym innym ze-

wnętrznym lub cudzym doświadczeniem. Właśnie z niej wyrasta ta „autarkia” (sa-

mowystarczalność) doskonale moralnej osoby (mędrca), która w etycznych syste-

mach posokratejskich, a w szczególności w późnym antyku, staje się główną ideą; 

nie można oczywiście zaprzeczyć temu, że nauka samego Sokratesa zawiera pewne 

dążenie do tego ideału samowystarczalnego mędrca. Jednak istota doświadczenia 

moralnego, zakorzeniona w samopoznaniu i ujawniająca się w Sokratejskiej me-

todzie majeutycznej, nie zawiera w sobie tego motywu i dlatego powinna być wy-

raźnie od niego odróżniana. Zgodnie z tym nie można utożsamić autonomii, we 

wskazanym przez Sokratesa sensie, z autonomią Kantowską albo heautonomią 

                                                           
5 [Przypis tłumaczy] Sezemann odwołuje się tutaj najprawdopodobniej do następnego fragmentu 

dzieła Platona: Platon, Fajdros, tłum. Władysław Witwicki (Warszawa: Unia Wydawnicza „Verum”, 

2006), 20: 229 E-230 B.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

12 

 

jako samostanowieniem praktycznego rozumu. Sokratejskie samopoznanie bez-

pośrednio nie ustala żadnego „prawa” moralnego. Sens poszukiwania prawdzi-

wego dobra nie jest tożsamy z poszukiwaniem prawa dobra. Sokratesowi obce jest 

pojęcie powinności jako p r z e c i w s t a w i a j ą c e j  s i ę  osobie wyższej instan-

cji przypisującej jej normę moralnego zachowania. W każdym razie jego zaintere-

sowanie etyczne nie skupia się na tym aspekcie kwestii moralności. Stanie się to 

jasne, gdy przyjrzymy się uważniej doświadczeniu moralnemu, do którego pro-

wadzi droga Sokratejskiego samopoznania. Pojęcie to wymaga rzeczywiście bar-

dziej precyzyjnego rozjaśnienia. Jak w ogóle można rozumieć prawdziwość i bez-

pośredniość wewnętrznego doświadczenia moralnego? Czy warto rozumieć ją 

w taki sposób, że poznaję dobro tylko dlatego, że znajduję je w sobie, czyli realizuję 

w swoim życiu i zachowaniu? Inaczej mówiąc, czy oznacza to, że przedmiotem 

prawdziwego moralnego poznania jestem tylko ja sam i moje moralne czyny i czy 

wynika z tego, że dobro w innym poznaje się tylko wtórnie, w sposób zapośredni-

czony poprzez „analogię” z tym dobrem, które znajduję w sobie samym? Gdyby 

to tak wyglądało i gdyby w tym zawierał się sens Sokratejskiego samopoznania, to 

oczywiście nigdy nie stałby się on duchowym przywódcą i założycielem antycznej 

filozofii moralnej. Jednak cała jego nauka i cała działalność pozostają w sprzecz-

ności z taką interpretacją. W swoich poszukiwaniach prawdziwego dobra, Sokra-

tes nie jest sam i nie pogrąża się tylko w samoanalizie, zwraca się także do innych, 

szuka współrozmówcy, od którego mógłby nauczyć się cnoty i mądrości. To zwró-

cenie się do współrozmówcy nie jest tylko zewnętrznym sposobem, pozostającym 

bez znaczenia dla jego metody samopoznania, lecz jest raczej samo związane 

z istotą tej metody, jest koniecznym do jego konkretnej realizacji. Właśnie w in-

nym albo dokładniej przez innego dobro poznaje się pełniej, głębiej i wyraźniej 

niż w sobie samym. Można nawet powiedzieć, że moralne samopoznanie siebie 

jest w znacznym stopniu uwarunkowane poznaniem dobra w innym. Sokrates 

kierował się właśnie tą wieczną prawdą życia moralnego; świadectwem tego jest 

jego dialogiczna metoda filozofowania. Powstaje więc znowu pytanie, na jakiej 

podstawie Sokrates utożsamiał poznanie dobra z samopoznaniem. Czy jego wła-

sna metoda sama nie obala tej tezy?  

 

 

5. 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

13 

 

Dotarliśmy do najtrudniejszego punktu nauki Sokratesa: zderzają się tutaj ze 

sobą pozytywne i negatywne aspekty jego intelektualizmu, a wraz z tym ujawnia 

się niewystarczalność i nieadekwatność słownych sformułowań jego myśli. Jed-

nak, jak się zdaje, trudności te mogą zostać przezwyciężone, jeżeli tylko podążymy 

za głównymi motywami jego nauki. Sokrates poszukuje poznania prawdziwego 

dobra, czyli takiego dobra, które powinno określić moralne życie człowieka jako 

rzeczywista siła; próbuje uchwycić je przy pomocy swojego logicznego pojęcia do-

bra. Innymi słowy, logiczne określenie dobra jest dla niego drogą lub środkiem do 

ujęcia prawdziwego dobra. Jest to jeden z najważniejszych momentów jego inte-

lektualizmu, o którym będzie jeszcze mowa. Innym, nie mniej istotnym, jest jed-

nak to, że Sokrates utożsamią drogę z celem, logiczne pojęcie dobra z poznaniem 

(albo posiadaniem) prawdziwego dobra. Jest to niewątpliwie najsłabsza strona So-

kratejskiego intelektualizm. Jednak nie należy rozumieć tej tożsamości w sposób 

uproszony. Sokrates nie utożsamia, lecz jedynie n i e  r o z r ó ż n i a  logicznego 

pojęcia dobra od poznania prawdziwego dobra. Dlatego błędem byłoby myśleć, że 

– zgodnie z jego nauką – poznanie prawdziwego dobra jest całkowicie określane 

przez logiczne pojęcie dobra i całkowicie się do niego sprowadza. Znak równości, 

którego używamy w językowym wyrażeniu tego logicznego sformułowania mię-

dzy tymi dwoma momentami, nie może w pełni ukryć przedmiotowego sensu ich 

rozróżnienia. Paradoksalność głównych założeń etyki Sokratejskiej – „nikt dobro-

wolnie, czyli świadomie, nie zachowuje się niesprawiedliwie” i „posiadanie wiedzy 

o dobru jest samo cnotą” – tłumaczy się właśnie tym, że dotyczą one nie logicz-

nego pojęcia dobra, lecz prawdziwego poznania dobra. Prawdziwe poznanie do-

bra wyróżnia się tym, że jest w swej istocie częściową realną partycypacją w dobru, 

częściowym bezpośrednim kontaktem z nim. Dlatego dobro posiada realną rze-

czywistą moc i w swej i s t o c i e  nieuchronnie zmierza do przemiany w cnotę, 

przemiany w działanie moralne. Nie jest to teoria metafizyczna, lecz niewątpliwy 

fakt doświadczenia moralnego. Dobra nie można zobaczyć jak zewnętrznego, 

przeciwstawiającego się nam przedmiotu; dopóki nam się ono przeciwstawia, nie 

poznajemy go bezpośrednio w jego prawdziwej postaci; wiedza o nim jest wtedy 

zapośredniczona znaczeniem jego logicznego pojęcia. Dobro poznaje się w sposób 

prawdziwy jedynie wtedy, gdy chwyta nas ono bezpośrednio, dotyka naszych 

uczuć i woli, stanowi całościowy akt ducha. Na określenie tego swoistego rodzaju 

wiedzy użyto niedawno niezupełnie poprawnego terminu „poznania emocjonal-

nego”. Ważne tutaj nie jest bowiem to, że wiedza ta jest zabarwiona emocjonalnie, 

czyli że przewodzą jej pewnie uczucia i emocje, lecz to, że nie jest ona procesem 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

14 

 

czysto teoretycznym, lecz całościowym aktem ducha. W akcie tym nie da się od-

różnić wiedzy od uczucia (życia emocjonalnego), i uznać jej za dokonujące się za 

jego pośrednictwem i przy jego pomocy samopoznanie6. 

Staje się teraz jasne, dlaczego poznanie dobra, nawet gdyby było poznaniem 

dobra w innym, sprowadza się w swej istocie do samopoznania. Jeżeli dobro po-

znajemy tylko wtedy, gdy wewnętrznie nas dosięga, czyli wchodzi do sfery naszego 

doświadczenia duchowego, to poznajemy je w innym tylko o tyle, o ile rozpozna-

jemy je w sobie jako fakt naszego doświadczenia wewnętrznego. Zrealizowany zo-

staje dzięki temu Sokratejski wymóg samopoznania. Prawdziwość doświadczenia 

moralnego, a wraz z tym poznania dobra, uwarunkowana jest tym, że ma korzenie 

w samopoznaniu. Dodatkowo, ze wskazanych właściwości poznania moralnego 

wyprowadzić można również prawdziwy sens główniej tezy Sokratejskiej etyki: 

tezy o tożsamości wiedzy i dobra, a dokładniej tezy o tożsamości poznania dobra 

i samego dobra. Ponieważ prawdziwe poznanie dobra rodzi się z wewnętrznego 

doświadczenia duchowego, nie jest ono tylko czysto teoretycznym poznaniem, 

lecz również procesem realnym; nawet jeżeli poznanie nie oznacza całkowitego 

przyswojenia sobie samego dobra, to jest jednak pewnym rodzajem uczestnictwa7 

(приобщение) w nim. Oczywiście stopień tego uczestnictwa może być różny. W 

zależności od swojej głębi i intensywności, doświadczenie moralne i poznanie do-

bra będzie bardziej lub mniej adekwatne. Zatem nie każde bezpośrednie poznanie 

dobra porusza całego człowieka do głębi, i tym samym nie każde zamienia się w 

żywą działalność cnoty. Ale ta empiryczna niewspółmierność poznania dobra 

i cnoty nie podważa w żaden sposób tezy Sokratesa. Sokrates szuka bowiem peł-

nego i adekwatnego poznania dobra, które jest takim tylko wtedy, gdy jest zara-

zem pełnym w nim uczestnictwem. Dlatego w swojej idealnej realizacji – czyli 

w swej istocie – bezpośrednie poznanie dobra zbiega się z posiadaniem dobra, 

czyli z samą cnotą.  

                                                           
6 Słuszne rozjaśnienie tej kwestii po raz pierwszy przedstawił Scheler w swoim głównym dziele 

Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Por. jego naukę o intencjonalnych uczuciach 

jako podstawie poznania moralnego („Fühlen und Gefühle“). Por. także Dietrich von Hildebrand „Sitt-

lichkeit und ethische Werterkenntnis“, w: Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung 

5 (1922): 462–602. Pierwszych kroków w tym kierunku dokonał Brentano w swoim artykule Von dem 

Ursprung sittlicher Erkenntnis. W rzeczy samej, takie rozumienie moralnego poznania pozostaje bliskie 

rosyjskiej myśli filozoficznej.  
7 [Przypis tłumaczy] Rosyjski termin приобщение można przetłumaczyć zarówno jako uczest-

nictwo czy partycypacja jak również jako dostosowanie się. Zdecydowaliśmy się na pierwsze tłumacze-

nie, gdyż wydaje nam się ono lepiej oddawać ducha filozofii Sezemanna.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

15 

 

Samopoznanie jako źródło prawdziwego poznania moralnego i poznanie 

moralne jako podstawa realnego uczestnictwa w dobru to najgłębsze motywy na-

uki Sokratesa, które zostały w taki lub inny sposób przejęte prawie przez wszystkie 

szkoły sokratejskie. Jednak tylko w platonizmie zachowały one swoją pierwotną 

czystość i zostały opracowane zgodnie z ich prawdziwym sensem. W neoplatoni-

zmie rozwinęły się we wszechobejmująca filozofię ducha, która wieńczy rozwój 

antycznej spekulacji. Samopoznanie służy tutaj za główną metodę nie tylko po-

znania moralnego dobra, lecz w ogóle całego świata duchowego; wraz z tym za-

czyna się proces realnego „upodobnienia się” (homoiosis) duszy do wyższego bo-

skiego bytu i „wypełnienia jej” prawdziwie realną treścią. W ten sposób podsta-

wowe motywy platonizmu zachowują fundamentalne znaczenie w filozofii chrze-

ścijańskiej. Stanowią one jedno z najważniejszych źródeł religijnej spekulacji 

szkoły aleksandryjskiej, wielkich kapadockich Ojców Kościoła i świętego Augu-

styna. 

 

 

6. 

 

Bezpośredniość i bytowość doświadczenia wewnętrznego mają dla poznania 

dobra jeszcze jedno znaczenie. – Sokratejskie dialogi posiadają pewną cechę, która 

zawsze zaskakuje współczesnego czytelnika, wywołując w nim często uczcie pew-

nego rodzaju przykrości i niedosytu. Pozytywnym zadaniem dialogów jest pozna-

nie prawdziwej cnoty; ale ich wynik w przeważającej części jest negatywny – uzna-

nie przez Sokratesa własnej niewiedzy na temat tego, co to jest cnota. Nieuchron-

nie odnosi się wrażenie, że Sokrates nie tworzy, lecz jedynie burzy. Wprawdzie na 

płaszczyźnie teoretycznej właśnie ta świadomość własnej niewiedzy okazuje się 

płodnym metodycznym punktem wyjścia do wiedzy prawdziwej. Czy można jed-

nak przypisać jej takie same pozytywne znaczenie również w dziedzinie poznania 

moralnego? Czy właśnie tutaj nie odnajdujemy jednej z negatywnych cech Sokra-

tejskiego intelektualizmu? Czy nie zastępuje on w tym miejscu kwestii prawdzi-

wego poznania dobra kwestią jego logicznej (teoretycznej) określoności? – Nie 

wdając się w szczegóły omawianego problemu, wskażemy tylko jeden punkt, który 

ma decydujące znaczenie dla rozpatrywanego aspektu nauki Sokratesa. Świado-

mość własnej niewiedzy jest zawsze wynikiem zaprzeczenia pozornemu mniema-

niu, ujawnienia jego fałszywości, czyli wynikiem rozpoznania jago błędności. Błąd 

w nauce Sokratesa jest porównywany do zła w tej samej mierze, w jakiej wiedza 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

16 

 

jest utożsamiana z dobrem. Dlatego rozpoznanie błędu jest ujawnieniem zła jako 

zła. Jednak formuła tożsamości (zła i niewiedzy albo błędu) nie wyraża tutaj 

w sposób adekwatny głównego sensu nauki Sokratesa; poznanie zła, tak samo jak 

poznanie dobra, zakłada istnienie wewnętrznego moralnego doświadczenia i dla-

tego jest zapośredniczone przez samopoznanie. Poznanie dobra jest jednocześnie 

uczestnictwem w dobru, w tym samym stopniu, w jakim poznanie zła jest jedno-

cześnie niszczeniem zła, wyzwoleniem się z niego. Zło, rozpoznane jako zło, tak 

samo przestaje być złem, jak błąd rozpoznany jako błądzenie przestaje być błądze-

niem. Zło może istnieć tylko pod pozorami dobra, jako coś, co wydaje się być do-

brem. W istocie każdy dąży do dobra i czyni zło jedynie wtedy, gdy uznaje je za 

dobro. Takie rozumienie zła zostaje w pewnym stopniu potwierdzone w doświad-

czeniu moralnym. W jakim stopniu takie rozumienie zła znajduje swoje potwier-

dzenie w doświadczeniu moralnym, a w jakim jest tylko rezultatem intelektual-

nych przesądów, jest szczególnym i skomplikowanym pytaniem, którego rozwa-

żenie wymagałoby osobnych badań. Możemy je pominąć, ponieważ tym, co nas 

tutaj interesuje, jest jedynie wyjaśnienie roli, jaką poznanie zła odgrywa w pozna-

niu dobra; Sokrates interesuje się kwestią zła tylko o tyle, o ile jest ona związana 

z kwestią dobra i jego poznania. Metoda majeutyczna Sokratesa daje całkowicie 

jasną odpowiedz: ujawnienie pierwotnej prawdy i dobra powinno być poprze-

dzone usunięciem z rodzącej duszy wszystkiego, co może przeszkadzać tym naro-

dzinom; główną przeszkodą jest błądzenie czyli zło. Ujawnienie zła jako zła czyni 

niemożliwym pomieszanie go z dobrem. Poznanie zła ujawnia różnicę pomiędzy 

mniemaniem na temat prawdziwego dobra a prawdziwym dobrem. W ten sposób 

poznanie zła nie tyle towarzyszy poznaniu dobra jako jego konieczne następstwo, 

ile samo jest koniecznym momentem poznania dobra. Pozytywne znaczenie po-

znania zła wynika z tego, że w swej istocie jest ono samopoznaniem: nigdzie nie 

poznaje się zła tak głęboko i bezpośrednio jak w sobie samym, ani w jego najbar-

dziej ukrytych podstawach, ani tam, gdzie w najbardziej zwodniczy sposób upo-

dabnia się do dobra. Dla poznania dobra ważne jest także coś innego: tylko dzięki 

poznaniu zła powstaje i umacnia się to wewnętrzne doświadczenie, dzięki któ-

remu możliwe jest prawdziwe poznanie dobra. Poznanie zła w sobie samym jest 

także przezwyciężeniem samego zła, wyzwoleniem duszy od kłamstwa, w którym 

pogrąża go zło. Inaczej mówiąc, poznanie zła w sposób konieczny towarzyszy mo-

mentom moralnego oczyszczenia, duchowego katharsis, koniecznego dla uczest-

nictwa duszy w dobru i dla prawdziwego poznania dobra. Właśnie dlatego, nie 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

17 

 

tylko z perspektywy teoretycznej, lecz również z perspektywy poznania moral-

nego, negatywne wyniki Sokratejskiej majeutyki skrywają w sobie coś bardzo po-

zytywnego: poznanie zła jako negacja zła, – to jedyna możliwa droga do poznania 

dobra; droga wynikająca ze swoistości i absolutności samego dobra. Nie poddaje 

się ono pozytywnemu określeniu; jest bezpośrednio odkrywane przez poznającą 

duszę tylko po jej oczyszczeniu od błędu-zła przez samopoznanie. W ten sposób 

Sokratejska nauka o złu prowadzi ostatecznie do centralnego pojęcia jego etyki: 

pojęcia samopoznania. 

 

 

7. 

 

Dla poprawnego zrozumienia Sokratejskiego intelektualizmu i obiektywnej 

oceny jego ogólnego filozoficznego znaczenia konieczne jest dalsze pogłębienie 

naszej analizy. Należy w szczególności dokładniej zbadać jedną istotną cechę sa-

mopoznania, która do tej pory nie była przedmiotem naszej analizy – j e g o  r e -

f l e k s y j n o ś ć . Zwykle na własność tę nie zwraca się szczególnej uwagi, uważa-

jąc ją za nieistotną dla gnoseologicznej charakterystyki samopoznania; twierdzi 

się, że natura wiedzy nie zmienia się przez to, że przedmiotem poznawanym staje 

się sam podmiot poznania. Taki pogląd na samopoznanie jest jednak częściowo 

nieuzasadniony; w gnoseologii mógł się zakorzenić tylko dzięki temu, że zwykle 

mówiąc o poznawaniu w ogóle od razu ma się na myśli poznanie zewnętrznego, 

przeciwstawiającego się podmiotowi przedmiotu. Jednak dokładna analiza aktu 

samopoznania ujawnia zupełnie inny obraz; pokazuje ona, że pokrywanie się 

przedmiotu z podmiotem w samopoznaniu wyznacza wewnętrzna strukturę 

i gnoseologiczne znaczenie tego ostatniego. Właśnie to, że podmiot, pozostając 

podmiotem, równocześnie odnosi się do samego siebie jako do przedmiotu, zmie-

nia jakościowo charakter zgodności podmiotu z przedmiotem. Ale u Sokratesa, 

a także w klasycznym platonizmie, ten aspekt samopoznania nie ujawnia się. Po 

raz pierwszy refleksyjność samopoznania lub pojęcie samoświadomości pojawia 

się u Arystotelesa w jego nauce o boskim Duchu, którego działalność wyczerpuje 

się w myśleniu samego siebie, a w neoplatonizmie staje się jednym z głównych 

motywów metafizycznej dialektyki Plotyna. Tym niemniej, moment refleksyjno-

ści powinien zostać ujawniony także w nauce Sokratesa, o ile słuszne jest, że zasada 

samopoznania jest naczelnym motorem całej jego filozofii. Być może właśnie 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

18 

 

w tym momencie ukryte są niebezpieczne dla kultury europejskiej negatywne ten-

dencje jego etyki, które wskazywał Nietzsche i inni myśliciele. 

 

 

8. 

 

Filozoficzne zainteresowania Sokratesa nie wyczerpują się w pytaniu: co to 

jest dobro i cnota; są one także nierozerwalnie związane z pytaniem o  j e d n o ś ć  

cnoty. Jedność ta nie jest oczywiście jednością samego poznania cnoty; za jedno-

ścią pojęcia ukrywa się bezpośrednia przedmiotowa jedność samej cnoty, – z jed-

nej strony, jako jedność tej najwyżej i ostatniej instancji lub normy, do której po-

winny być odnoszone i wedle której powinny być oceniane wszystkie nasze dąże-

nia, pragnienia i czyny, a z drugiej strony jako jedność samego życia, kierującego 

się jedną troską – troską o duszę i jej uczestnictwo w dobru. Taka zasadnicza kon-

centracja i siła życia duchowego możliwa jest tylko dzięki refleksyjności samopo-

znania; oczywiście nie w tym sensie, że rodzi się ona refleksyjnie, lecz w tym, że 

tylko refleksyjność ujawnia jej zasadnicze bezwarunkowe znaczenie i zabezpiecza 

możliwość jej nieuchronnej realizacji. Sama istota tej wewnętrznej aktywności, 

która jest właściwa samopoznaniu dzięki jego refleksyjności, zawiera się więc nie 

w samym fakcie skupienia się całego życia wokół jednego centrum, a w tym  j a k  

i  w  j a k i e j  f o r m i e  osiąga się to skupienie. Poznanie jako kryterium dobra 

nie uczestniczy w walce motywów na równi z innymi motywami. Od początku 

zajmuje ono wyróżnioną pozycję w stosunku do nich; nie dlatego, że jest od 

wszystkich tych motywów silniejsze, lecz dlatego, że stanowi wyższy początek, 

który po raz pierwszy określa wartość i znaczenie każdego z nich. Gdy tylko sa-

moświadomość, czyli refleksyjność samopoznania otrzymuje w życiu duchowym 

decydujące znaczenie (a nie pozostaje tylko pochodnym momentem, wtórnym 

odbiciem bezpośredniej świadomości), traci ono swój „jednopłaszczyznowy” 

(„jednoplanowy”) linowy charakter. Dzięki samoświadomości życie duchowe 

otrzymuje pewne stałe i niezmienne centrum, które znajduje się jednak poza stru-

mieniem przeżyć i stanów duchowych. Wszelkie bezpośrednie przeżycia są za-

leżne od tego centrum, w nim odbijają się i kontynuują swoje istnienie w odzwier-

ciedlonej postaci. Życie duchowe z jednopłaszczyznowego (jednoplanowego) staje 

się dwupłaszczyznowe (dwuplanowe). Ta dwupłaszczyznowość nie oznacza jed-

nak po prostu podwojenia bytu duchowego; oznacza ona coś więcej: tylko dzięki 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

19 

 

udziałowi w tej nowej odbitej płaszczyźnie życia, tworzonej przez samoświado-

mość, nasze ja lub dusza we właściwym sensie wychodzi z tego położenia, w któ-

rym była pogrążona w strumieniu przeżyć i skrępowana bezpośrednim realnym 

życiem przed olśnieniem promieniami samoświadomości. Innymi słowy, tylko 

dzięki samoświadomości samo ja odróżnia się od żywiołu życia jako swoisty po-

czątek, jako prawdziwe centrum bytu duchowego i otrzymuje wewnętrzną nieza-

leżność i wolność, która przejawia się głównie w dwóch relacjach: przede wszyst-

kim w przezwyciężeniu przez duszę (czyli „ja”) swojej własnej  o g r a n i c z o -

n o ś c i . W samej świadomości określoności swojego bytu, czyli w świadomości 

określających jego właściwości granic, ukrywa się już możliwość wyjścia (cho-

ciażby jedynie potencjalnego) poza te ograniczenia i przyzwyczajenia w stronę 

nieskończoności. Z drugiej zaś strony, tylko przez świadomość własnej osobliwo-

ści i samodzielności dusza naprawdę „opanowuje” wszystkie faktyczne treści życia 

duchowego i uświadamia je sobie jako własny świat wewnętrzny, który, choć znaj-

duje się w stałym współoddziaływaniu ze światem zewnętrznym, zachowuje swoją 

samoistność i posiada swój własny życiowy rytm i budowę. Jest to prawdziwy 

świat subiektywności, po raz pierwszy ujawniony i potwierdzony przez Sokratesa 

jako samodzielny i niezależny początek. Wszystko, co jest zewnętrzne w stosunku 

do niego jest jedynie surowym materiałem, uzyskującym sens i znaczenie tylko 

dzięki włączeniu do teleologicznej jedności życia wewnętrznego; albo jest powo-

dem dla uzewnętrznienia jego wolnej samoczynnej rzeczywistości. 

Żaden ze wspomnianych tutaj momentów refleksyjności samopoznania (sa-

moświadomości) – jak twierdzimy – nie zostały wskazane przez Sokratesa. Tym 

niemniej są one ukrytym fundamentem i prawdziwą podstawą jego nauki o samo-

poznaniu i tylko dzięki nim można zrozumieć filozoficzne znaczenie jego etycz-

nego stanowiska i wytłumaczyć jego wyjątkowo silny wpływ na dalszy rozwój fi-

lozoficznej etyki, a także całej duchowej kultury antyku. Właśnie w refleksyjności 

samopoznania tkwi ostateczne źródło autonomii moralnej osoby i tego ideału we-

wnętrznej jedności, którym żyła cała antyczna etyka i nad której uzasadnieniem 

i rozwojem pracowały wszystkie posokratejskie szkoły filozoficzne, zaczynając od 

cyników i cyrenaików, a kończąc na stoikach, epikurejczykach i sceptykach, a po 

części nawet neoplatonikach. I wreszcie w refleksyjności sokratejskiego gnothi se-
auton zawarte były już początki tej głębi i subtelności życia duchowego (uwew-

nętrznienia – Verinnerlichung), które zostało otwarte w całości tylko na gruncie 

chrześcijańskim w religijnej świadomości Augustyna i w bliskim mu duchem 

chrześcijańskich myślicieli-mistyków. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

20 

 

9. 

 

Jednak motywy te nie wyczerpują całej treści Sokratejskiej zasady samopo-

znania. Ujawnia się to już dzięki późniejszemu antycznemu ideałowi mędrca, za 

wzór którego uważany był Sokrates. Wręcz przeciwnie, nie można uważać ich za 

zwieńczenie moralnej nauki Sokratesa ani za realizacje tego, czego szukał i do 

czego dążył. Dla ideału mędrca najbardziej charakterystycznym jest jego samowy-

starczalność, jego absolutne odosobnienie; tylko to odosobnienie zapewnia mu 

pełną niezależność od zewnętrznego świata; a niezależność od wszystkiego, co ze-

wnętrzne, stanowi właśnie główny i dominujący moment tej wewnętrznej wolno-

ści, która służy za źródło  r o z k o s z y  (eudajmonii) i moralnego dostojeństwa 

mędrca. W ten sposób tłumaczy się głównie  n e g a t y w n y  charakter ideału we-

wnętrznej wolności, prowadzący do tego, że, jak pokazuje to wewnętrzny rozwój 

postsokratejskich szkół filozoficznych – wszędzie, gdzie motyw autarkii mędrca 

istnieje w czystej postaci – prowadzi do ograniczenia i zubożenia życia ducho-

wego. Takie właśnie ograniczenie i zwieńczenie moralnego ideału jest radykalnie 

obce duchowy Sokratejskiej nauki. Niezależność od zewnętrznego świata jest je-

dynie jedną stroną prawdziwej cnoty i w dodatku nawet nie główną. Najważniej-

sze w samopoznaniu jest to, że zabezpiecza ono samoistność i prawdziwość do-

świadczenia duchowego, względem których autonomia osoby jest jedynie mo-

mentem podporządkowanym. Cały sens autonomii zawiera się właśnie w tym, że 

aktualizuje ona doświadczenie duchowe osoby i doprowadza ją do pełnej i realnej 

rzeczywistości. W autonomii powinny znajdować realizację główne tendencje sa-

mopoznania, wychodzące się od obecnej w nim refleksyjności. Tendencje te, jak 

już widzieliśmy, są dwojakie. Zapewniając wewnętrznemu życiu osoby dwupłasz-

czyznowy (dwuplanowy) charakter, samopoznanie zasadniczo przezwycięża 

ograniczoność. Dlatego w swej istocie samopoznanie, nawet jeśli służy autonomii 

(czyli pewnej samodzielności i niezależności osoby), nie oznacza żadnej zamknię-

tości i odosobnienia bytu indywidualnego. Nie nadaremno przecież sens samopo-

znania widzi Sokrates nie w autonomii (autarkii) mędrca, lecz w poznaniu 

i uczestnictwu w dobru, i tylko uczestnictwem w dobru usprawiedliwia się auto-

nomię osoby. Jednak dobro w jego nauce jest czymś ponadosobowym i ponadin-

dywidualnym nie tylko od strony formalnej jako ogólne pojęcie czy posiadająca 

ogólne znaczenie norma. W innym wypadku nie mogłoby ono zrodzić z siebie 

Platońskiej „idei” jako praobrazu dobra, przez uczestnictwo w której wszelka 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

21 

 

cnota staje się tym, czym jest, czyli prawdziwą realną cnotą. Właśnie dlatego So-

kratejskie samopoznanie nigdy nie pozostaje tylko samym sobą, czyli poznaniem 

duszy, lecz wychodzi poza granice duszy albo, dokładnie mówiąc, otwiera w samej 

duszy, w jej głębi, coś innego i wyższego, czemu sama dusza jest w swym ducho-

wym bycie zobowiązana. W ten sposób w platonizmie samopoznanie rodzi z sie-

bie poznanie idei, a w systemie Plotyna – kończy się samopoznaniem ponadindy-

widualnego rozumu (nous), w którym odzwierciedla się bezpośrednio natura bo-

skiego Absolutu (Jedni). To samo widzieliśmy w chrześcijańskiej filozofii wyrosłej 

z ducha platonizmu: także tutaj tendencja samopoznania do przezwyciężenia sa-

mego siebie nie tylko zostaje zachowana, lecz nawet staje się głównym motywem 

myśli religijnej. „Nie wychodź poza siebie, wracaj do siebie, we wnętrzu człowieka 

znajduje się prawda. Jeśli odkryjesz swoje jestestwo jako zmienne, to p r z e z w y -

c i ę ż y s z  s i e b i e  s a m e g o . Tam podążaj, gdzie płonie samo światło ro-

zumu”. Tak mówi Augustyn. W podobny sposób wypowiada się również Atanazy 

Wielki i Grzegorz z Nyssy. Samopoznanie jest dla nich główną droga do poznania 

Boga. 

 

 

10. 

 

Jednak samopoznaniu właściwa jest jeszcze druga tendencja, ściśle związana 

z pierwszą i nie mniej istotna – jego nakierowanie na prawdziwą realność. Gdyby 

dobro było przedmiotem zewnętrznie przeciwstawiającym się poznającemu pod-

miotowi, to przepaść między poznaniem dobra a samym dobrem byłaby nie do 

przekroczenia; realne dobro zawsze byłoby transcendentne wobec poznania do-

bra. Ale dobro nie jest zewnętrznym przedmiotem i jest dostępne tylko jako fakt 

duchowego doświadczenia wewnętrznego. Oznacza to, że dobro poznaję przez 

siebie zawsze jako coś, co jest wewnątrz mnie, co wchodzi do struktury mojego 

wewnętrznego życia albo raczej jako to, w czym moje ja w większym albo mniej-

szym stopniu realnie uczestniczy. Rozpoznanie dobra w moim realnym doświad-

czeniu jest więc uwarunkowane refleksyjnym samopoznaniem, czyli tym, że pod-

miot i przedmiot poznania są przynajmniej częściowo tożsame, i że podmiot, po-

zostając podmiotem, poznaje siebie tak jakby był przedmiotem. – W tym tkwi fi-

lozoficzne znaczenie samopoznania. Nie jest ono tylko czystą teorią (kontempla-

cją), lecz ma również realną rzeczywistość. Sokrates nie jest więc tylko myślicie-

lem-teoretykiem, lecz również nauczycielem moralności; i w tym, że łączy on 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

22 

 

w sobie tych obu, ujawnia się jego prawdziwe filozoficzne oblicze. Jeżeli wiedza 

filozoficzna ma za swój przedmiot to, co prawdziwie realne i jeśli Parmenidejska 

tożsamość bytu i myślenia nie jest tylko mitologemem, nie jest tylko filozoficznym 

przesądem, lecz wyraża, choćby nie w pełni i nieadekwatnie, pewną wieczną 

prawdę filozoficzną, to właśnie samopoznanie powinno być metodologicznym 

puntem wyjścia, ponieważ tylko w samopoznaniu dana jest bezpośrednio-imma-

nentnie pewna prawdziwa realność. Nie znaczy to jednak, że mój wewnętrzny su-

biektywny świat stanowi jedyną dostępną poznaniu realność. Przecież najbardziej 

istotną cechą samopoznania jest to, że samo wykracza ono poza swoje granice, że 

odkrywa nie tylko naturę samego podmiotu poznającego, lecz coś więcej – cały 

ten świat duchowy, do którego należy podmiot; i dlatego poznanie tego świata 

również jest bezpośrednie, prawdziwe i bytowe, tak samo jako poznanie tego, co 

subiektywne w podmiocie.  

Uznanie gnoseologicznego prymatu samopoznania nie może służyć za 

usprawiedliwienie subiektywnego idealizmu, ponieważ subiektywny idealizm nie 

zawiera podstawowego momentu samopoznania – właściwego mu samoprzekra-

czania. Samopoznanie, jako zwrócenie wzroku poznającego do wewnątrz, jako 

wgłębienie się w swoje ja, nie stanowi granicy, lecz tylko  m e t o d o l o g i c z n y  

p u n k t  w y j ś c i a  poznania. Tak rozumiał je Sokrates, tak rozumiał je cały pla-

tonizm (łącznie z neoplatonizmem) i takie metodologiczne znaczenie zachowało 

ono w spokrewnionej z platonizmem filozofii chrześcijańskiej (w szkole aleksan-

dryjskiej, u Ojców Kapadockich i głównie u Augustyna).  

Podsumujmy naszą dotychczasową analizę. Cóż wynika z niej dla zrozumie-

nia nauki Sokratesa i dla poprawnej oceny jego ogólnego filozoficznego i kulturo-

wego znaczenia? Problematyka sokratyzmu skupia się na jednej kwestii – pozna-

niu prawdziwego dobra (które w platonizmie, rozwijającym myśl Sokratesa, 

zbieżne jest z prawdziwym bytem w świecie duchowym). Prawdziwe dobro jest 

dostępne poznaniu tylko dzięki duchowym przeżyciom samopoznającego się 

podmiotu. Dlatego poznanie prawdziwego dobra zawiera w sobie także uczestnic-

two w dobru i możliwe jest tylko w formie samopoznania. To właśnie jest ogólny 

sens nauki Sokratesa o tożsamości wiedzy i dobra. Jasnym jest więc, że Sokrates 

jest w istocie daleki od takiego rozumienia wspólnej relacji pomiędzy wiedzą i ży-

ciem (bytem), które przeciwstawiałoby je sobie jako coś obcego i tym samym wy-

magałoby podporządkowania całego żywiołu życia jakiemuś obcemu członowi. 

Wręcz przeciwnie, cała siła jego myśli filozoficznej kieruje się na to, aby wiedzę 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

23 

 

zjednoczyć z samym życiem, aby uczynić ją na wskroś życiową, bytową, aby zro-

zumieć ją jako wewnętrzne olśnienie i udoskonalenie samego doświadczenia du-

chowego i tych twórczych sił życiowych, które tworzą i rozwijają kulturę. Jeśli 

z tymi duchowymi dążeniami sokratyzmu związana jest jakaś kultura, to w każ-

dym razie nie [kultura] helleno-chrześcijańska, lecz [kultura] nierozerwalnie 

związana z żywym logosem i jego podwójną naturą, łącząca w sobie świadomość 

swojej empirycznej organiczności ze świadomością nieskończoności (absolutno-

ści) swojej bytowej podstawy. Odrzucić Sokratesa i jego naukę to odrzucić ży-

wotny początek kultury chrześcijańskiej albo uznać, że kultura ta jest u samych 

swych podstaw wynikiem rozkładu i wypaczenia twórczych sił życia duchowego.  

 

 

11. 

 

Jeżeli nawet uznamy nasze wytłumaczenie nauki Sokratesa za prawdziwe, to 

pozostaje jeszcze pytanie, czy rozwiązaliśmy tym samym problemy Sokratesa i so-

kratyzmu w całej ich objętości? Czy uzasadniliśmy intelektualizm Sokratesa oraz 

opinię tych myślicieli, którzy w samej naturze [intelektualizmu] upatrują nega-

tywnych, czyli niebezpiecznych tendencji dla witalnych początków kultury? 

– W rzeczy samej, nasza analiza ujawniła akurat te motywy nauki Sokratesa, które 

mimo, że są wewnętrznie związane z jego intelektualizmem, to same w sobie nie 

mają charakteru intelektualistycznego. Nawet jeśli uznamy, że te formuły, w któ-

rych ujawniła się treść filozofii Sokratesa, nieprecyzyjnie i nieadekwatnie wyrażają 

jej prawdziwy sens – nie można uznać ich tylko za przypadkową zewnętrzną 

formę, która w ogóle nie odzwierciedla istoty jego myśli. Nie można także nego-

wać, że  l o g i c z n e  określenie  pojęcia dobra służyło mu za środek do zapano-

wania nad samym dobrem.  Jak inaczej wytłumaczyć, że Sokrates porównał wie-

dze moralną z wiedzą techniczną, stanowiącą praktyczny dodatek do ogólnych 

praw teoretycznych, i z tego powodu wymagał, by  prawdziwie moralny człowiek 

był „z n a w c ą ” swoich czynów, czyli aby nie tylko zachowywał się w prawidłowy 

sposób, ale także  t e o r e t y c z n i e  uchwytywał prawidłowość swojego zacho-

wania? Tylko na gruncie tych poglądów mógł zrodzić się ten charakterystyczny 

dla Sokratesa racjonalistyczny optymizm i jego niezachwiana wiara we wszechpo-

tęgę logicznego myślenia, rozumu teoretycznego.  

Intelektualizm Sokratesa zawiera się nie w tym, że utożsamia on dobro i wie-

dzę – co wykazała cała poprzednia analiza, lecz w tym, że utożsamia dwa rodzaje 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

24 

 

wiedzy – moralną i logiczną: poznać dobro to, według jego nauki, odkryć logiczne 

pojęcie dobra. To utożsamienie nie polega tylko na prostym nierozróżnieniu 

dwóch pojęć, spowodowanym tym, że obydwa są objęte tym samym ogólnym ter-

minem „wiedza”, lecz ma głębsze korzenie. Logiczna (teoretyczna) wiedza nie wy-

czerpuje się tylko w posiadaniu wiedzy o pewnym przedmiocie; pojawia się ona 

tylko wtedy, gdy zdajemy sobie sprawę z tego, co wiemy, czyli ze struktury i treści 

naszej wiedzy. Oznacza to, że wiedza logiczna jest w swej istocie r e f l e k s y j n a . 

Ale refleksyjna i moralna wiedza jest samopoznaniem. Zatem moment refleksyj-

ności oznacza właśnie ten punkt, w którym dochodzi do połączenia dwóch róż-

nych, i po części również przeciwstawnych stron w nauce Sokratesa – z jednej 

strony intelektualistycznej, z drugiej bardziej podstawowej, którą można by scha-

rakteryzować jako moralno-ontologiczną. W jakiej relacji znajduje się refleksyj-

ność moralnego samopoznania w stosunku do refleksyjności poznania logicz-

nego? 

 

 

 

12. 

 

Pytanie to dotyczy samej istoty samoświadomości i samopoznania. Wyda-

wałoby się, że logiczna refleksyjność ma pierwszeństwo, czyli konstytuuje, ustana-

wia samoświadomość. Rzeczywiście, samoświadomość pojawia się po raz pierw-

szy wtedy, gdy podwajając się jako podmiot poznający przeciwstawiam sobie sie-

bie samego jako przedmiot poznawany i poznaje siebie w takim przedmiotowym 

przeciwstawieniu. Innymi słowy, wydawałoby się, że samoświadomość (i samo-

poznanie) są możliwe tylko tam, gdzie jest już obecne nastawienie przedmiotowe 

i poznawane ja staje się zewnętrznie podobne do przeciwstawianego sobie przed-

miotu, czyli tam, gdzie jest przeze mnie uświadamiane jako coś innego, r ó ż -

n e g o  od poznającego podmiotu. Jednak, gdyby to właśnie tak wyglądało, to nie 

istniałaby żadna możliwość, aby odróżnić samopoznanie (poznanie „ja”) od po-

znania przedmiotu zewnętrznego (poznania „nie-ja”). Rzeczywiście, gdybym po-

znawał swoje ja tylko wtedy i tylko pod warunkiem, że jest mi ono przeciwsta-

wione jako jakiś inny przedmiot, jako nie-ja, to nie mógłbym mieć świadomości 

tego, że przeciwstawia mi się właśnie moje ja, a nie jakiś inny przedmiot, należący 

do dziedziny nie-ja. Samoświadomość jest charakteryzowana nie tylko poprzez 

przeciwstawność, dualizm podmiotu i przedmiotu (jak dowolna świadomość), 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

25 

 

lecz także poprzez jedność i zgodność. Mało tego, jedność podmiotu i przedmiotu 

poprzedza ich przeciwstawność; tylko dlatego, że ich przeciwstawność wyrasta 

z ich jedności, możliwa jest samoświadomość jako poznanie swojego własnego ja. 

Stąd oczywiste jest, że samoświadomość jest zakorzeniona w pewnym specyficz-

nym przed-przedmiotowym i p o z a - p r z e d m i o t o w y m  nastawieniu, 

w którym bezpośrednio uświadamiam sobie siebie jako przeżywający siebie pod-

miot. Jest to podstawa samoświadomości, bez której nie jest ona możliwa. Z dru-

giej strony, samoświadomość może stać się samopoznaniem, czyli poznaniem 

swojego ja w pełnym znaczeniu tego słowa, dopiero wtedy, gdy dokonuje się przej-

ścia od nastawienia przed-przedmiotowego do nastawienia przedmiotowego, 

w którym przeciwstawiam swoje ja samemu sobie jak przedmiot podmiotowi. 

W swoim pierwotnym przed-przedmiotowym stanie samoświadomość nie po-

siada samodzielności, pozostaje immanentna samemu bytowi podmiotu, jawiąc 

się dzięki jego lśnieniu albo dokładniej wewnętrznemu samo-olśnieniu. Staje się 

ona samodzielnym aktem tylko dzięki  n a s t a w i e n i u  o b i e k t y w i z u j ą -

c e m u , które odrywając ją [samoświadomość] od bytu podmiotu i wychodząc 

poza granice bezpośredniego przeżywania ustanawia tym samym znany „dystans” 

pomiędzy naszym ja jako poznającym podmiotem i ja jako poznawanym przed-

miotem, dając jej w ten sposób możliwość kontemplacji siebie z dystansu. Ale na-

stawienie obiektywizujące ma także jeszcze inne znaczenie: po raz pierwszy zabez-

piecza możliwość z a p a n o w a n i a  nad poznaniem, pozwala skupić się na jego 

treści jako poznanym przedmiocie i z tego powodu w sposób naturalny kończy się 

nadaniem rezultatom poznania logicznej, a wraz z tym również słownej formy. 

Refleksyjność, obecna w logicznej i opartej na niej naukowej wiedzy, ma więc cha-

rakter  w t ó r n y  i zakłada obecność przedmiotowego (obiektywizującego) nasta-

wienia. Określoność, którą posiada logicznie sformułowana wiedza, czyli wiedza 

zawarta w sądach i pojęciach, jest zawsze określonością przedmiotu, przeciwsta-

wionego podmiotowi poznającemu jako coś innego i samodzielnego. Dlatego my-

ślenie logiczne jest z konieczności przedmiotowe; nie w tym sensie, że ma w ogóle 

realną treść, lecz w tym, że treść ta jest dana zawsze w nastawieniu przedmioto-

wym. Tylko dzięki swojej przedmiotowości myśl logiczna jest wyrażana w sło-

wach; bowiem słowo może zawierać w sobie tylko to, co dane przedmiotowo i dla-

tego z konieczności uprzedmiatawia nawet to, co nie jest przedmiotowe w swej 

istocie.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

26 

 

W zupełnie inny, bardziej skomplikowany sposób wygląda sprawa refleksyj-

ności poznania moralnego. Poznanie dobra – jak pokazał Sokrates – jest samopo-

znaniem, bowiem wynika w całości z naszego wewnętrznego doświadczenia du-

chowego; doświadczenie to jest dostępne poznaniu właśnie dlatego, że bezpośred-

nio uświadamia się jako nasze własne, czyli należące do samego poznającego ja, 

jest doświadczeniem nieprzeciwstawiającym się mu przedmiotowo, lecz we-

wnętrznie przez niego przeżywanym. Z tej strony czyli od strony swojej doświad-

czalnej podstawy poznanie moralne posiada niewątpliwie pierwotną przed-przed-

miotową refleksyjność niezależną od przedmiotowego nastawienia.  

Jednak na tym pierwszym stopniu refleksyjności poznanie moralne pozostać 

nie może. Dlatego, żeby uzyskać tę realną rzeczywistość, którą przyznaje mu So-

krates, powinno stać ponad życiem i być niezależnym od jego początku, innymi 

słowy, powinno stać się tym panującym centrum, które – jak to już widzieliśmy 

wcześniej – znajduje się w samym życiu, jednak stwarza obok siebie drugą idealną 

płaszczyznę (plan) życia i dzięki tej idealnej płaszczyźnie kieruje także realną 

płaszczyzną bytu moralnego. Pojawienie się tego wyższego centrum życia nie 

może obyć się bez aktów obiektywizujących (uprzedmiatawiających). Tylko zy-

skując swoją własną przedmiotowość, idealna płaszczyzna życia może przeciwsta-

wić się realnej, jako samodzielny i jednakowo aktywny początek, i osiągnąć nie 

tylko niezależność, lecz także panowanie nad nią. Normy i przykazania dobra, 

choć powinny wychodzić z bezpośredniego moralnego doświadczenia, nie mniej 

jednak jako normy i przykazania wynoszą się ponad życie, przedmiotowo mu się 

przeciwstawiają i tylko temu swojemu przedmiotowemu przeciwstawianiu się za-

wdzięczają swoją imperatywną siłę i obowiązywanie. 

W ten sposób moralne poznanie (Sokratejskie samopoznanie) dla swojej peł-

nej aktualizacji powinno dostosować się również do tej wtórej refleksyjności, która 

uzasadniona zostaje przez nastawienie obiektywizujące, czyli tej samej refleksyj-

ności, którą posiada wiedza logiczna. Ta refleksyjność wiedzy logicznej stanowi 

drugi stopień tej dwustopniowej refleksyjności właściwej poznaniu moralnemu. 

Ta dwustopniowość refleksyjności ma decydujące znaczenie dla struktury pozna-

nia moralnego; czyni ona zrozumiałą podwójność tych podstawowych tendencji, 

określających jego istotę: z jednej strony tendencji do s a m o o p a n o w a -

n i a , –  oznaczającej, że samopoznanie po raz pierwszy okrywa duchowy świat 

jako odrębną, samodzielną dziedzinę bytu, aktualizuje ją w życiu jednostki, oswaja 

[jednostkę] z istnieniem tej [dziedziny bytu] i jej istotowymi związkami, a z dru-

giej strony – tendencji do  s a m o a l i e n a c j i ;  bowiem tylko uprzedmiatawiając 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

27 

 

rozpoznane w nas samych dobro, rzutując je na przeciwstawny nam świat ideal-

nych norm i przykazań, czyli a l i e n u j ą c  je od siebie, od swojego bezpośred-

niego życia, zapewniamy mu możliwość aktywnego działania na nasz realny byt 

i nieograniczone panowanie nad całym życiem wolitywnym i emocjonalnym. Od 

współzależności dwóch wskazanych tendencji zależy również wewnętrzny rozwój 

moralnego poznania (samopoznania). W celu rozjaśnienia tej współzależności, 

przyjrzymy się teraz szczegółowo tej drugiej tendencji – tendencji do samoaliena-

cji. 

 

 

13. 

 

Tendencja ta wynika z nastawienia obiektywizującego, które jak to już zo-

stało wskazane, jest charakterystyczne dla wiedzy logicznej (logicznej refleksji). 

Refleksja logiczna zmienia wiedzę w odrębny przedmiot; uprzedmiotowienie wie-

dzy dokonuje się poprzez jej logiczne sformułowanie i nadanie jej słownej (gra-

matycznej) formy. W ten sposób wyłania się idealna dziedzina wiedzy, różna i od-

dzielna od dziedziny bytu realnego. W swoim znaczeniu i treści dziedzina wiedzy 

jest całkowicie uwarunkowana dziedziną bytu realnego, czyli tym realnym przed-

miotem, do którego wiedza się odnosi; i dlatego w istocie wiedza nie powinna za-

wierać w sobie nic więcej niż to, co zawiera się w samym przedmiocie. Tworząc 

ten osobliwy przedmiot, wiedza jest w stosunku do pierwotnego realnego przed-

miotu, przedmiotem wtórnym, odzwierciedlonym. Jednak, o ile wiedza stanowi 

samodzielną fenomenalną realność, niepodobną do bytu realnego, charaktery-

styczny rodzaj przedmiotowości, którego różnicujące właściwości są określone 

przez tworzące go obiektywizujące nastawienie i który istnieje oraz rozwija się 

zgodnie z własnymi wewnętrznymi prawami i zasadami, to mimo, że [te prawa 

i zasady] ostatecznie sprowadzają się do właściwości samego bytu (pierwotnego 

przedmiotu), mają jednak również swoją własną osobliwą strukturę; są to przede 

wszystkie prawa i zasady tzw. logiki formalnej (decydujące o strukturze logicznej 

myśli i jej elementów, pojęć, sądów itp.), są nimi również metodologiczne źródła 

wiedzy naukowej itp. 

Między bytem realnym (pierwotnym przedmiotem) a uprzedmiotowioną 

(logicznie ukształtowaną) wiedzą tworzą się w ten sposób bardzo swoiste i skom-

plikowane relacje. Po to, aby zostać wiedzą w pełnym sensie tego słowa, aby rze-

czywiście opanować byt, wiedza musi wyjść od bytu, i powinna wyjść poza i ponad 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

28 

 

swój przedmiot i poprzez akt samoobiektywizacji uzyskać swoją własną, różną od 

bytu, przedmiotowość. Innymi słowy, pełną b y t o w o ś ć  wiedzy można uzy-

skać tylko za cenę jej  m e o n i c z n o ś c i  (niebytowości).  

Główne zadanie teorii wiedzy sprowadza się do tego, aby określić, jak po-

winna wyglądać relacja między tymi dwoma przeciwstawnymi momentami 

w prawdziwej wiedzy. Bowiem w momencie meoniczności, przy niewłaściwym 

jego rozumieniu, ukrywa się dla wiedzy poważne niebezpieczeństwo. Świadczy 

o tym cała historia filozofii i nauki, a zwłaszcza głębokie przesądy i zabobony, 

które panowały i po części jeszcze wciąż panują w teorii wiedzy. Jeżeli pominiemy 

różnice pomiędzy pierwotnym przedmiotem (bytem) a wtórnym przedmiotem 

(zobiektywizowaną wiedzą) – a zrobić to jest bardzo łatwo – i uznamy formę 

przedmiotowości wiedzy za formę przedmiotowości bytu8, to niewątpliwie tym 

samym struktura wiedzy oraz właściwe jej prawidłowości i relacje zostają przypi-

sywane samemu bytowi i w rezultacie okaże się, że rzeczywiście ordo et connexio 
rerum idem est atque ordo et connexio idearum9. Istota racjonalizmu sprawdza 

się do takiego zastąpienia struktury i prawidłowości samego bytu strukturą i pra-

widłowościami skierowanej na niego (uprzedmiotowionej) wiedzy. 

Do jeszcze głębszych i poważniejszych wypaczeń doprowadza nieprawi-

dłowe wytłumaczenie momentu meonicznego w dziedzinie poznania moralnego 

(i w ogóle poznania świata duszy i ducha). Przenosząc strukturę i właściwości wie-

dzy zobiektywizowanej na byt moralny, który stanowi jej treść, nie dokonujemy 

podmiany jednego przedmiotu (pierwotnego) innym (wtórnym, odzwierciedlo-

nym), ale podmiany nieuprzedmiotowego bytu (duszy i ducha) przedmiotową 

wiedzą o nim. W tej uprzedmiotowionej postaci byt ten traci niewątpliwie swoje 

własne oblicze i upodabnia się do przedmiotów nauk przyrodniczych, czyli do 

tych przedmiotów, których poznanie zasadza się na nastawieniu obiektywizują-

cym. Na tym polega petitio principii wszelkich prób czystego przyrodniczego 

opisu i wyjaśnienia zjawisk dotyczących duszy i ducha: wychodzą one od nasta-

wienia poznawczego, które od razu niszczy właśnie wyróżniające, istotowe cechy 

                                                           
8 [Przypis tłumaczy] W oryginale ten fragment brzmi: „и принять предметность знания, 

в форме которой нам дана предметность бытия, за эту последнюю” (strona 250), co dosłownie zna-

czy: „i uznamy przedmiotowość wiedzy, w formie, w której jest na dana przedmiotowość bytu, za tę 

ostatnią”. Takie dosłowne tłumaczenie tego fragmentu utrudnia jednak zrozumienie sensu całości zda-

nia, dlatego zdecydowaliśmy się na tłumaczenie mniej dosłowne, za to lepiej oddające istotę rzeczy.  
9 „Porządek i związek rzeczy jest taki sam, jak porządek i związek idei”. Jest to 7 twierdzenie z Etyki 

Spinozy, który w oryginale brzmi: „ordo et connexio idearum idem est ac ordo et connexio rerum” czyli 

„Porządek i związek idei jest taki sam, jak porządek i związek rzeczy”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

29 

 

tych zjawisk i tym samym czyni niewidoczną całą ukrywającą się w ich naturze 

problematykę. W tym petitio zawiera się ostateczne gnoseologiczne źródło 

wszystkich sceptycznych, naturalistycznych, materialistycznych i po części także 

racjonalistycznych koncepcji psychologii, etyki i estetyki itp., których dotychczas 

nie pozbyto się jeszcze i które wciąż uniemożliwiają swobodne i pozbawione prze-

sądów badanie świata duchowego. Ale sprawa komplikuje się jeszcze bardziej 

przez to, że wiara w absolutne znaczenie nastawienia obiektywizującego nie jest 

tylko naukowy przesądem. Przenika ona także całe życiowo-praktyczne myślenie; 

bowiem wszelka refleksja, która staje się samowystarczalnym momentem wiedzy 

i rzeczywiście opanowuje swój przedmiot jest związana z nastawieniem obiekty-

wizującym. W ten sposób tłumaczy się wyjątkową żywotność i siłę wszystkich 

wskazanych sceptycznych, naturalistycznych itd. przesądów: nie powstają one po 

raz pierwszy w świadomości naukowej, lecz z konieczności rodzą się w już w re-

fleksji przednaukowej. Nie są one jedynie czysto teoretycznym wymysłem, lecz 

posiadają znaną realną rzeczywistość, mogą wpływać (i rzeczywiście wpływają) na 

rozwój życia duchowego, na proces jego stopniowego wewnętrznego samoodkry-

wania się i uświadamiania. Właśnie tutaj znajduje się początek tych rujnujących 

życie duchowe tendencji, drzemiących w Sokratejskim nawoływaniu do samopo-

znania. Arystofanes miał po części rację, przedstawiając Sokratesa jako przedsta-

wiciela sofistyki. Sokrates rzeczywiście był nie tylko racjonalistą, lecz i sofistą; i nie 

dlatego, że uznawał wiedzę za główne dobro i skierował refleksję filozoficzną na 

świat wewnętrzny; lecz dlatego, że nie dostrzegał wtórności i umowności tego 

uprzedmiatawiającego nastawienia, warunkującego możliwość refleksji, wierzył 

w jego absolutne znaczenie. Ale jak można było nie uwierzyć we wszechpotęgę 

refleksji, skoro przekraczała uwiązanie i ograniczoność bytu moralnego i otwie-

rała dostęp do wewnętrznej wolności i autarkii. Jednak Sokrates nie przeoczył cał-

kowicie meonicznego momentu wiedzy. Ucieleśnienie rujnujących tendencji re-

fleksji dostrzegał w sofistach. Przypisywał je jednak tylko słownemu, niewystar-

czająco obiektywnemu charakterowi ich wiedzy, braku jej zasadniczej teoretycz-

nej czystości, nie uświadamiał sobie, że ukrywają się one w samej naturze reflek-

syjności, w meoniczności jej uprzedmiotawiającego nastawienia. Dlatego właśnie 

nie przewidział, że zasada samopoznania, która powinna była służyć oswojeniu się 

ze sobą, czyli samo-otwarciu i samorozwojowi ducha, może zrodzić rezultat prze-

ciwny – samo-alienację ducha, niszczącą jego twórcze siły i rozkładająca jego życie 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

30 

 

wewnętrze. Nie trudno pokazać jak z tego niejasnego rozumienia uprzedmiata-

wiającego charakteru refleksji wynikają wszelkie negatywne aspekty Sokratej-

skiego intelektualizmu.  

 

 

14. 

 

Sokrates nie interesuje się światem subiektywnym jako takim, a różnorod-

ność jego indywidualnych przejawów nie przyciąga jego uwagi. Zainteresowanie 

intymnym aspektem życia wewnętrznego jest mu obce tak samo jak całej filozofii 

antycznej. Badania świata subiektywnego cenił sobie o tyle, o ile otwierały one ob-

szar empiryczny, w którym przejawia się i działa dobro. To, co przyjęło się nazy-

wać jego „metodą indukcyjną”, sprowadza się do próby pokazania na konkretnym 

materiale istotnych, typowych form przejawiania się dobra i dotarcia tą droga do 

odkrycia natury, albo stosując terminologię Platona, „postaci” (idei) samego do-

bra. Celowi temu służy logiczne określenie pojęcia dobra. Jako pojęcie wartościu-

jące, ma ono charakter teleologiczny, czyli stanowi to ostatnie kryterium i tę wyż-

szą normę, która określa sens i mierzy moralną wartość zarówno poszczególnych 

czynów jak i wszelkiej życiowej działalności w jej całości. Ponieważ Sokrates 

uznaje uprzedmiatawiającą refleksję logiczną za jedyne możliwe nastawienie po-

znawcze, oddające naturę wiedzy prawdziwej, zaciera się różnica pomiędzy środ-

kiem a celem samopoznania, a bezpośrednie i realne dostrzeżenie dobra zostaje 

utożsamione z jego logicznym określeniem. Poznać dobro oznacza posiąść dobro; 

posiąść dobro można tylko poprzez zdefiniowanie jego pojęcia. Taki jest sens So-

kratejskiego intelektualizmu. Rzeczywiście, także sam Sokrates czerpie logiczne 

określenie dobra z doświadczenia moralnego, dlatego właśnie nigdy nie osiąga 

ostatecznej definicji dobra, jakby przeczuwając nieskończoność tego zadania oraz 

jego nierozwiązywalność w czysto logicznej płaszczyźnie (planie) przedmiotowej. 

Jednak zasadnicze moralne poszukiwanie dobra w ten sam sposób przenosi się na 

tę logiczna płaszczyznę przedmiotową a poznanie moralne uzyskuje teoretyczny 

albo raczej techniczny charakter; logiczne pojęcie dobra nie służy już wyrażeniu 

czego innego, wyższego i bardziej realnego, lecz samo staje się tą wyższą moralną 

realnością, tym absolutnym ogólnym prawem, które rządzi wszystkimi czynami 

moralnymi, jako podporządkowanymi mu szczegółowymi przypadkami. Cnota 

jest tożsama nie tylko z wiedzą, lecz także z n a u k ą , działanie moralne sprowa-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

31 

 

dza się do prawidłowego logicznego rozumowania. W tej skrajnej formie intelek-

tualizmu cnota stała się u samego Sokratesa i jego uczniów tylko teorią; i chociaż 

we wszystkich szkołach sokratejskich tożsamość cnoty i wiedzy wciąż pozostawała 

niezmiennym dogmatem, to jednak w tych etycznych naukach, które zachowały 

życiowo-praktyczne znaczenie, bardzo szybko pojawiła się antyintelektuali-

styczna reakcja, skierowana nie tyle przeciwko sprowadzeniu cnoty do wiedzy, ile 

przeciw czysto teoretycznemu (logicznemu) rozumieniu tej wiedzy. Jednak żadna 

z posoktratejskich szkół nie przezwyciężyła intelektualizmu do końca i dlatego stał 

się on realną siłą decydującą o formie i stylu całej duchowej kultury dalszego 

okresu starożytności.  

 

 

15. 

 

Etyczny intelektualizm Sokratesa zamienia kwestię moralną w kwestię lo-

giczną: środek ciężkości moralności zostaje przesunięty z płaszczyzny (planu) 

bytu realnego na płaszczyznę idealnej logiczno-teoretycznej wiedzy. Znaczenie tej 

idealnej płaszczyzny nie ogranicza się do tego, co zostaje w niej ujawnione, 

wzmocnione i ukształtowane; staje się ona najwyższą instancją, która ostatecznie 

decyduje o wszystkich kwestiach moralnych i tym samym kieruje życiem moral-

nym. To podporządkowanie bytu realnego idealnemu prowadzi nie tylko do pod-

porządkowania go logice, lecz także do częściowej utraty właściwej mu rzeczywi-

stość na rzecz płaszczyzny idealnej. Jednak ta płaszczyzna nie może być rzeczywi-

stą w pełnym tego słowa znaczeniu z powodu swojego wtórnego, odzwierciedlo-

nego charakteru; jej rzeczywistość pozostaje jedynie mniemaniem, rzeczywisto-

ścią odzwierciedloną, zdolną tylko do podporządkowania sobie czegoś, lecz nie 

zdolną do zastąpienia prawdziwej rzeczywistości bytu moralnego. Intelektualizm 

pozbawia życie moralne jego rzeczywistej pełni, sprowadzając realność niektórych 

jej zjawisk do absolutnej nicości. Szczególnie wyraźnie widać to w odniesieniu in-

telektualizmu do dwóch głównych problemów etycznych – problemu zła i pro-

blemu cierpienia. – Zło dla Sokratesa jest błądzeniem. Co ciekawe, określa on zło 

nie pozytywnie jako błądzenie, lecz jedynie negatywnie jako niewiedzę, ślepotę. 

Bowiem błądzenie jako swoista realność nie istnieje w idealnej logicznej płasz-

czyźnie. Istnieje tylko wiedza lub brak wiedzy. Dlatego zło jest t y l k o  brakiem 

dobra, niebytem, ale nie w takim rozumieniu niebytu, w którym niebyt nie neguje 

dostępnej nam fenomenalnej realności (koncepcja platonizmu), lecz absolutnym 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

32 

 

niebytem lub nicością. W tym wypadku intelektualizm nie jest już tylko teorią, 

lecz wyraża również swoisty moralny stan umysłu, w którym świadomość realno-

ści zła jest albo nieobecna, albo przynajmniej bardzo niewielka. Nieprzypadkowo 

problem zła w etyce intelektualistycznej pozostaje w cieniu i nie ma dla niej samo-

dzielnego znaczenia. I nieprzypadkowo w religijnej filozofii neopitagoreizmu, 

neoplatonizmu, a szczególnie chrześcijaństwa, które pojawiają się pod koniec 

epoki hellenistycznej, zastępując panujące wcześniej doktryny intelektualizmu, 

problem zła wychodzi na pierwszy plan. U podstaw tej filozofii leży nowe do-

świadczenie duchowe, na nowo obudzona świadomość realności zła i grzechu.  

W analogiczny sposób intelektualizm próbuje rozwiązać problem cierpienia. 

Cierpienie przedstawia mu się tylko jako iluzja, mniemanie, oparte na błędzie; dla-

tego znika, gdy tylko „mrok” błędu zostaje rozjaśniony prawdziwą wiedzą (epiku-

reizm). Albo jeżeli istnieje to w żadnym wypadku nie dotyka prawdziwej istoty 

moralnej osoby (mędrca), jej wewnętrznej wolności i samowystarczalności (stoi-

cyzm). Cały wysiłek etyki intelektualistycznej kieruje się na to, aby udowodnić, że 

cierpienie jest czymś zewnętrznym, peryferyjnym, nieodnoszącym się do moral-

nego bytu autonomicznej osoby i dlatego dla mędrca cierpienie jako realne nie 

istnieje. Inaczej mówiąc, obiektywizując cierpienie za pomocą refleksji logicznej 

zamienia się je w coś podobnego do przeciwieństwa naszego z e w n ę t r z n e g o  

przedmiotu, intelektualizm o d r y w a  je od moralnego podmiotu i pozbawia tej 

realnej siły, którą posiada ono jako przeżycie bezpośrednie. – Zatem rozwiązanie 

problemu sprowadza się do tego, że realność cierpienia – w granicach prawdzi-

wego moralnego bytu – (to znaczy prawdziwego bytu) – zostaje po prostu zane-

gowana.  

 

 

16. 

 

Z tymi meonistycznymi tendencjami intelektualizmu po części związany jest 

właściwy dla  niego o p t y m i z m . Wiara we wszechpotęgę rozumu teoretycz-

nego w całej sferze bytu moralnego, społecznego i politycznego nie posiadałaby 

takiej trwałości i siły, jeśliby rozum teoretyczny sam nie posiadał niezwykłej zdol-

ności  n e u t r a l i z a c j i  wszystkich realnych faktów, które mogłyby zachwiać tą 

pewnością; tą zdolnością jest r e f l e k s j a  l o g i c z n a . Przesuwając drogą 

obiektywizacji dowolne zjawisko realne do idealnej płaszczyzny logicznej, [lo-

giczna refleksja] niejako rozbraja je, czyli przezwycięża jego realny opór i zamienia 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

33 

 

je w materiał podatny do obróbki logicznej. Pod tym względem intelektualizm jest 

myślą filozoficzną poruszającą się po linii najmniejszego oporu. W okresie ducho-

wego zmęczenia i pozbawienia kultury energii życiowej wydaje się on być najbar-

dziej odpowiednim stylem filozofowania, zaspakajającym najbardziej podsta-

wowe potrzeby – w celu zachowania sił i likwidacji wszystkiego, co mogłoby 

skomplikować życie i rozszerzyć sferę działalności duchowej. 

Oczywiście, u samego Sokratesa optymizm ten wynika również jeszcze z in-

nych źródeł, niemniej w jego myśleniu przejawia się już meonistyczna tendencja 

intelektualizmu. W tym sensie Nietzsche niewątpliwie ma rację, gdy charaktery-

zuje Sokratesa jako protoplastę „człowieka teoretycznego”, dla którego obcym 

i niezrozumiałym pozostaje tragiczny aspekt poznania, a wyjaśnienie faktu samo 

jest już jego usprawiedliwieniem. Nie ma on jednak racji upatrując tragicznego 

charakteru wiedzy w jej ograniczoności, którą przezwyciężyć może tylko sztuka. 

Ograniczoność wiedzy – o ile nie wywodzi się, jak to jest u Nietzschego, z arbitral-

nych przesłanek metafizyki Schopenhauera albo fenomenalizmu Kanta, – jest 

zawsze tylko faktem empirycznym, którego nie można wyprowadzić z samej na-

tury wiedzy; dlatego ma ono zależny, nieokreślony charakter i może zostać prze-

zwyciężone tylko przez samą wiedzę, a nie przez jakieś transcendentne w stosunku 

do niej źródło (sztuka). W innym wypadku zostałaby naruszona jej [wiedzy] we-

wnętrzna autonomia. Tragiczny moment poznania jest zakorzeniony głębiej, 

w samej jego naturze, czyli w obecnych w nim meonistycznych tendencjach, które 

wraz z rozwojem wiedzy zyskują coraz to większą siłę i impet. Rozwój wiedzy wy-

maga przede wszystkim wzmocnienia i rozszerzenia jego logicznej dynamiki, czyli 

podporządkowania obiektywizującej refleksji logicznej całej sfery tego, co pozna-

wane we wszystkich jego wymiarach i wraz ze wszystkimi jego wewnętrznymi re-

lacjami i momentami. Tylko w tym wypadku to, co poznawane staje się obiektem 

– w pełnym znaczeniu tego słowa – całkowicie zawładniętym przez wiedzę, tylko 

opanowawszy obiekt wiedza dochodzi do pełnej wewnętrznej samodzielności 

i staje się autonomicznym początkiem kultury. Obiektywizacja doprowadzona do 

końca, kres i ideał „przedmiotowej” wiedzy, czyli wiedza przyrodoznawcza, skie-

rowana jest na „zewnętrzny” przedmiot, którego dostrzeżenie wymaga właśnie 

obiektywizującego nastawienia poznania. Nie oznacza to jednak, że absolutna 

przedmiotowość stanowi kres i ideał poznania w ogóle. Wszystkie te zjawiska i re-

alne rzeczy, które są dostępne w samopoznaniu (np. cały świat duchowy, ale nie 

tylko on) odrywają się, jak widzimy, od aktów obiektywizacji, wyobcowują się ze 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

34 

 

swojego rodzinnego łona bytu i przenoszą się na obcą im płaszczyznę przedmio-

tową. Poznanie ich na płaszczyźnie uprzedmiatawiającej refleksji logicznej nie 

może więc być adekwatne. Jednak nie wynika stąd, że adekwatne poznanie tych 

zjawisk nie jest w ogóle możliwe. To, że refleksja logiczna sama nie pokrywa się 

z całością poznania, a jest jedynie jednym z jego momentów, widać najlepiej dzięki 

temu, że samo poznanie w swoim wewnętrznym rozwoju w sposób konieczny do-

chodzi do uświadomienia jej względności i ograniczoności oraz znajduje środki 

i drogi dla przezwyciężenia tych barier. Refleksja logiczna jest, jak widzieliśmy, 

wtórnym momentem poznania; w samopoznaniu zasadza się ona na wcześniej-

szym pre-przedmiotowym nastawieniu poznawczym, w którym poznawany byt 

ujawnia się bezpośrednio w swojej prawdziwej postaci. Dla prawdziwego samo-

poznania uprzedmiatawiająca refleksja logiczna nie powinna i nie może służyć za 

zakończenie; lecz jest tylko etapem, który samopoznanie powinno przejść 

w swoim rozwoju, aby „zawładnąć” przedmiotem, który jednak powinno prze-

zwyciężyć, aby osiągnąć pełną adekwatność. Innymi słowy: w sferze samopozna-

nia refleksja logiczna pozbawia się swojego samowystarczającego charakteru, wy-

chodząc od poza-przedmiotowego doświadczenia jej „intencja” powinna być skie-

rowana na bezpośrednie poza-przedmiotowe poznanie prezentującej się realno-

ści. Ta poza-przedmiotowa intencja refleksji logicznej stanowi moment decydu-

jący wszelkiej wiedzy, za każdym razem zasadzającej się na samopoznaniu. Taki 

charakter ma wszelka wiedza zawierająca się w tzw. naukach o duchu; a w konse-

kwencji także wiedza filozoficzna, w której swoiste znaczenie metodologiczne 

przynależy samopoznaniu jako bezpośredniemu poznaniu prawdziwej realności 

– jest ono [samopoznanie] punktem wyjścia filozoficznej spekulacji (platonizm, 

Augustyn, Kartezjusz, Fichte i inni). Tylko poza-przedmiotowa intencja samopo-

znania zdolna jest przekroczyć meonistyczny aspekt refleksji logicznej i przywró-

cić wiedzy, należącą do niej z istoty, realną pełnię i bytowość. O środkach i dro-

gach, za pomocą których się tego dokonuje, nie będziemy tutaj mówić. Jest to sa-

modzielny problem, którego metodologiczne znaczenie uświadomiła sobie 

w pełni dopiero współczesna myśl filozoficzna. Tym niemniej, już platonizm 

i spokrewniona z nim filozofia chrześcijańska są przeniknięte dążeniem do jego 

rozwiązania, kierując się przy tym głębszymi, nieintelektualistycznymi moty-

wami, zawierającymi się w samym sokratyzmie. 

 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

35 

 

17. 

 

Jeśli geneza intelektualizmu jest wewnętrznie związana z immanentnym roz-

wojem samej wiedzy i umocnieniem się jej samodzielności, to okazuje się on być 

na tyle ogólnym zjawiskiem, że nie można uważać go za specyficzną oznakę jakiejś 

jednej historycznej epoki lub symptom, charakterystyczny dla określonego wieku 

kultury, np. dla jej zmierzchu. Motywy intelektualistyczne w większym lub mniej-

szym stopniu są obecne prawie we wszystkich epokach kultury europejskiej 

– w starożytności, w okresie patrystycznym, w średniowiecznej scholastyce, 

w epoce oświecenia, jak również w niemieckim romantyzmie. Ich charakter zmie-

nia się za każdym razem w zależności od innych, głębiej zakorzenionych prądów 

kulturowych, z którymi się łączy i do których musi się dostosować. W okresie an-

tycznym pojawia się najwcześniej na gruncie refleksji etycznej, a w XVII i XVIII 

wieku za gwiazdę przewodnią służy mu matematyczne przyrodoznawstwo. W jed-

nym przypadku jest on wrogi mistycyzmowi (epoka oświecenia), w innym nie 

tylko z nim współistnieje, lecz także organicznie się zrasta, np. w platonizmie, w fi-

lozofii romantyzmu itp. Może łączyć się zarówno z młodzieńczym zapałem kwit-

nącego życia duchowego, jak i z wewnętrznym zmęczeniem starzejącej się kultury. 

Siła wpływu intelektualizmu uwarunkowana jest nie tylko jego połączeniem z tym 

lub innym wiekiem kultury i brakiem harmonii w sposobie jego teoretycznego 

przejawiania się, lecz mocą i głębią meonicznych tendencji, z których wyrasta. Je-

żeli są one [tendencje intelektualistyczne] na tyle silne, że zagłuszają i paraliżują 

prawdziwe dążenia bytowe życia intelektualnego, to nie tylko rozumienie bytu du-

chowego, lecz także bezpośrednia świadomość jego realności tracą swoją jasność 

i wyraźność. W ten sposób na przykład etyczne systemy epoki hellenistycznej 

znacznie łagodzą intelektualizm Sokratesa. Tym niemniej, wszystkie one, z nie-

wielkimi wyjątkami, są w swej istocie bardziej intelektualistyczne niż nauka tego 

ostatniego, bowiem straciły związek z głębszymi momentami bytowymi, które 

charakteryzowały ogólnego ducha filozofii Sokratejskiej. Inny przykład: w ideali-

stycznej filozofii romantyzmu prąd intelektualistyczny jest nie mniej silny niż 

w racjonalizmie XVIII wieku; tym niemniej ten intelektualizm jest dla niej mniej 

charakterystyczny niż dla epoki oświecenia; świadczy o tym to głębokie rozumie-

nie historycznej i całej duchowej rzeczywistości, które osiągnął romantyzm i które 

jest właściwe dla całego XVIII wieku.  

Wydaje się więc, że znaczenie intelektualizmu dla kultury duchowej może 

być oceniane tylko z tego punktu widzenia; nie tylko intelektualizmu, lecz także 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

36 

 

wiedzy w ogóle, jako jednego z najważniejszych czynników życia duchowego. Czy 

przejęcie przez wiedzę roli przewodniej ma źródło meonistyczne czy bytowe? 

Przeciwstawienie tych dwóch źródeł jest, jak widzieliśmy, obecne w samej naturze 

wiedzy. Jednak nie oznacza ono jeszcze zasadniczego antagonizmu, który wyklu-

czałby możliwość ich współistnienia i współpracy. Przecież źródło meonistyczne 

– zawiera konieczny warunek samoodkrycia i samoutwierdzenia się wiedzy. Ana-

tagonizm ten pojawia się tylko wtedy, gdy moment meonistyczny traci swoją pod-

porządkowaną pozycje i zyskując przewagę odrywa wiedzę od jej podstawy byto-

wej, przekazując swój charakter samemu rozumowi poznającemu. W procesie im-

manentnego rozwoju wiedzy odbywa się to rzeczywiście z niemal fatalistyczną 

nieuchronnością. Nieuchronność ta nie może zostać wyjaśniona samą naturą wie-

dzy; zostaje ona wyjaśniona całą duchową istotą człowieka i przede wszystkim 

jego ograniczonością, stworzonością i grzesznością. W ten sposób kwestia gno-

seologiczna napotyka bezpośredni opór moralno-religijnego i metafizycznego 

problemu. Wszelkie dążenia wiedzy powinny zmierzać do tego, aby przezwycię-

żyć tę wewnętrzną niezgodę w celu zdemaskowania upadłości i samowoli meoni-

stycznego rozumu i podporządkowania na nowo tego, leżącego u jego postaw, 

momentu meonistycznego prawdziwemu ukierunkowaniu wiedzy na byt. Tylko 

tą drogą może zostać odnowiona prawdziwa natura wiedzy. Dotarcie do tego wyż-

szego celu uwarunkowane zostaje jednak nie tylko przeobrażeniami wewnątrz sa-

mej wiedzy; w jego osiągnięciu powinna uczestniczyć cała duchowa istota czło-

wieka. Poznanie w swoich fundamentalnych i ostatecznych aktach nie pozostaje 

tylko poznaniem; lecz jest jedynie momentem jakichś głębszych i szerszych pro-

cesów bytowych.  

 

 

 

18. 

 

W podobny sposób wiedza rozumiana jest w orficko-platońskiej metafizyce 

duszy. W platonizmie dusza jest przede wszystkim myślącym, poznającym po-

czątkiem i dlatego w jej życiu i losie odzwierciedlają się życie i los ludzkiego po-

znania. Dusza boskiego pochodzenia; w swoim przed-ziemskim istnieniu znaj-

duje się w świecie prawdziwego bytu (boskiego) i kontempluje bezpośrednio bo-

ską naturę. Kontemplacja i byt w pełni się tutaj zbiegają. Upadek duszy w grzech 

dokonuje się w sposób nieuchronny, najpierw poprzez zapomnienie o swoim 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

37 

 

pierwotnym źródle, zwrócenie się ku zmysłowo-materialnej sferze i pogrążenie się 

w niej. W ten sposób pojawia się poznanie przedmiotowo-materialnego, obcego 

i przeciwnego do niej świata, świata zdarzania się (бывания) i niebytu. Poznanie 

to dusza uzyskuje za cenę nie tylko oddzielenia się od Boskiego Praźródła, lecz 

także zapomnienia o samej sobie i swoim boskim pochodzeniu. Jednak w samym 

poznaniu zmysłowym zawarta jest możliwość wyjścia z tego stanu samoalienacji. 

W przedmiotach zmysłowych dusza rozpoznaje niedoskonałe, słabe odbicia tych 

doskonałych praobrazów, które kontemplowała w sferze Boskiej. Przypomnienie 

to budzi w niej dążenie do jej rodzimego świata na górze i do bezpośredniej kon-

templacji boskich praobrazów – idei. Osiąga ten cel drogą oddzielenia się od 

świata zmysłowego i zanurzenia się w samą siebie czyli drogą samopoznania. Po-

dobnie jak oderwaniu od Boskiego początku towarzyszyło grzeszne pogrążenie się 

w żywiole zmysłowym i samozapomnieniu, tak samopoznanie jest drogą we-

wnętrznego oczyszczenia, prowadzącą nie tylko do Bogopoznania 

[Богопознание], lecz także do realnego dostosowania się do Boskiego Bytu. Za-

tem według platonizmu w wiedzy przedmiotowej, utożsamionej z poznaniem 

zmysłowym, zawiera się moment meonistyczny: ponieważ wiedza zmysłowa jest 

samowystarczalna, jest związana z całkowitą niewiedzą o tym, co prawdziwie-re-

alne oraz z zanurzeniem się duszy w sferze niebytu. W samopoznaniu ten meoni-

styczny moment zostaje podporządkowany podstawowemu ukierunkowaniu wie-

dzy na byt: dusza nie tylko poznaje prawdziwą istotę, lecz także, poznając ją, real-

nie w niej uczestniczy. W ten sposób przez samoalienację (w niższym początku – 

w świecie zmysłowym) dusza wznosi się ku pełnemu samoopanowaniu w innym 

wyższym początku (w świecie idei).  

 

 

19. 

 

Wyjaśnienie tych zachodzących pomiędzy przedstawicielami myśli chrześci-

jańskiej wyraźnych rozbieżności w ocenie wartości wiedzy filozoficznej i nauko-

wej odnaleźć można wychodząc z odkrytej przez nas wewnętrznej dialektyki wie-

dzy. Szkoła aleksandryjska i jej kontynuatorzy, zachowując tradycje platonizmu, 

uznaje bytową podstawę wiedzy: prawdziwa wiedza nie tylko dostrzega byt, lecz 

także uczestniczy w nim. Dlatego pomiędzy wiedzą i wiarą nie może być żadnego 

antagonizmu. Tak jak wiara nie wyczerpuje się w prostym poznaniu przedmiotu 

wiary, lecz wyraża pewien realny stosunek do niego, przenikający całą duchową 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

38 

 

istotę człowieka, tak i prawdziwa wiedza nie przeciwstawia się bytowi, lecz jest mu 

immanentna, wyrasta bezpośrednio z realnego doświadczenia duchowego. Wie-

dza doskonali i dopełnia wiarę. To, co wiara zawiera w sobie potencjalnie – jako 

ukryte, to w wiedzy odkrywa się, aktualizuje się i osiąga szczebel samouświado-

mienia [осознавшей себя], a tym samym samowystarczalnej duchowości. W tym 

sensie gnoza kończy się „ubóstwieniem” – teozą. Tym samym wszelka wiedza nie-

uzasadniona bezpośrednio doświadczeniem duchowym i z tego powodu niema-

jąca „bytowego” charakteru (czyli wiedza meonistyczna) ma jedynie pomocnicze 

znaczenie i znajduje uzasadnienie tylko w tej mierze, w jakiej stanowi albo niższy 

szczebel prawdziwie realnej wiedzy (gnozy), albo środek do jej systematycznego 

ujawnienia i uzasadnienia.  

Zupełnie inny stosunek do wiedzy odnajdujemy u Tacjana, Tertuliana i in-

nych apologetów, którzy stoją na uboczu filozoficznej tradycji platonizmu. Nawet 

jeżeli nie uświadamiają sobie tego w sposób oczywisty, to jednak instynktownie 

przeczuwają, że samodzielność filozofii i nauki uzyskać można jedynie za cenę 

oderwania, wyobcowania wiedzy z żywego bytu, a tym samym za cenę uwzględ-

nienia jej meonistycznego źródła. Autonomiczna nauka to wytwór rozumu meo-

nistycznego, którego nie dopuszcza żywa wiara. Wszelka próba pogodzenia wiary 

z autonomiczną wiedzą nieuchronnie wciąga ją w sferę panowania rozumu meo-

nistycznego i doprowadza do zniszczenia jej podstaw bytowych. Przejście od 

wiary do wiedzy nie oznacza udoskonalenia wiary ani wejścia na wyższy szczebel 

bytu duchowego, lecz przeciwnie, jej całkowite zniszczenie, ruch ku pustce nie-

bytu. Wiedza jest dopuszczalna tylko w tej mierze, w której bezwarunkowo uznaje 

pierwszeństwo i nietykalność wiary oraz rezygnuje ze wszelkich pretensji do po-

siadania autonomicznego uzasadnienia i wszechobejmującej uniwersalności. 

Jakby wąskimi i jednostronnymi nie były te zawarte w myśli aleksandryjczyków 

poglądy dotyczące czystej, niezależnej od rozumu wiary, nie można odmówić im 

tego, że są filozoficznie głębokie i spekulatywnie przemyślane, że udaje im się 

uchwycić tragiczną naturę wiedzy naukowej oraz uświadomić sobie niebezpie-

czeństwo, ukryte w tych meonistycznych momentach wiedzy, związanych niero-

zerwalnie z uznaniem jej wewnętrznej autonomii. Stanowi to więc ich niewątpliwą 

zasługę historyczną. 

 

 

20. 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

39 

 

Tragedia wiedzy nie została dotychczas wykorzeniona z kultury europejskiej; 

i wykorzenioną być nie może, dopóki kultura ta nie zmieni samej siebie, dopóki 

wciąż żywa jest w nie spuścizna i tradycja helleńsko-chrześcijańskiego Logosu. 

Dlatego przed współczesnymi stoi pytanie: jakie jest znaczenie wiedzy w życiu du-

chowym? Czym była i czym powinna się stać obecnie oraz w przyszłości? Główny 

sens tego pytania został już przez nas przedstawiony w powyższej analizie; chodzi 

o charakter poznawczego nastawienia myśli współczesnej; czy wypływa ona ze 

źródła bytowego czy meonistycznego? Na co powinna ona skierować swoje wy-

siłki, aby zneutralizować i zatrzymać rujnujące działanie rozumu meonistycz-

nego? 

 Mogłoby się wydawać, że pod pewnym względem współczesna kultura eu-

ropejska przekroczyła wszystkie poprzednie epoki: ostatecznie i bezpowrotnie 

przezwyciężyła intelektualizm we wszystkich dziedzinach życia kulturowego; nie 

wierzy już w realną siłę rozumu logicznego, tak jak wierzył w nią antyk, średnio-

wiecze, epoka oświecenia i idealistyczna filozofia romantyzmu. Jednak jeśli przyj-

rzeć się głębiej, to zwycięstwo okazuje się tylko częściowe i wcale nie jest osta-

teczne: wystarczy jedynie spojrzeć na dominujące obecnie nurty życia społeczno-

politycznego, aby przekonać się, że racjonalistyczne pokusy (choćby w postaci so-

cjalistycznych i komunistycznych utopii) wciąż krępują współczesnego człowieka. 

Poza tym intelektualizm nie jest jedyną formą przejawiania się meonistycznych 

tendencji kultury; istnieją także inne jego formy niemniej żywe i niemniej niebez-

pieczne w swoich skutkach. Przykładowo jedną z nich stanowi współczesny p o -

z y t y w i z m .  

Pozytywizm przypisuje naukom pozytywnym główną rolę w kulturze. Przez 

naukę rozumie przede wszystkim wiedzę przyrodoznawczą, która ze swojej istoty 

przyjmuje nastawienie przedmiotowe i zasadza się na przedmiotowym doświad-

czeniu. Wszystkie pozostałe nauki, aby stać się ścisłymi, czyli naukami w pełnym 

tego słowa znaczeniu, powinny upodobnić się do nauk przyrodniczych, podobnie 

do nich wyłaniać  się z doświadczenia przedmiotowego i korzystać z metod bada-

nia właściwych temu doświadczeniu (metod przyrodoznawstwa). Wydawałoby 

się, że stanowisko pozytywizmu, w odróżnieniu od innych punktów widzenia, po-

siada ogromną przewagę. Odwołuje się ono do samych faktów, do czystego do-

świadczenia, dlatego szczególnie w nim powinien zostać rozwinięty zmysł realno-

ści i przezwyciężone tendencje meonistyczne. Jednak wszystkie te zalety pozyty-

wizmu ograniczają się w najlepszym wypadku do sfery „zewnętrznego”, przyro-

doznawczego (przedmiotowego) doświadczenia. Jeżeli rozważyć jego stosunek do 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

40 

 

bytu duchowego to trzeba przyznać, że pozytywizm nie za bardzo liczy się z wy-

jątkowością tego obszaru [bytowego], a swoimi metodami badawczymi gwałci na-

leżące do niego fakty, np. racjonalizm. Przyjmując czysto przedmiotowe nastawie-

nie pozytywizm nie widzi bezpośrednio niczego poza faktami przyrodoznawstwa, 

wszystkie pozostałe zjawiska rzeczywistości (zjawiska duchowe) znajdują się 

w jego polu widzenia tylko o tyle, o ile mogą zostać upodobnione do faktów przy-

rodoznawczych czyli poddane uprzedmiotowieniu. Dopiero teraz, gdy pozyty-

wizm stopniowo traci swoją dominującą pozycję w filozofii, a po części także 

w naukach o duchu, jasnym staje się, do jakiego stopnia swoim wąskim i jedno-

stronnym rozumieniem rzeczywistości pustoszy, niweluje i wulgaryzuje życie du-

chowe, zamykając [filozofii] dostęp do głębszych obszarów bytu. Pozytywizm jest 

nie tylko teorią i przezwyciężenie go w filozofii nie przesądza jego losu. Jest on 

nastawieniem rozumu właściwym zarówno dla samej struktury życia, jak i dla jej 

rozumienia przez współczesnego europejskiego człowieka, coraz bardziej opano-

wuje umysły szerokich mas i właśnie z tego powodu stanowi niebezpieczeństwo 

dla kultury duchowej w jej całości. Właściwe mu tendencje meonistyczne są na 

tyle silne i na tyle głęboko owładnęły duszą współczesnego Europejczyka, że grożą 

jego okaleczeniem i ostatecznym pozbawieniem jego percepcji zdolności do po-

strzegania wyższych form duchowości.  

 

 

21. 

 

Niebezpieczeństwo to nie jest niestety eliminowane przez inne, coraz popu-

larniejsze w życiu duchowym i częściowo przezwyciężające jednostronność pozy-

tywizmu, współczesne prądy umysłowe. Jednym z nich jest idealizm wyrosły na 

gruncie romantyzmu. Jego wielką zasługą pozostaje nie tylko to, że znacząco roz-

szerzył granice duchowego rozumienia i zapoczątkował XIX-wieczny historyzm, 

rozpoczynający nową erę w naukach o kulturze; lecz także to, że zakorzenił to ro-

zumienie w samym realnym życiu. Prawdziwe rozumienie nigdy nie wyczerpuje 

się w akcie czysto intelektualnym. Ma ono głębszą podstawę psychiczną i jest do 

pewnego stopnia uwarunkowane życiowym i emocjonalnym odniesieniem do ro-

zumianej realności, która nadaje mu charakter wżywania się [вживание]. Wży-

wającemu się rozumieniu dostępne jest nie tylko cudze życie duchowe, lecz także 

wszelkie formy i przejawy bytu duszy i ducha (duch kultury, styl epoki, prądy du-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

41 

 

chowe, „płaszczyzny” życia duchowego itp.). Dzięki wżywaniu się całe życie inte-

lektualne zasadzające się na rozumieniu staje się podobne do prawdziwej realno-

ści. W romantyzmie ta zdolność intelektualnego życia w innym i tym, co inne, 

osiąga wyższy szczebel rozwoju i finezji; z jego skarbnicy czerpie dzisiejsza kultura, 

szczególnie współczesny idealizm. Jednak z drugiej strony, w tym ubogaceniu ży-

cia duchowego, które przyniósł ze sobą romantyzm, kryje się poważne niebezpie-

czeństwo. Jakkolwiek ważna nie byłaby ta rozumiejąca empatia dla wewnętrznego 

rozwoju życia duchowego, i do jakiego stopnia subtelności i wyrafinowania nie 

dochodziłaby, nie jest ona jednak prawdziwym, pełnym realnym życiem, lecz 

tylko jego podobieństwem, tylko pół-realnością, mieszczącą się prawie zawsze 

w granicach tego intelektualnego, idealnego, odbitego obszaru bytu, który nigdy 

nie może sam zastąpić bezpośredniego życia, stanowi bowiem oderwany od niego 

obiektywizujący akt refleksji. Na takiej obiektywizującej refleksji zasadza się osta-

tecznie wżywanie się10. Tym niemniej pół-realny charakter przeżyć związanych 

z wżywaniem się na tyle zbliża je do pierwotnych, nieodzwierciedlonych przeżyć, 

że mogą one z łatwością zając ich miejsce i zawłaszczyć sobie dominującą pozycję 

w życiu duchowym. Pokusa, by dokonać takiej zamiany, jest dość wielka. Intelek-

tualne wżywanie się w sposób nieskończony rozszerza i wzbogaca byt duchowy 

indywiduum: włącza go w życie reszty świata i wraz z tym nie dosięga samego 

jądra jego osobowości, nie stawia mu takich wymagań i nie narzuca mu takiej od-

powiedzialności jak samodzielne, prawdziwie realne życie duchowe. Innymi 

słowy, trzymając go w rozrzedzonej atmosferze bytu odzwierciedlonego, oferuje 

mu możliwość rozwoju po linii najmniejszego oporu. Nie wspominamy nawet 

o tym, jak silne są tendencje meonistyczne w życiu ufundowanym na takiej pod-

mianie, na takim pasożytowaniu na cudzej duchowości. Bez względu na swoje do-

mniemane bogactwo, jest ono [takie życie] wewnętrznie puste, ponieważ nie jest 

zakorzenione w tym prawdziwym doświadczeniu, którego wymaga Sokratejskie 

samopoznanie, a które jedynie może zapewnić prawdziwie duchową twórczość 

i realne napięcie w życiu duchowym.  

Intelektualne wżywanie się nigdy nie odgrywało tak istotnej roli w ducho-

wym bycie ludzkości jak we współczesnej kulturze europejskiej. Cały system 

współczesnej edukacji ufundowany jest głównie na wiedzy historycznej, czyli za-

sadza się na wżywającym się rozumieniu. Ale właśnie dlatego niebezpieczeństwo 

                                                           
10 Mówimy o i n t e l e k t u a l n y m  wżywaniu się, czyli o wżywaniu się, w którym dominuje 

moment intencjonalnego rozumienia w odróżnieniu od r e a l n e g o  wżywania się, czyli adekwatnej 

empatii cudzych uczuć, nastrojów, myśli itp. To ostatnie stanowi kres realizacji pierwszego. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

42 

 

zwyrodnienia życia duchowego jest w niej bardzo duże. Wzrasta ono tym bardziej 

im bardziej same metody kształcenia doskonalą się i stają subtelniejszymi, ponie-

waż odpowiednio do tego wzrasta rzeczywista siła pół-realnych odbitych odczuć, 

nastrojów, myśli itp., które rodzą się poprzez wżywanie się. Z drugiej strony, nie-

bezpieczeństwo to zostaje jakby zatrzymane przez to, że teoria i praktyka kształ-

cenia zostają coraz bardziej przesiąknięte duchem Sokratejskiej majeutyki, który 

stara się w procesie kształcenia czysto zewnętrzne mechanistyczne przyswojenie 

zastąpić wewnętrzną samodzielnością kształconego. Edukacja musi stać się samo-

kształceniem, powinna rozpoczynać się od własnego realnego doświadczenia każ-

dego indywiduum. Słuszność metody Sokratejskiej nie budzi wątpliwości. Jest to 

jedyna droga zabezpieczająca organiczny rozwój kultury duchowej. Nie warto jed-

nak poddawać się złudzeniom odnośnie do granic jej możliwego zastosowania. 

W istocie odnosi się ona niemal wyłącznie do dziedziny intelektualnej; ponieważ 

edukacja dotyczy także innych sfer życia duchowego, autentyczne doświadczenie 

indywidualne nieuchronnie zajmuje się żywym rozumieniem. Ponadto niczym 

nieograniczone korzystanie z metody samowystarczalności może doprowadzić do 

odwrotnych skutków i wzmocnić meonistyczne tendencje w życiu indywidual-

nym uczniów. Rzeczywiście, przyśpieszony rozwój intelektu w warunkach cie-

plarnianych, czyli w warunkach braku prawdziwego realnego oporu w przetwa-

rzanym materiale, wywołuje w nim fałszywe wyobrażenie o swoich kompeten-

cjach, czyni z niego formalistę i budzi w nim skłonność do znajdowania zadowo-

lenia z własnej działalności, niezależnie od charakteru materiału, do którego się 

ona odnosi (racjonalizm wieku młodzieńczego). Z tego wszystkiego nie wynika 

oczywiście, że całe współczesne humanistyczne i historyczne wykształcenie, o ile 

zasadza się na rozumieniu i wżywaniu, ma jedynie znaczenie negatywne. Byłoby 

niedorzeczne kwestionowanie wielkiego wychowawczego znaczenia wżywania się 

w cudzą duchowość. W naszych czasach stanowi ono niezbędny warunek zacho-

wania nieprzerwalnej tradycji kulturowej i ujawnienia twórczych sił i możliwości 

tkwiących w przeszłym życiu duchowym. Nie można zapominać, ze wżywanie się 

może wzbogacić, rozszerzyć i dopełnić życie wypływające z głębi osoby duchowej, 

ale nigdy nie może go zastąpić; inaczej duchowe indywiduum traci swoją pod-

stawę bytową. Zatem obecne w wiedzy przeciwstawienie tendencji bytowych i me-

onistycznych przenika także cały gmach edukacji i rodzi tutaj te same trudności, 

sprzeczności i niebezpieczeństwa, z którymi przypada także walczyć wiedzy. Pod 

kątem tej sprzeczności powinien być rozpatrywany i rozwiązany najważniejszy 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

43 

 

problem wychowania, problem wzajemnego stosunku autonomii (samookreśle-

nia) i autorytetu.  

 

 

22. 

 

 To fundamentalne przeciwieństwo determinuje jednak nie tylko kwestię 

wychowania i edukacji, lecz również całej kultury duchowej; problem prawdy nie 

jest problemem czysto teoretycznym. Dążenie do prawdy oznacza dążenie do 

prawdziwego bytu, prawdziwej realności, a tym samym do włączenia się w nią. 

Wewnętrzna siła i żywiołowość kultury duchowej wyrażają się przede wszystkim 

w intensywności jej poszukiwań prawdziwego bytu, we właściwym dla niej zmyśle 

realności i w (bardziej instynktownej lub świadomej) umiejętności odróżniania 

tego, co prawdziwe od tego, co nieprawdziwe, tego, co realne od tego, co meoni-

styczne. Współczesna kultura europejska osiągnęła punkt zwrotny. Katastroficzne 

wydarzenia ostatniego dziesięciolecia z przerażającą jasnością ujawniły, do jakiego 

stopnia utraciła ona ten zmysł realności, jak głęboko ugrzęzła w sferze złudzeń, 

bytu nierealnego i jakiej siły nabrały w niej negatywne, meonistyczne źródła. Czy 

uda się jej pokonać ten kryzys? Jedno jest niewątpliwe: prądy duchowe i religijne 

ostatnich lat, jak również świadomość zakorzenienia całej kultury w nieco głęb-

szej, leżącej poza nią realności, świadczą o tym, że zmysł realności ponownie 

ożywa i umacnia się. Przyczynia się to do odrodzenia najgłębszych motywów by-

towych Sokratejskiego samopoznania.  

 

 
Z języka rosyjskiego przełożyli: Alicja Pietras i Pylyp Bilyi 

 

 https://orcid.org/0000-0002-5562-1221 

 https://orcid.org/0000-0002-8506-4470 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47



Wasyl Sezemann, Sokrates i problem samopoznania 

 

44 

 

Information about Translators: 

ALICJA PIETRAS, PhD, assistant professor, Institute of Philosophy, University of Silesia 

in Katowice; address for correspondence: ul. Bankowa 11, PL 40-007 Katowice; e-mail:               

alicja.pietras@us.edu.pl, alicja.pietras@gmail.com 

 
PYLYP BILYI, PhD candidate, Institute of Philosophy, University of Silesia in Katowice; 

address for correspondence: ul. Bankowa 11, PL 40-007 Katowice; e-mail: 

philipbielyi@gmail.com 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 29/01/2026 05:32:47

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

