
  

 

5 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 29 (2020) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2020.29.5-37 

 

Szczęście w strukturze normatywności 

(część I:  Normatywność) 

 

 Andrzej Niemczuk1 
 https://orcid.org/0000-0002-8886-4254 

 

Etyka przedkantowska była zbudowana na schemacie, według którego w działaniu prak-

tycznym człowiek powinien robić to, co go uszczęśliwia. Spór dotyczył tylko natury szczęścia 

i natury człowieka. Kantowskie zakwestionowanie uzasadnienia powinności za pomocą odwo-

łań do szczęścia oraz teoria błędu naturalistycznego spowodowały, że współczesne teorie nor-

matywności (oprócz jedynie utylitaryzmu) opierają się na zasadzie separacji normatywności od 

szczęścia, co w konsekwencji prowadzi do wyrugowania problematyki szczęścia z filozofii prak-

tycznej. Punktem wyjścia artykułu jest argumentacja na rzecz następujących twierdzeń krytycz-

nych: (a) bez odwołania do szczęścia normatywność nie może być zadowalająco ani wyjaśniona, 

ani uzasadniona; (b) utylitarystyczna koncepcja szczęścia nie nadaje się do uzasadnienia nor-

matywności. Pierwszą część artykułu kończy zarys struktury normatywności wraz z propozycją 

odpowiedzi na pytanie: dlaczego powinienem respektować normatywność? Druga część arty-

kułu prezentuje taką koncepcję szczęścia, która normatywności nie wyklucza, lecz stanowi dla 

niej niezbędne uzasadnienie. Po zidentyfikowaniu desygnatu pojęcia szczęścia scharakteryzo-

wany zostaje jego rdzeń w postaci eutymii, pojmowanej jako stabilne zadowolenie z faktu bycia 

podmiotem. Całość jest zakończona argumentacją pokazującą komplementarność szczęścia 

i normatywności. 

 

Słowa kluczowe: normatywność, szczęście, podmiot praktyczny, filozofia praktyczna 

 

                                                           
ANDRZEJ NIEMCZUK, doktor habilitowany, prof. UR, Instytut Filozofii, Wydział Socjolo-

giczno-Historyczny (Kolegium Humanistyczne), Uniwersytet Rzeszowski; adres do korespondencji: 

al. T. Rejtana 16 C, 35-959 Rzeszów; e-mail: aniemczuk@ur.edu.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

6 

 

Słowo wstępne 
 

Od kilku dekad pojęcie normatywności stało się naczelnym pojęciem, odnie-

sionym w filozofii do sfery aksjologicznej1. Zastąpiło ono stosowane wcześniej po-

jęcie powinności, a także jeszcze wcześniejsze pojęcie wartości, i również – uży-

wane najdawniej – pojęcie dobra. Pomimo że wymienione pojęcia nieco się od 

siebie różnią (szczególnie, gdy analizuje je filozof analityczny), to sądzę, że rdzeń 

ich treści jest tożsamy i dlatego nie da się używać ich rozłącznie (tzn. nie można 

użyć jednego bez łączności z pozostałymi). Fakt, że w jakimś okresie historycznym 

lub nurcie na plan pierwszy wychodzi jedno a nie inne, jest w zasadniczej mierze 

kwestią mody (czyli kwestią nieistotną). Nawet jeśli są jakieś merytoryczne po-

wody tego faktu, to zwykle są nieistotne – bo z równym powodzeniem mogą one 

być racją dla preferowania któregoś z wymienionych pojęć pokrewnych. Na przy-

kład G. E. Moore, przedstawiając swoją teorię błędu naturalistycznego w etyce, 

mógł równie dobrze używać pojęcia powinności (nie zaś dobra), a z kolei I. Kant 

odwrotnie – o swoim imperatywie kategorycznym mógł z powodzeniem twier-

dzić, iż określa on dobro czynu lub jego wartość moralną (nie zaś powinność). 

Pojęcie normatywności zawdzięcza swoją okresową popularność prawdopo-

dobnie temu, że dominująca w ostatnim czasie filozofia języka – w reakcji na teo-

rię błędu naturalistycznego – operuje najchętniej dychotomią: sądy deskryptywne 

i sądy normatywne. Dychotomia ta stanowi, oczywiście, jedynie nową szatę 

słowną dla wcześniej formułowanych dychotomii bytu i powinności lub faktów 

i wartości. Skoro jednak obecnie w filozofii nie dyskutuje się o problemie wartości, 

lecz o problemie normatywności (moim zdaniem, jest to w istocie ten sam pro-

blem), to, dla nawiązania językowego pomostu z teoriami konkurencyjnymi, 

umieściłem w tytule pojęcie normatywności, traktując je, zgodnie z powyższymi 

uwagami, jako pojęcie zamienne wobec pojęć powinności i wartości. Przez „struk-

turę normatywności” rozumiem zaś ten układ sił i zasad, którego elementy i we-

wnętrzne powiązania efektywna teoria normatywności musi nazwać i objaśnić. 

                                                           
1 Por. Piotr Duchliński, „Normatywność – jej źródła i sposoby jej badania. Analiza metateore-

tyczna”, w: Piotr Duchliński, Andrzej Kobyliński, Ryszard Moń, Ewa Podrez, O normatywności w etyce 

(Kraków: Wydawnictwo WAM, 2015), 17–61; a także Anna Brożek, Bartosz Brożek, Jerzy Stelmach, 

Fenomen normatywności (Kraków: Copernicus Center Press, 2013). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

7 

 

Centralnym problemem artykułu jest zatem z gruntu antykantowskie pyta-

nie: czy i jak szczęście bierze udział w konstytuowaniu się normatywności? Ponie-

waż, jak sugeruje tytuł, na pierwszą część pytania zakładam odpowiedź pozy-

tywną, toteż odpowiedź na część drugą (na pytanie „jak?”) będzie wymagała za-

równo konceptualnego zarysowania wspomnianej struktury normatywności, jak 

i szerszej charakterystyki samego szczęścia. Zadaniem proponowanego wywodu 

jest realizacja wymienionych celów. Ponieważ jednak zamysł ten wymaga łącz-

nego rozpatrzenia i problemu normatywności, i problemu szczęścia, to – pomimo 

starań o wywód maksymalnie syntetyczny i skondensowany – trudno wymaganą 

argumentację zmieścić w objętości jednego artykułu. W takiej sytuacji tytułowy 

problem przedstawiam w jednym artykule, ale składającym się z dwóch części 

(dzięki uprzejmości Redakcji czasopisma). Argumentację pozytywną poprzedzę, 

w ramach problematyzacji tematu, krytycznym skomentowaniem sytuacji mery-

torycznej podejmowanego problemu. 

 

 

I. Problematyzacje 

 

1. Problem szczęścia 

 

W filozofii ostatniego stulecia szczęście nie cieszy się zainteresowaniem. 

Można w przybliżeniu stwierdzić, że żaden wybitny filozof w ostatnim wieku nie 

poświęcił szczęściu szerszego wywodu2. Nie jest ono też żadnym stałym tematem 

dyskusji wewnątrz jakieś dyscypliny filozoficznej (jak problem dobra w etyce, czy 

kwestia doświadczenia w epistemologii). Współczesna literatura filozoficzna nie 

podpowiada nawet, w której dyscyplinie problem szczęścia ma przynależne mu 

miejsce – czy w etyce, czy w antropologii filozoficznej, czy może w filozofii polityki 

                                                           
2 Wyjątkiem jest Robert Spaemann; por. Szczęście a życzliwość. Esej o etyce, tłum. Jarosław Me-

recki (Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1997) – aczkolwiek trzeba podkreślić, że praca ta (a) ma 

charakter twórczego komentarza do dawnych, klasycznych koncepcji szczęścia, (b) pisana jest w duchu 

filozofii chrześcijańskiej merytorycznie zbliżonej do tomizmu. Z kolei znakomite dzieło Władysława Ta-

tarkiewicza – O szczęściu (Warszawa: PWN, 1985) – po pierwsze, jest już stosunkowo dawne (a swoim 

czasie także tematycznie odosobnione), a po drugie, stanowi bardziej kompendium historyczne niż trak-

tat autorski. Znamienny jest fakt, że we współczesnej pracy Nicholasa White’a –  Filozofia szczęścia. Od 

Platona do Skinnera, tłum. Marek Chojnacki (Kraków: Wydawnictwo WAM, 2008) – odniesienia do 

filozofów z XX wieku są znikome. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

8 

 

lub historii? Wprawdzie we wszystkich tych dyscyplinach kwestia szczęścia maja-

czy gdzieś w głębokim tle – rzec można: jest mgliście domniemywana – ale w żad-

nej nie jest pierwszoplanowym problemem, traktowanym jako teoretycznie ko-

nieczny do wyjaśnienia. Jeśli w ostatnim czasie pojawiają się książki o szczęściu, 

to najczęściej są to prace psychologiczne, niekiedy ekonomiczne, a najczęściej – 

poradniki „dobrego” życia. Pomijając te ostatnie jako niemerytoryczne, o dwóch 

pozostałych podejściach trzeba niestety powiedzieć, że wykazują nieprzezwycię-

żalną trudność z teoretycznym wyartykułowaniem tego, czego właściwie dotyczą 

ich badania empiryczno-statystyczne. Wprawdzie z założenia badania te mają do-

tyczyć szczęścia, ale gdy się z tego typu prac chcemy dowiedzieć, co to jest szczę-

ście, to na to podstawowe pytanie otrzymujemy jedynie zbiór sprzecznych cytatów 

czerpanych od dawnych filozofów3. Krótko mówiąc, ponieważ szczęście, podob-

nie jak byt lub wiedza, jest problemem filozoficznym w sensie ścisłym, toteż nau-

kowe próby wypełnienia tego pojęcia treściami empirycznymi pozostają za-

mknięte w granicach własnych metod, podczas gdy sedno problemu leży dopiero 

poza tymi granicami – i dlatego próby te są skazane na posiłkowanie się koncep-

cjami filozoficznymi, bez możliwości ich merytorycznej oceny. 

W samej zaś filozofii – ujmując rzecz historycznie – pytanie o szczęście przez 

długie wieki było, jak wiadomo, jednym z naczelnych problemów etyki, a nawet 

całej filozofii praktycznej. Trwało to, z grubsza rzecz biorąc, aż do wystąpienia 

Kanta, który jako pierwszy w dziejach wysunął argumentację, zgodnie z którą uza-

sadnienie powinności etycznej nie może odwoływać się do szczęścia. Pomimo że 

idealizm niemieckie (a szczególnie Hegel) nie zgadzał się z Kantowskim odsepa-

rowaniem powinności od szczęścia, to jednak na późniejszą etykę o wiele mocniej 

oddziałała koncepcja Kanta niż Hegla. Uwaga ta dotyczy szczególnie etyki wieku 

XX. Chcąc najogólniej, niejako „z lotu ptaka”, zdiagnozować miejsce problemu 

szczęścia w myśli etyczno-aksjologicznej wieku XX, należałoby diagnozę tę za-

mknąć w uwagach następujących. (a) Zdecydowana większość koncepcji etycz-

nych – pozostających bądź pod wpływem argumentacji Kanta, bądź respektują-

cych Moore’owską teorię błędu naturalistycznego (a nierzadko uwzględniających 

je obie) – pomija zupełnie problem szczęścia, gdyż opiera się na regule, iż z teorii 

szczęścia nie ma logicznego przejścia do teorii normatywnych (do teorii dobra lub 

powinności). (b) Wywodzący się od M. Schelera nurt materialnej etyki wartości 
                                                           

3 Por. np. Tomasz Szubert, Szczęście i jego determinanty ekonomiczne  (Warszawa: Wydawnic-

two CeDeWu, 2019). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

9 

 

również ignoruje problem szczęścia, gdyż zarówno uzasadnienie, jak i motywację 

dla czynów dobrych upatruje w wartościach obiektywnych poznawanych przez 

akty uczuciowe. (c) Nawet filozofia tomistyczna (chyba pod wpływem częściowo 

Kanta, a częściowo fenomenologii) w charakterze fundamentu etyki bardziej i czę-

ściej eksponuje wartość lub godność osób (czyli wątek personalistyczny) niż Ary-

stotelesowsko-Tomaszową eudajmonię. (d) Jedynym w zasadzie nurtem, który 

w szczęściu widzi kryterium dobra moralnego, jest utylitaryzm – paradoksalne 

jest w nim jednak to, że koncepcję szczęścia sprowadza do jednozdaniowej for-

muły „zaspokojenia potrzeb” lub „sumy przyjemności”. 

Od strony czysto merytorycznej natomiast status pojęcia szczęścia w filozofii 

ostatniego stulecia przedstawia się następująco. Jeśli w aksjologii i etyce ktoś od-

wołuje się do szczęścia jako pojęcia definiującego dobro, to, traktując szczęście 

jako stan subiektywny i zrelatywizowany do jednostki, dochodzi także do subiek-

tywistycznych wniosków na temat samego dobra. Ze stanowiska takiego wynika, 

że ani szczęście, ani dobro – ponieważ są subiektywne – nie mogą stanowić pod-

stawy dla powinności uniwersalnych (np. pozytywizm i emotywizm w etyce). Uty-

litaryzm, którego powyższa uwaga, rzecz jasna, nie dotyczy, jest stanowiskiem 

o tyle osobliwym (dla mnie wręcz dziwacznym), że wskazując na szczęście jako 

miarę moralnej wartości czynu, wskazuje na szczęście cudze – nie uzasadniając 

nijak, dlaczego zadowolenie cudze ma być moją powinnością. Przecież żeby taki 

obowiązek uzasadnić, należałoby najpierw argumentacyjnie wykazać nie tylko 

wartość innych ludzi, lecz – ściślej – wartość ich przyjemności (wszak z nich, we-

dle utylitaryzmu, składa się szczęście). Tymczasem wartość cudzego szczęścia nie 

jest tu problematyzowana, lecz przyjmowana dogmatycznie. Jeśli czyn jest wyko-

nywany przeze mnie, to cudze szczęście jako cel dla tego czynu wydaje się czymś 

najzupełniej irracjonalnym – jak bowiem można uzasadnić postulat „mój trud, 

cudzy zysk”? A jeśli w owym nakazie trudzenia się dla cudzej przyjemności mia-

łaby być zawarta jakaś wyższa racjonalność, to należałoby ją jasno wyartykułować. 

W utylitaryzmie nie ma jednak argumentacji na ten temat. Jeśli natomiast idzie 

o eudajmonizm tomistyczny, to te odłamy tomizmu, które jeszcze go dzisiaj bro-

nią, po pierwsze, zawierają historycznie wplecione wątki obce, nietomaszowe – 

szczególnie stoickie i platońskie. Po oddzieleniu zaś tych starożytnych wpływów 

– po drugie – rdzennie Tomaszowe pojmowanie szczęścia okazuje się koncepcją 

religijną, której akceptacja wymaga wiary w istnienie chrześcijańskiego Boga, 

a szczególnie w nieśmiertelność duszy (bo chodzi nade wszystko o transcendentne 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

10 

 

szczęście wieczne). Na gruncie intersubiektywnej argumentacji filozoficznej (ro-

zumu) koncepcja ta jest niedyskutowalna – co nie umniejsza zresztą jej ważności 

dla ludzi wierzących. 

Pomijanie problemu szczęścia przez pozostałą większość nurtów etycznych 

opiera się przede wszystkim na dwóch argumentach (nie zawsze wprost ekspliko-

wanych). Pierwszym jest teoria błędu naturalistycznego, zawarta zarówno w filo-

zofii praktycznej I. Kanta, jak i etyce G. E. Moore’a (od którego pochodzi nazwa 

tego błędu). Argumentacja w tym względzie przebiega następująco: dążenie ludzi 

do szczęścia jest faktem, ale z sądów o faktach nie wynikają sądy normatywne – 

zatem dla teorii normatywności teoria szczęścia jest zbędna. Drugi argument neu-

tralizujący problem szczęścia opiera się natomiast na określonej definicji moral-

ności – współcześnie przez większość etyków akceptowanej bez dyskusji, ale warto 

podkreślić, że ona także pochodzi od Kanta. Definicja ta orzeka mianowicie, że do 

istoty powinności moralnych należy bezwarunkowość (kategoryczność) oraz bez-

interesowność (w filozofii analitycznej: „bezstronny punkt widzenia na interesy”). 

Te dwie kategorie są „dwiema stronami jednego medalu”, gdyż pierwsza podkre-

śla niezależność moralności od celów innych niż moralne (od jakichkolwiek wa-

runków wstępnych), druga zaś oznacza niezależność powinności od czegoś innego 

niż one same (od dążeń faktycznych). W myśl takiej definicji moralności, spełnia-

nie czynu, którego celem jest własne szczęście (a jest to w przybliżeniu Arystote-

lesowska definicja czynów moralnych) nie należy do moralności, gdyż jest intere-

sowne i warunkowe. Spełnianie takiego czynu obowiązuje bowiem wyłącznie pod 

warunkiem faktu, że ktoś chce własnego szczęścia – wtedy jednak ów czyn nie jest 

bezinteresowny. To nawiązujące do Kanta eksponowanie bezinteresowności jako 

koniecznego atrybutu powinności i działań moralnych doprowadza znaczących 

współczesnych autorów nawet do wniosku, że wszystkie przedkantowskie teorie 

etyczne nie są w istocie teoriami moralności, lecz czymś w rodzaju pozamoralnej 

technologii szczęścia4. Jeśli zatem, w obliczu tej utrwalonej współcześnie argu-

mentacji, chce się jednak bronić związku normatywności ze szczęściem – co jest 
                                                           

4 Np. Hans Krämer swoje najważniejsze dzieło etyczne skoncentrował wokół rozróżnienia na dwa 

rodzaje etyki: etykę powinności i etykę dążenia, przy czym tej drugiej zarzuca fundamentalne niezrozu-

mienie istoty moralności – zakładając właśnie, że powinności moralne muszą być bezinteresowne. Por. 

Hans Krämer, Etyka integralna, tłum. Marcin Poręba (Toruń: Wydawnictwo Rolewski, 2004). Podobne, 

choć terminologicznie nie wyeksplikowane, rozróżnienie przenika też inną ze znaczących prac etyki nie-

mieckiej. Por. Ernst Tugendhat, Wykłady o etyce, tłum. Janusz Sidorek (Warszawa: Oficyna Naukowa, 

2004). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

11 

 

celem niniejszego artykułu – to należy skupić uwagę na dwóch kwestiach. Po 

pierwsze, trzeba rozpatrzeć, czy bez pojęcia szczęścia teorie normatywności są za-

dowalające (eksplanacyjnie efektywne). Po drugie zaś – już w argumentacji pozy-

tywnej – wymagana jest odpowiednia reinterpretacja zarówno teorii normatyw-

ności, jak i pojmowania szczęścia. 

 

2. Problem normatywności 

 

Pytanie o normatywność, a szczególnie o jej źródła, jest w ostatnim czasie 

podejmowane równie często (i wydaje się tak samo trudne) jak najmodniejszy 

obecnie problem umysłu. Tak jak trudność tego drugiego problemu polega przede 

wszystkim na tym, że z naukowej wiedzy o przyrodzie nie udaje się w zasadny 

sposób wywnioskować dostatecznej wiedzy o umyśle, podobnie też trudność przy 

problemie normatywności polega na – podkreślanej w teorii błędu naturalistycz-

nego – niemożliwości wywnioskowania sądów normatywnych z wiedzy o faktach. 

Jeśli zaś wiedza o świecie nie może być logiczną podstawą dla imperatywów mo-

ralnych, to jakiekolwiek ich uzasadnienie wydaje się przedsięwzięciem beznadziej-

nym. Myślę, że wynikająca z tej sytuacji teoretycznej bezradność dwudziesto-

wiecznej etyki jest odpowiedzialna za współczesną karierę różnych wersji intui-

cjonizmu w etyce: czy to intuicjonizmu brytyjskiego (G. E. Moore, D. Ross itp.), 

czy materialnej etyki wartości, czy w końcu Levinasowskiej fenomenologii Innego. 

Skoro powinności nie można wywnioskować z wiedzy o faktach, to usiłuje się – 

w wymienionych nurtach – odnaleźć jakąś inną wiedzę, która byłaby bezpośred-

nią wiedzą o samych powinnościach. Intuicjoniści zdają się jednak nie zauważać 

samobójczych konsekwencji swojego karkołomnego przedsięwzięcia. Gdyby mia-

nowicie istniała wiedza o powinnościach, to byłyby one faktami (wszak fakty – to 

przedmioty wiedzy). Żeby więc poznane powinności nie okazały się faktami, in-

tuicjoniści dodają szereg (wysoce problematycznych) poprawek i zastrzeżeń do 

standardowej koncepcji wiedzy, rozmywając zakres jej pojęcia – a to, że wiedza 

intuicyjna nie jest intersubiektywna, a to znowu, że pomimo jej bezpośredniości 

jest omylna, albo też, że jest dyskursywnie niedemonstrowalna, a przede wszyst-

kim, że do jej istoty należy angażowanie podmiotu w jej przedmiot (intuicyjnie 

poznane wartości i powinności „wzywają” lub „skłaniają” podmiot do określo-

nych działań). Szczególnie znamienna jest ta ostatnia cecha intuicyjnego poznania 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

12 

 

normatywności. Z jednej strony bowiem, wiadomo, że zaangażowanie jest kon-

stytutywnym atrybutem stosunku umysłu do wartości (warunkiem sine qua non 

tego stosunku), a przypisanie go wiedzy o powinności ma potwierdzać jej niewy-

wiedlność z niczego innego (jej absolutną pierwotność, a więc także nieuzasad-

nialność), z drugiej strony jednak – jasne jest, że wobec pojęcia wiedzy pojęcie 

zaangażowania stanowi różnicę gatunkową, nie zaś składnik jej definiensa. Wszak 

na podstawie tej właśnie różnicy gatunkowej wśród aktów podmiotu od poznania 

odróżnia się wolę, pragnienia czy uczucia. Dobrze, że intuicjoniści próbują omi-

nąć błąd naturalistyczny, ale ich prób wynajdywania jakiejś wiedzy alternatywnej 

nie można uznać za udane. Odkładając dalsze komentarze wobec tego stanowiska 

na później, wróćmy jednak do innych problemów z normatywnością. 

Poza trudnością związaną z błędem naturalistycznym, od momentu powsta-

nia aksjologii (czyli od przełomu wieku XIX i XX) pytanie o normatywność uwi-

kłane jest w spór o to, czy ona sama jest funkcją wartości, czy odwrotnie – wartości 

są ustanawiane przez powinności? Kantowska linia rozumowania traktuje powin-

ność jako pierwotną i konstytutywną wobec dobra (i wartości), etyka fenomeno-

logiczna natomiast (a szerzej: etyka platonizująca) twierdzi odwrotnie: aby coś 

było powinne, musi najpierw być wartościowe. Za pierwszym z tych stanowisk 

stoi argument głoszący, że ponieważ do wartości nie mamy dostępu poznawczego 

(antyintuicjonizm), toteż musimy je „wyprowadzać” z innych zdolności pod-

miotu niż zdolności poznawcze, czyli z tzw. rozumu praktycznego lub z woli. Na 

gruncie takiego poglądu normatywność jest usytuowana poza sferą poznania, 

chociaż nie jest wyłączona z dziedziny racjonalnej argumentacji. Problemem po-

zostają natomiast pierwsze przesłanki rozumowań praktycznych. Stanowisko dru-

gie opiera się zaś na koncepcji intuicyjnego poznania wartości: poznając intuicyj-

nie wartości (albo dobro – jak w etyce G. E. Moore’a), poznajemy je jako obiekty, 

których treść jest dla nas obligatoryjna. Pomimo że charakteryzowane tu poglądy 

odwrotnie interpretują stosunek między wartością i powinnością, to jednak zga-

dzają się co do tego, iż zakres normatywności (powinności) ogranicza się do za-

kresu moralności – czyli, że temu, co jest cenne poza moralnością, nie przysługuje 

żadna powinność. Zgoda ta oparta jest, jak mi się zdaje, na powszechnie akcepto-

wanym założeniu, wedle którego normatywności musi przysługiwać bezintere-

sowność i intersubiektywność. Z założenia tego wynika, że wartości pozamoralne 

albo nie istnieją (na mocy formuły „powinność moralna=wartość”), jak sprawa ta 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

13 

 

przedstawia się u samego Kanta, albo że wprawdzie istnieją, ale nie przysługują im 

powinności, jak głosi z kolei fenomenologia wartości. 

Żadna z wymienionych konkluzji nie jest zadowalająca. W świetle pierwszej 

z nich wszystkie pozamoralne decyzje i dążenia człowieka okazują się jedynie pro-

cesami przyrodniczymi zanurzonymi w sferze faktów (Kantowskimi „działaniami 

na podstawie skłonności”). Konkluzja druga zaś, fenomenologiczna, jest wysoce 

problematyczna dlatego, że oznacza w istocie oderwanie normatywności od (po-

zamoralnych) wartości. Jeśli jedne wartości „posiadają” powinność, a inne nie, to 

prowadzi to nie tylko do wniosku, iż istnieją wartości bez powinności, ale także 

musi oznaczać, że normatywność jest fenomenem osobnym wobec wartości, który 

akurat do wartości moralnych jakoś się dołącza – ale w niewiadomy sposób5. Jeżeli 

zaś istniałyby wartości bez powinności, to powstają pytania następujące: na czym 

miałaby polegać ich wartościowość i jak można byłoby je odróżnić od faktów, 

a sądy o nich – od sądów deskryptywnych? Wartość bez powinności wydaje się 

drewnianym żelazem, tak samo zresztą, jak powinność bez wartości. 

Jeśli wartości są czymś innym niż fakty, to tę ich inność trudno jest wytłu-

maczyć inaczej niż za pomocą kategorii powinności – łączenie ich bowiem z kate-

goriami psychologicznymi (pożądania, pragnienia itp.), sprowadza je z powrotem 

do sfery faktów. Jeżeliby zaś powinność należała do istotowej charakterystyki war-

tości, to wartościowość i normatywność byłyby dwiema stronami tego samego – 

a wtedy nie tylko moralne, ale wszystkie wartości posiadałyby te dwie strony. 

W dziedzinie tak pojętej sfery normatywno-aksjologicznej należałoby tylko odpo-

wiednio odróżnić sferę moralną od pozamoralnej. 

Z problemami zarysowanymi powyżej łączy się ściśle jeszcze inne zagadnie-

nie odnoszące się do normatywności, a mianowicie pytanie o wzajemny stosunek 

normatywności i wolności6. Jest raczej oczywiste, że koniecznym warunkiem nor-

matywności jest założenie o wolności jej adresata. Nie zawsze jednak respekto-

wana jest konsekwencja tej wyjściowej oczywistości, czyli wniosek, iż teorie nor-

                                                           
5 Gdy Roman Ingarden w Wykładach z etyki usiłuje znaleźć differentia specifica dla wartości mo-

ralnych (tylko one wszak – jego zdaniem – mają powinność), to jego poszukiwania nie kończą się żad-

nym rozwiązaniem. Por. Wykłady z etyki (Warszawa: PWN, 1989), 308 i n. 
6 Doniosłość tego pytania w nurcie fenomenologii wartości znakomicie pokazał Leszek Kopciuch. 

Por. Wolność a wartości. Max Scheler, Nicolai Hartmann, Dietrich von Hildebrand, Hans Reiner (Lu-

blin: Wydawnictwo UMCS, 2010). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

14 

 

matywności, które tłumaczą ją przez odwołanie się do dynamizmów psychofi-

zycznych, zaprzeczając wolności, anihilują też samą normatywność. Jeśli powin-

ności miałyby być skutkami faktów psychicznych, to same byłyby faktami. Takie 

rozumowanie o normatywności popada w dwa błędy zarazem: w kłopotliwe kon-

sekwencje determinizmu (który wszak normatywność wyklucza) oraz w błąd na-

turalistyczny (redukcja powinności do faktów). Jeśli normatywność ma być czymś 

innym niż faktem (a jest to wymóg wynikający z teorii błędu naturalistycznego), 

to jej adresat musi być wolny od faktycznych uwarunkowań (wymóg wolności). 

Tak oto się okazuje, że błąd naturalistyczny ma ścisły związek z wykluczeniem 

wolności7. 

Ale istnieniu wolności implicite zaprzecza także przeciwna teorii normatyw-

ności – intuicjonistyczna. Jeżeli treść powinności (lub wartości) traktuje się jako 

niezależny od podmiotu przedmiot poznania receptywnego, to w konsekwencji 

okazuje się, że poznanie to musi wykluczać wolność decyzji. Owe obiektywne 

obiekty aksjologiczne, wraz z ich poznaniem, okazują się determinantami, które 

w sposób konieczny określają działanie. Innymi słowy, przed poznaniem obiek-

tów normatywnych podmiot jest determinowany przez obiektywne przyczyny, po 

tym poznaniu zaś – przez równie obiektywne wartości8. Przez te drugie podmiot 

nie byłby determinowany tylko wtedy, gdyby mógł je wybrać, ale w świetle obiek-

tywistycznej i intuicjonistycznej teorii normatywności taki wybór jest właśnie nie-

pojęty (niemożliwy). Pominięcie jednej wartości na rzecz drugiej byłoby możliwe 

tylko na mocy błędu poznawczego lub braku adekwatnego poznania – wtedy jed-

nak nie byłby to wybór, gdyż działanie bez poznania podlega przyczynom. 

Żeby normatywność nie wykluczała wolności, a więc żeby nie okazywała się 

zewnętrzną determinacją działania podmiotu, jej podmiotowa akceptacja musi 

być pomyślana jako autodeterminacja, nie zaś jako determinacja przez obiekty 

inne niż sam podmiot. Na autodeterminacyjny charakter normatywności najwy-

raźniej i najsilniej wskazywał Kant, a obecnie w nawiązaniu do jego etyki czyni to 

                                                           
7 Por. mój artykuł „Błąd teoretyzmu w aksjologii”, w: Andrzej Niemczuk, Filozofia praktyczna. 

Studia i szkice (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2016), 13–45 [pierwsza publikacja w:  „Kultura i Warto-

ści” 3 (2012): 7–33; http://kulturaiwartosci.umcs.lublin.pl/wp-content/uploads/2015/05/Andrzej-

Niemczuk-Blad-teoretyzmu-w-aksjologii.pdf]. 
8 O tym determinizmie aksjologicznym pisałem więcej w artykule „O poznaniu wartości”, 

w: Niemczuk, Filozofia praktyczna, 71–74. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

15 

 

Ch. Korsgaard9. Dla ochrony normatywności przed zagrożeniami determinizmu 

trzeba więc czerpać inspiracje z ich teorii, aczkolwiek teorie te nie są pomocne do 

tego, by wykazać udział szczęścia w strukturze normatywności – obie bowiem 

traktują odwołania do szczęścia jako zagrożenie dla bezwarunkowości dobra mo-

ralnego oraz dla jego koniecznej niezależności od faktów. Pytaniem otwartym jed-

nak pozostaje, czy ich propozycje ugruntowania normatywności bez pojęcia 

szczęścia są zadowalające. 

 

 

II. Normatywność nieszczęśliwa 

 

Normatywnością nieszczęśliwą nazywam tę, której obraz przedstawiają teo-

rie głoszące jej niezależność od szczęścia, a niekiedy nawet jej alternatywność wo-

bec niego. Celem niniejszego paragrafu jest krytyczny komentarz dotyczący argu-

mentacji, na której – explicite lub implicite – oparte są tego typu teorie. Zamie-

rzony komentarz musi być maksymalnie syntetyczny i rzeczowy, gdyż na szerszą 

egzegezę nie ma tu miejsca. 

Jak już wspomniałem, począwszy od Kanta o obecności pojęcia szczęścia 

w uzasadnieniu powinności sądzi się w sposób następujący. Jeżeli uzasadniając 

sąd „powinienem X” ktoś podaje rację „ponieważ bez X nie będę szczęśliwy”, to 

ten pierwszy sąd nie jest imperatywem moralnym, lecz co najwyżej hipotetycznym 

imperatywem pragmatycznym. Należy spytać, jakie są założenia takiego rozumo-

wania – dlaczego szczęście jako racja dla dobra nie przeszkadzało żadnemu ze sta-

rożytnych filozofów moralności (ani chrześcijańskiemu odłamowi arystotelizmu), 

a Kantowi i jego następcom przeszkadza? Otóż za przytoczonym rozumowaniem 

tkwią dwa jawne, często wypowiadane wprost, założenia, oraz trzecie nie całkiem 

jawne. 

Pierwsze z tych założeń dotyczy szczęścia, a wyraźnie zostało sformułowane 

przez samego Kanta. Mówi ono, że szczęście jest sumą zaspokojenia empirycz-

nych potrzeb i skłonności10. Nie ulega wątpliwości, że Kant w swojej argumentacji 

                                                           
9 Por. Christine Marion Korsgaard, Sources of Normativity (New York: Cambridge University 

Press, 1996). 
10 Por. Immanuel Kant, Uzasadnienie metafizyki moralności, tłum. Mścisław Wartenberg (War-

szawa: PWN, 1984), 27 oraz Immanuel Kant, Krytyka praktycznego rozumu, tłum. Jerzy Gałecki (War-

szawa: PWN, 1984), 37. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

16 

 

przeciwko szczęściu jako podstawie etyki operuje niezmiennie – przejętym za-

pewne z francuskiego oświecenia – hedonistycznym pojęciem szczęścia. Jest ono 

dla niego sumą przyjemności, czerpanych ze świata przez fenomenalny, a więc 

empiryczny aspekt człowieka11. O takim jego pojmowaniu szczęścia, oprócz okre-

śleń sformułowanych explicite, świadczy również kontekst argumentacyjny jego 

krytyki szczęścia. Etykę szczęścia uważa niezmiennie za materialną (wskazującą 

w świecie zewnętrznym konkretne dobra, które mają uszczęśliwiać człowieka), 

heteronomiczną (bo pożądane szczęście jest ściśle zależne od empirycznych oko-

liczności) i teoretycznie chwiejną (z konieczności nieprecyzyjną, gdyż różnym lu-

dziom różne rzeczy dają przyjemność). Krytykując etykę szczęścia, podkreśla jej 

empiryczny charakter, czyniąc adresatami swoich polemik najczęściej epikurej-

czyków, a niekiedy stoików – nie krytykuje zaś explicite etyki Arystotelesa. 

Wszystko to znaczy, że gdy Kant odrzuca etykę szczęścia, to w istocie odrzuca 

etyczny hedonizm – zaprzecza mianowicie tezie następującej: człowiek powinien 

w działaniu wybierać przyjemności, ponieważ one składają się na jego szczęście. 

Trzeba przyznać, że tak pojmowane szczęście faktycznie wyklucza moralność – 

i to z powodów bardziej licznych niż tylko te, które wymieniał Kant. Problemem 

jednak pozostaje, czy jest to trafne pojmowanie szczęścia – wszak na przykład 

Arystotelesowska eudajmonia (w której koniecznym warunkiem szczęścia jest do-

skonałość12) leży już poza zakresem tego pojmowania. 

Drugie założenie przytoczonego argumentu (separującego pojęcie szczęścia 

od pojęcia powinności) dotyczy z kolei pojmowania moralności. Trzeba przyznać, 

że przed Kantem pojęcie moralności nigdy nie było precyzyjnie określone. Prawdą 

też jest, że Kant jako pierwszy wytyczył wyraźny zakres tego pojęcia. Nie musimy 

się jednak zgadzać co do tego, że uczynił to w sposób właściwy. Wyjaśniając swo-

istość dobra moralnego, Kant uznał, że do jego definiensa należą takie orzeczniki 

jak: obowiązek, bezwarunkowość, bezinteresowność. W ten sposób Kant ustano-

wił takie formalne rozumienie moralności, które po dzień dzisiejszy jest w etyce 

zdecydowanie przeważające13. Wedle tego rozumienia – powtórzmy – moralność 
                                                           

11 „Szczęśliwość jest zaspokojeniem wszystkich naszych skłonności...” Immanuel Kant, Krytyka 

czystego rozumu, tłum. Roman Ingarden (Warszawa: PWN, 1986), t. II, 549. 
12 Arystoteles pisze: „szczęście jest pewnego rodzaju działaniem duszy, zgodnym z nakazami do-

skonałej dzielności...” Etyka Nikomachejska, tłum. Daniela Gromska (Warszawa: PWN, 2012), 99. 

 13 O wpływie Kanta na rozumienie moralności w filozofii analitycznej por. Bernard Williams, 

„Osoby, charakter i moralność”, tłum. Tadeusz Baszniak, w: Bernard Williams, Ile wolności powinna 

mieć wola? I inne eseje z filozofii moralnej (Warszawa: Fundacja Aletheia, 1999), 239–244. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

17 

 

to dziedzina bezwarunkowych i bezinteresownych obowiązków. Podstawowe py-

tanie, jakie się nasuwa wobec takiego dictum, to pytanie, czy dziedzina taka nie 

jest, a nawet nie musi być pusta. 

Można wysunąć wiele argumentów za tym, że pojęcie „obowiązku bezwa-

runkowego” nie ma realnego desygnatu, ale chyba argumentem głównym jest 

stwierdzenie, że pojęcie obowiązku jest sprzeczne z pojęciem bezwarunkowości. 

Adresatem każdego obowiązku musi być byt świadomy (nie może nim być np. 

roślina), taki zaś byt wobec każdego obowiązku może, a jeśli jest konsekwentnie 

racjonalny to nawet musi, zadać pytanie „dlaczego powinienem spełniać dany ob-

owiązek?” Bezwarunkowość obowiązku oznacza, że na wymienione pytanie nie 

może być odpowiedzi – gdyby była, to ona wskazywałaby warunek spełniania ob-

owiązku (np. powinieneś spełniać obowiązek X, aby żyć). Jak słusznie w swej kry-

tyce etyki Kanta wskazywał już A. Schopenhauer, obowiązek bezwarunkowy wy-

stępuje wyłącznie w dyskursie religijnym – taki charakter mają nakazy Boga kie-

rowane do ludzi. Nawet w religii jednak kosztem bezwarunkowości obowiązku 

jest rezygnacja jego adresatów z racjonalności – obowiązek tylko wtedy jest bez-

warunkowy, gdy jego adresat nie zadaje pytania „dlaczego?” i gdy, w związku 

z tym, jego autor nie musi na takie pytanie odpowiadać. Myślenie teologiczne, 

które w stosunku do żywiołowych wierzeń religijnych stanowi ich wtórną racjo-

nalizację, usiłuje już – lepiej lub gorzej – na wymienione pytanie dać odpowiedź 

(bo rozum po prostu nie może tej kwestii przemilczeć). Jak wiadomo, religie mo-

noteistyczne, czyli takie, w których zidentyfikowany jest autor obowiązków nakła-

danych na wyznawców, głoszą, że dla wiernych (obowiązkom) Bóg przewidział 

jakiś rodzaj szczęścia (raj), a dla łamiących obowiązki jakiś rodzaj nieszczęścia 

(piekło). Myślę, iż bez względu na szczegółowe wersje tych teologicznych koncep-

cji, są one wyrazem tego, że myślenie rozumowe nie może zaakceptować pojęcia 

obowiązku bezwarunkowego. 

Chociaż dla meritum problemu jest to nieistotne, możemy próbować docie-

kać, czym się inspirował Kant, gdy od powinności moralnych wymagał koniecznej 

bezwarunkowości czy bezinteresowności. Jest wprawdzie sprawą oczywistą, 

że moralność wymaga brania w jakimś stopniu pod uwagę życia i interesów dru-

giego człowieka (pomijając na razie kwestię uzasadnienia tego wymogu) i że zu-

pełne nieliczenie się z innymi przy zaspokajaniu własnych potrzeb życiowych, 

czyli hedonistyczny egoizm, trudno uznać za moralność, która odróżniałaby życie 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

18 

 

swoiście ludzkie od zwierzęcego. Ta wstępna oczywistość nie wymusza jednak lo-

gicznie utożsamiania moralności z bezinteresownością, a tym bardziej z bezwa-

runkowością. Osobiście przypuszczam, że eksponując bezinteresowność moral-

ności Kant uskrajnił (rzekłbym: doprowadził do absurdu) tę wersję chrześcijań-

skiego ideału miłości bliźniego, w której podkreśla się, że pełnia chrześcijaństwa 

polega dopiero na „szaleństwie krzyża” lub na „samozatracie w miłości”14. Warto 

wszakże zauważyć, że autorzy tych radykalnych wersji etosu chrześcijańskiego, je-

śli tylko są konsekwentni, to podkreślają zarazem konieczność odrzucenia ro-

zumu i absolutne oddanie się wierze (jak Tertulian, czy L. Szestow)15. Tymczasem 

zamierzeniem Kanta było niewątpliwie sformułowanie etyki – by użyć jego wła-

snej formuły – „w granicach samego rozumu”. W granicach rozumu zaś norma-

tywność normy bezwarunkowej (bezwarunkowego „powinieneś”) musi być nie-

pojęta, gdyż – jak wspomniałem – wyklucza istnienie jakiegokolwiek argumentu 

za tą normą16. Jakiejkolwiek bowiem odpowiedzi (mieszczącej się w granicach se-

mantycznego sensu) udzielilibyśmy na pytanie „dlaczego powinienem X?”, zaw-

sze będzie ona wskazywała właśnie na warunek owego „powinieneś” oraz – co 

warto dodać – będzie się odwoływała do jakiegoś, pozytywnie wartościowanego 

interesu podmiotu. Wszystkie sensowne odpowiedzi tego typu o schemacie „po-

winieneś X, ponieważ: nie osiągniesz Y lub ponieważ stracisz Y”, muszą zakładać 

(pod groźba utraty sensu), że pod Y należy podstawić jakąś wartościową treść pod-

miotowego interesu – na przykład „życie”, „szczęście”, „racjonalność”, „bycie 

sobą” itp. To natomiast oznacza, że podmiot „powinien X” pod warunkiem, że jest 

zainteresowany Y-kiem. Gdyby nie miał interesu w Y-ku, upadłaby wszelka moc 

                                                           
14 O podobne inspiracje podejrzewam Levinasowską ideę koniecznej „asymetrii relacji moralnej”, 

w której idzie o to, jak wiadomo, że w relacji tej drugi człowiek powinien być traktowany jako nieskoń-

czenie ważniejszy od własnego ja. Podejrzewam tak, gdyż sądzę, że idei tej nie da się uzasadnić w sposób 

racjonalny. 
15 Nie ma tu miejsca, by wchodzić w egzegezę tekstów biblijnych dotyczących naszego temat. Za-

sygnalizuję tylko, że dla idei bezinteresowności najbardziej źródłowa wydaje mi się formuła: „bo kto chce 

zachować swoje życie, straci je; a kto straci swe życie z powodu Mnie i Ewangelii, zachowa je” (Biblia 

Tysiąclecia, Mk. 8.35) – aczkolwiek i tutaj ostatecznie chodzi o zachowanie (jakiegoś) siebie. 
16 Z wymienionego powodu, ktoś, kto akceptuje atrybut bezwarunkowości powinności moral-

nych, musi w konsekwencji twierdzić, że powinności tych nie można w żaden sposób uzasadniać. Do-

kładnie to zrozumiał, jak sądzę, Harold Arthur Prichard, pisząc artykuł „Does Moral Philosphy Rest on 

a Mistake?”, Mind 1912, nr XXI, 487–499). Takiemu stanowisku pozostaje jednak tylko intuicjonizm. 

Warto też dodać, że kto akceptuje bezwarunkowość moralności, a zarazem próbuje uzasadniać powin-

ności, ten myśli sprzecznie. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

19 

 

argumentacyjna wymienionych uzasadnień jego powinności. Bezwarunkowa po-

winność jest zatem albo nieuzasadniona, albo sprzeczna. 

Istniej bodaj tylko jeden przypadek, w którym pomimo że uzasadnia się bez-

warunkową powinność, to jednak nie popada się w sprzeczność. Zachodzi to mia-

nowicie wtedy, gdy argumentuje się tak oto: bezwarunkowo powinienem respek-

tować X, ponieważ X jest bezwzględnie dobre (wartościowe). Dla Kanta droga ta-

kiej argumentacji jest jednak zamknięta, gdyż przeczy on możliwości poznania 

dobra (intuicjonizmowi) – i z tego powodu usiłuje wykazać prymat powinności 

nad dobrem. Jeśli zaś chodzi o innych obrońców takiej argumentacji (np. fenome-

nologów), to trzeba zauważyć, że (a) muszą oni przyjąć kłopotliwy intuicjonizm, 

(b) zastępują jedynie pojęcie bezwarunkowości pojęciem bezwzględności (podzie-

lającym wymienione powyżej trudności pojęcia pierwszego), (c) koniec końców 

na rzecz dobra bezwzględnego również nie mogą podać dyskursywnego argu-

mentu – jak to widać najwyraźniej w najbardziej szczerym (w swej bezradności) 

intuicjonizmie G. E. Moore’a. 

Połączenie normatywności z dążeniem do szczęścia (co było zasadą całej 

etyki wcześniejszej) Kant uniemożliwił sobie poprzez to, że normatywność i szczę-

ście zdefiniował w sposób wykluczający się – tak jak Kartezjusz zdefiniował dwie 

współwystępujące w człowieku substancje. Stworzył w ten sposób w etyce problem 

logicznie identyczny, jak Kartezjański problem w filozofii umysłu. Jeśli dążenie do 

szczęścia ma cechy przeciwstawne wobec cech moralności, a atrybuty moralności 

są przeciwstawne wobec atrybutów dążenia do szczęścia, to działania szczęścio-

dajne i działania moralne muszą się wykluczać. Niestety, nie da się wtedy odpo-

wiedzieć na pytanie, dlaczego ludzi bywają lub chcą być moralni, czyli nie ma spo-

sobu na to, by stwierdzić, czy zbiór czynów zdefiniowanych przez Kanta jako mo-

ralne nie jest pusty. 

Pytanie „czy i jak moralność jest możliwa?” w języku Kanta występuje w for-

mie następującej: „w jaki sposób czysty rozum może być praktyczny?”17. Jest ono 

pytaniem o to, jak sam rozum, bez motywu szczęścia (czysty) może inicjować 

działania człowieka (być praktyczny). Znamienne jest, że na to pytanie sam Kant 

w Uzasadnieniu metafizyki moralności odpowiada tak oto: „wszelki rozum ludzki 

jest zupełnie niezdolny wytłumaczyć, i daremny jest wszelki trud i praca podjęta 

w celu szukania wytłumaczenia, w jaki sposób czysty rozum, bez innych pobudek 

                                                           
17 Kant, Uzasadnienie, 109. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

20 

 

wziętych skądkolwiek, bądź sam przez się, może być praktyczny”18. Tym sposo-

bem Kant explicite potwierdza pokazywaną tu przeze mnie nieefektywność swo-

ich wyjaśnień normatywności. 

O wiele jednak bardziej znamienny niż cytat przytoczony jest fakt (będący 

ogromem wody na młyn mojej argumentacji), że w późniejszej Krytyce praktycz-

nego rozumu, gdy Kant powraca do wymienionej tu, najtrudniejszej dla siebie 

kwestii, to, po pierwsze, pomimo że uznał ją za nierozwiązywalną, próbuje ją jed-

nak rozwiązać, a po drugie, robi to za pomocą pojęcia, które trudno odróżnić wła-

śnie od pojęcia szczęścia. Tłumacząc, jak możliwe jest ludzkie zainteresowanie 

bezinteresowną powinnością (sic!), do używanego już w Uzasadnieniu metafizyki 

moralności, pojęcia „szacunku do rozumu” dołącza jeszcze pojęcie samozadowo-

lenia (Selbstzufriedenheit), określając to drugie jako „koniecznie towarzyszące 

cnocie, niezmienne zadowolenie z istnienia siebie samego jako rozumnej osoby” 

oraz podkreślając, iż jest ono „analogiczne do szczęśliwości”19. Sens tych tłuma-

czeń jest taki, iż działanie zgodne z rozumem (nawet wbrew przyjemności) powo-

dowane jest uczuciem szacunku do rozumu (do prawa rozumowego), a towarzy-

szy mu zadowolenie z tego, że działając w taki sposób, jest się rozumnym podmio-

tem (osobą), nie zaś tylko organizmem podążającym za przyjemnościami. Samo-

zadowolenie okazuje się w istocie zadowoleniem z własnej rozumności i wolności 

– oraz „zyskiem”, jaki człowiek czerpie z bycia moralnym. Powstaje pytanie, dla-

czego właściwie owego samozadowolenia nie można nazwać szczęściem? Sądzę, 

że w kontekście etyki Kanta na pytanie to nie ma innej odpowiedzi, jak tylko ta, 

iż jedyną przeszkodą w utożsamieniu samozadowolenia ze szczęściem jest dogma-

tycznie przyjęta hedonistyczna koncepcja szczęścia. 

Omówione dwa założenia separacji normatywności od szczęścia należy pod-

sumować wnioskiem następującym20. Separacja ta jest podyktowana, po pierwsze, 

redukcjonistycznym, hedonistycznym pojęciem szczęścia, a po drugie, radykal-

nym (wręcz absurdalnym) pojęciem moralności jako bezinteresowności. Jeśli 

szczęście człowieka pojmuje się hedonistycznie, to nie tylko jego działaniu, ale 

                                                           
18 Tamże, 108–109. 
19 Por. Kant, Krytyka praktycznego, 191–192. 
20 Wniosek ten formułuję z pominięciem wątku samozadowolenia, który w etyce Kanta traktuję 

jako sprzeczność „dającą do myślenia”. Osobiście sprzeczność tę skomentowałbym tak: pokazuje ona, 

że dociekliwość Kanta była głębsza niż jego teoria etyczna. Dokładniej i szerzej o tej sprzeczności u Kanta 

pisałem w: Filozofia dobra przed powstaniem aksjologii (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 1994), 197–221. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

21 

 

jemu samemu niejako „odcina się głowę” – pomija się bowiem jego zdolność do 

autorefleksji i do bycia rozumnym. Tak w istocie uczynił Kant łącząc swoje hedo-

nistyczne pojęcie szczęścia wyłącznie z człowiekiem jako fenomenem (pomijając 

jego noumenalne jądro) oraz do tak pojętego człowieka ograniczając pojęcie inte-

resu. Jeśli następnie – z drugiej strony – sferę normatywności definiuje się jako 

dziedzinę powinności bezwarunkowych i bezinteresownych (najzupełniej tajem-

niczych), to niejako apriorycznie wyklucza się możliwość nawiązania przez ludzi 

jakiegokolwiek motywacyjnego kontaktu z tą sferą. Skoro wszak istotą człowieka 

są interesy hedoniczne, a moralność jest ich przeciwieństwem, to człowiek mo-

ralny musiałby być kompletnym dewiantem – albo człowiekiem chorym, albo sza-

lonym. A mówiąc jeszcze inaczej, skoro bezwarunkowa normatywność jest nieu-

zasadnialna, to człowiek, który ją respektuje, musi być nieracjonalny. 

Wraz z tym ostatnim wnioskiem ad absurdum dochodzimy do trzeciego – 

wspomnianego wcześniej – głęboko ukrytego założenia tezy o rozłączności nor-

matywności i szczęścia. Ma ono charakter antropologiczny, gdyż dotyczy pojmo-

wania struktury człowieka i miejsca rozumu w tej strukturze. Jeżeli ktoś sądzi, że 

normatywność jest rozłączna ze szczęściem, to zakłada, że i rozumność jest z nim 

rozłączna: zakłada, że można być szczęśliwym bez względu na stosunek do własnej 

rozumności. To zaś znaczy – sięgając jeszcze głębiej – że podmiot ludzki może 

pozostać sobą i być szczęśliwy bez własnej rozumności. Innymi słowy, przy takim 

założeniu nie włącza się rozumności w definicję podmiotu praktyki. Tylko przy 

takim pojmowaniu człowieka działającego – czyli tylko wtedy, gdy rozumność 

uważa się za jego cechę kontyngentną (przypadłościową) – bycie rozumnym nie 

jest konieczne do szczęścia (pogląd nieakceptowalny dla filozofów starożytnych). 

Jeżeli zaś – przeciwnie – rozumność włączy się w definicję podmiotowości prak-

tycznej, to, po pierwsze, nie można wtedy jej respektowania nie uznać za ko-

nieczny warunek szczęścia, w związku z czym, po drugie, nie można poprzestać 

na pojmowaniu szczęścia w sposób hedonistyczny. Tym, czego brakuje szeroko 

współcześnie akceptowanej tezie o separacji szczęścia i normatywności, jest odpo-

wiednia koncepcja trzeciego elementu, który, jako łącznik między elementami se-

parowanymi (szczęściem i normatywnością), tak zmodyfikowałby ich pojmowa-

nie, że nie wykluczałyby się one wzajemnie, lecz byłyby komplementarne. Mówiąc 

o trzecim elemencie, mam na myśli praktyczną racjonalność. 

Jeśli natomiast idzie o samego Kanta, to wprowadzone przez niego pojęcie 

samozadowolenia można, moim zdaniem, uznać za wątek eudajmonistyczny 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

22 

 

w jego z gruntu antyeudajmonistycznej etyce. Wątek ten jest o tyle „koniem tro-

jańskim” jego teorii etycznej, że jego implikacje rujnują główne założenia tej teorii 

– jak na przykład hedonistyczne pojmowanie szczęścia, bezinteresowność moral-

ności, a nawet formalizm etyczny. 

O innych modelach separacji normatywności od szczęścia wspomnę tylko 

(z braku miejsca) w lapidarnych uwagach krytycznych. Intuicjonizm, w którym 

normatywność traktuje się jako emanację aksjologicznej treści oglądu, popada – 

jak już wspomniałem – w trudności następujące: (a) podkreślana już problema-

tyczność koncepcji wiedzy intuicyjnej; (b) ontologizacja wartości, w rezultacie 

której trudno odróżnić wartości od bytów – i w związku z tym powinność ema-

nująca z takich bytów jak wartości staje się niewytłumaczalna; (c) determinizm 

aksjologiczny wynikający z tezy, że powinność jest przedmiotem wiedzy recep-

tywnej – obowiązująca moc wartości poznanych (determinacja przez nie) wyklu-

cza możliwość, by podmiot, będąc ich świadomy, był wobec nich wolny (wyklucza 

autodeterminację). 

W etyce brytyjsko-amerykańskiej (przez różnych autorów reprezentowanej 

zbyt licznie, bym mógł stosownie różnicować obecne uwagi) separacja normatyw-

ności od szczęścia jest dość powszechnie wyrażana (i dekretowana!) za pomocą 

wstępnego, definiującego moralność, wyodrębnienia swoistego tzw. „moralnego 

punktu widzenia”. Ten właśnie punkt widzenia – wedle jego eksponentów – ma 

odróżniać motywacje i racje moralne od pozamoralnych. Jasne jest, że w takim 

sposobie argumentowania zadanie teoretycznego sprecyzowania pojęcia moral-

ności i moralnych powinności zostaje logicznie przeniesione na dokładną identy-

fikację owego punktu widzenia – jego atrybuty są zarazem atrybutami sfery nor-

matywnej. Otóż podstawowa dychotomia, jaką operują teoretycy moralnego 

punktu widzenia, to – wyrażane rozmaitymi słowami – rozróżnienie na kategorie 

pomyślności i słuszności. Do pierwszej zaliczane są dążenia egoistyczne, subiek-

tywne, interesowne, partykularne (stronnicze), wyróżnikiem kategorii drugiej jest 

zaś, powtarzana zgodnych chórem, bezstronność21. Wyróżnianie moralnego 

punktu widzenia poprzez bezstronność jako jego warunek konieczny jest – jak 

trafnie zauważa B. Williams22 – wyraźnie Kantowskim rysem we współczesnym 

                                                           
21 Najsilniej owa bezstronność wybrzmiewa w filozofii moralnej Johna Rawlsa. Por. Teoria spra-

wiedliwości, tłum. Maciej Panufnik, Jarosław Pasek, Adam Romaniuk (Warszawa: PWN, 1994). 
22 Por. Bernard Williams, „Osoby, charakter i moralność”, 239–244. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

23 

 

pojmowaniu normatywności. Dychotomia pomyślność-słuszność jest niczym in-

nym niż Kantowska dychotomia szczęście-powinność, zaś współczesna bezstron-

ność stanowi nowe miano dla Kantowskiej bezinteresowności. Tak samo też jak 

u Kanta, gdy współcześni zwolennicy wymienionej dychotomii charakteryzują 

dążenie do pomyślności, to charakteryzują ją za pomocą pojęć interesu własnego 

lub sumy przyjemności. Identycznie również jak Kant (i równie jak on bezsku-

tecznie) mocują się z podstawowym pytaniem o normatywność, które, przy wy-

mienionych założeniach, musi mieć postać następującą: jak ludzie, którzy faktycz-

nie chcą pomyślności (szczęścia), mogą racjonalnie i dobrowolnie preferować bez-

stronną powinność, sprzeczną z ich faktycznym dążeniem (z ich stronniczą inte-

resownością)?23. 

Wobec zarysowanego sposobu pojmowania normatywności generalna 

uwaga krytyczna musi, co do meritum, być taka sama jak uwagi sformułowane 

w stosunku do koncepcji Kanta. Bezstronnej powinności nie sposób uzasadnić, 

gdyż bezstronność uniemożliwia ukonstytuowanie się jakiejkolwiek przesłanki 

normatywnej – nawet przesłanki, iż powinno się być racjonalnym. Jak trafnie 

i wielokrotnie zauważa T. Nagel (niestety, przeciwko własnej teorii), bezstronne 

spojrzenie na rzeczywistość i na interesy żyjących ludzi anihiluje ważność czego-

kolwiek – bezstronnie widziany świat jest po prostu zbiorem faktów bez żadnej 

wartości. Żeby w takim świecie móc zasadnie mówić o jakichkolwiek powinno-

ściach, trzeba dogmatycznie założyć jakąś fundamentalną wartość – trzeba założyć 

obowiązywanie jakiejś pierwotnej przesłanki aksjologicznej. Skoro tej przesłanki 

nie można wywnioskować z bezstronnie konstatowanych faktów, to jasne jest, że 

– na gruncie bezstronności – musi ona, logicznie rzecz biorąc, pozostać najzupeł-

niej arbitralnym wtrętem do myślenia o świecie. Innymi słowy, jeżeli ludzkie dą-

żenie do pomyślności (do szczęścia) pojmuje się jako fakt pozbawiony normatyw-

ności (a takim niewątpliwie jest dążenie do „szczęścia” hedonistycznego), a nor-

matywność definiuje się jako sferę wymagań, w której ludzie nie mają żadnego 

interesu, to ta druga musi okazać się, po pierwsze, nieuzasadnialna i nieracjonalna, 

a po drugie, niemożliwa do realizacji. Żadna z teorii opowiadających się za bez-

stronnością moralnego punktu widzenia nie może ex definitione odpowiedzieć 

                                                           
23 Najbardziej dramatycznie z pytaniem takim (oczywiście, opierając się na wymienionych zało-

żeniach) mocuje się Thomas Nagel. Por. Widok znikąd, tłum. Cezary Cieśliński (Warszawa: Fundacja 

Aletheia, 1997), rozdz. X, 231–252. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

24 

 

poprawnie (tzn. bez błędnego koła) na pytanie, dlaczego powinienem być mo-

ralny? Na tym polega nieszczęście normatywności koncepcyjnie odciętej od szczę-

ścia. 

Jedynym nurtem, w którym pojęcie szczęścia jest umieszczane w uzasadnie-

niu normatywności, jest współcześnie utylitaryzm. Jego zasadą jest bowiem for-

muła, wedle której człowiek powinien w działaniu wybierać takie czyny (takie za-

sady), które skutkują możliwie maksymalną sumą szczęścia. Stojąca za utylitary-

zmem argumentacja jest jednak nazbyt „dziurawa” by mogła umocnić (a właści-

wie zrewitalizować) pozycję pojęcia szczęścia w myśleniu o normatywności. 

Liczne wady tego kierunku etycznego są powszechnie znane, w związku z czym 

nie będę ich wszystkich wymiał24. Ze względu na interesujący mnie problem źró-

deł normatywności zwrócę uwagę tylko na dwie problematyczne kwestie, które 

tkwią w metaetycznych założeniach utylitaryzmu i o których, w jego standardowej 

krytyce, rzadko się wspomina. 

Po pierwsze, utylitaryzm opiera się na ad hoc przyjętym, niesproblematyzo-

wanym krytycznie, hedonistycznym pojęciu szczęścia, a bardzo wielu jego przed-

stawicieli szczęście to nazywa dobrem. Tymczasem z faktu, że ludzie dążą do przy-

jemności ani nie wynika, że przyjemności są dobre, ani to, że powinniśmy im 

w zdobywaniu przyjemności pomagać. Krótko mówiąc, hedonistyczne pojęcie 

szczęścia – o czym doskonale wiedział Kant – nie nadaje się do uzasadniania nor-

matywności, gdyż nie ma logicznego przejścia od empirycznych sądów o przyjem-

ności do normatywnych sądów o dobru i powinności. Rozszerzanie zakresu poję-

cia przyjemności, jakiego dokonują pod naciskiem krytyki utylitaryści współcze-

śni, jest niestety niczym więcej niż doraźnym „łataniem dziur” w teorii, które po-

woduje kolejne dziury. Jeśli bowiem oprócz przyjemności zmysłowych wprowa-

dzimy szereg innych (np. zadowolenie z wiedzy, z bycia bohaterem, czy z trudu 

pisania wierszy), to takie posunięcie wymagałoby uzupełnienia całej teorii o jasną 

koncepcję hierarchii różnych wartości oraz o koncepcję matematycznej miary 

przeliczania wartości wyższych na niższe i odwrotnie. Nie można byłoby też wtedy 

uniknąć problemu intersubiektywności owych wyższych wartości (jednego cieszy 

wiedza, innego muzyka). Tych wymaganych uzupełnień u współczesnych utylita-

                                                           
24 Por. Andrzej Stoiński, „Wybrane wątki krytyki utylitaryzmu”, w: Humanistyka i Przyrodoznaw-

stwo 2014, nr 20: 369–383. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

25 

 

rystów jednak nie spotykamy – myślę że dlatego, iż uzupełnienia takie z koniecz-

ności doprowadziłyby ich do zmiany całej teorii w kierunku pewnego rodzaju ma-

terialnej etyki wartości (i prosta zasada użyteczności przestałaby być użyteczna). 

Po drugie, szczęście, które w utylitaryzmie wskazuje się jako treść powinno-

ści, nie jest bynajmniej szczęściem działającego podmiotu, lecz sumą przyjemno-

ści ludzi (albo i zwierząt), których dosięgają skutki danego działania. Nie są wy-

kluczone takie empiryczne zbiegi okoliczności, w których maksymalizacja tak po-

jętego szczęścia wymagałaby od indywidualnego podmiotu nie tylko drastycznych 

wyrzeczeń, ale nawet samobójstwa. Ten argument ad absurdum, oprócz tego, że 

wskazuje na często wytykany utylitaryzmowi brak teoretycznych zabezpieczeń 

przed niesprawiedliwością i krzywdą jednostki, ujawnia również bardziej funda-

mentalne braki w argumentacji uzasadniającej normatywność. Pomimo że utyli-

taryzm odwołuje się do szczęścia, to jednak – z powodu preferowania ilości przy-

jemności cudzych – nie dysponuje, podobnie jak stanowiska komentowane wcze-

śniej, dobrą odpowiedzią na podstawowe pytanie dotyczące normatywności. Idzie 

mi o pytanie następujące: jakie racje można przedłożyć indywidualnemu podmio-

towi, przemawiające za tym, żeby on w spełnianiu zasady utylitaryzmu wyrzekał 

się własnego „szczęścia” (w znaczeniu utylitarystycznym) i dlaczego racje te mia-

łyby dla niego być wiążące? Można też pytanie to sformułować inaczej: dlaczego 

indywidualny podmiot, zachowując racjonalność, powinien być moralny w utyli-

tarystycznym sensie (dlaczego powinno mu zależeć na sumie nie jego szczęścia)?25 

Ewentualna utylitarystyczna próba odpowiedzi na to pytanie nie mogłaby już od-

wołać się do swojej idei szczęścia, lecz musiałaby jakoś mętnie krążyć wokół poję-

cia dobra, popadając – jeśli byłaby teoretycznie spójna – w błąd naturalistyczny. 

Ponieważ jednak na wymienione pytania utylitaryści faktycznie nie odpowiadają, 

toteż treść powinności, jaką w swej teorii propagują, można – jak w poprzednich 

przypadkach – nazwać normatywnością nieszczęśliwą. 

 

                                                           
25 Niezależna od utylitaryzmu odpowiedź na wymienione pytanie może być następująca: powinie-

nem pomnażać sumę szczęścia, gdyż cudze szczęście mnie uszczęśliwia (nawet przy braku własnego). 

Stwierdzana w tym zdaniu zależność własnego interesu od sprzyjania interesom cudzym faktycznie wy-

stępuje w gospodarce wolnorynkowej – chociaż też, jak się zdaje, tylko do pewnego stopnia. Ogólne 

bogactwo państwa sprzyja bogaceniu się indywidualnego obywatela. W granicach zatem, w jakich ta 

ekonomiczna zależność faktycznie występuje, zasada utylitarystyczna byłaby słuszna jako reguła bizne-

sowa. Jednakże twierdzenie, że przyjemności ludzi obcych (ich utylitarystyczne „szczęście”) dają przy-

jemność jednostce, na pewno nie jest uniwersalnie prawdziwa. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

26 

 

 

III. Powinienem, ponieważ chcę, czyli struktura normatywności 

 

Sumaryczny wniosek z przeprowadzonych rozważań krytycznych należy 

sformułować tak oto: nie można uzasadnić normatywności – tzn. nie można ra-

cjonalnie odpowiedzieć na pytanie, dlaczego powinienem respektować sferę nor-

matywną – jeśli w uzasadnieniu nie wymieni się jakiejś pierwotnej racji aksjolo-

gicznej, która spełniałaby następujące warunki: (a) nie groziłaby regresem do nie-

skończoności; (b) wskazywałaby tak ścisły związek podmiotu ze sferą normatyw-

ności (taki „interes” podmiotu), którego on sam nie mógłby zasadnie zakwestio-

nować; i w końcu (c) pomimo swej niekwestionowalności racja ta sama nie kwe-

stionowałaby wolności podmiotu (jak czynią to pospołu zarówno naturalistyczne 

teorie normatywności, wyprowadzające ją z faktów, jak i intuicjonistyczne). Jeśli 

racji spełniającej te trzy warunki nie udałoby się znaleźć, to sferę normatywności 

należałoby uznać za nieuzasadnialną – a to znaczy, za ludzką iluzję, która wymaga, 

likwidującej ją w istocie, interpretacji redukcyjnej (tłumaczącej ją przyczynowo 

i funkcjonalnie). 

Warto dodać, że sama idea uzasadniania normatywności jest wyrazem zało-

żenia, że powinności nieuzasadnione nie mogą być obowiązujące. Jeśliby ktoś kie-

rował do mnie wymaganie, iż powinienem X, a na pytanie „dlaczego powinie-

nem?” odpowiadałby wzruszeniem ramion lub szczerym „nie wiem”, to takie wy-

maganie byłoby w istocie żądaniem, abym zrezygnował z rozumności. Gdybym 

jednak z rozumności zrezygnował, to kierowanie do mnie jakiejkolwiek powinno-

ści nie miałoby sensu, gdyż, jako organizm bezrozumny, podlegałbym przyczyno-

wym prawom biologii. Argument ten pokazuje – między innymi – taką oto zależ-

ność logiczną: ponieważ obowiązywanie normatywności musi zakładać rozum-

ność podmiotów (a rozumność polega m. in. na tym, że dla zasad działania wy-

maga się uzasadnienia), toteż normatywność bezwarunkowa, czyli nieuzasad-

nialna, nie może mieć mocy wiążącej: normatywnością jest ona tylko z nazwy. 

Z drugiej strony trzeba podkreślić, że uzasadnienie normatywności – na co wska-

zuje teoria błędu naturalistycznego – nie może być uzyskane przez tzw. rozum 

teoretyczny, czyli nie może się ograniczać do sądów deskryptywnych. Na podsta-

wie powyższych konstatacji można już sformułować pozytywny wniosek metodo-

logiczny, a mianowicie: żeby uzasadnienie normatywności było dla podmiotu ob-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

27 

 

owiązujące (żeby ono samo było powinnością), musi ono podać podmiotowi (ra-

cjonalnemu, oczywiście) taką rację, która byłaby dla niego zarazem motywem nie-

odłącznym od jego tożsamości. Gdyby bowiem podmiot mógł pozostać sobą po 

odłączeniu od siebie owego motywu, to motyw ten nie byłby dla niego obowiąz-

kowy, z czego z kolei wynika, że dla akceptacji tego motywu, czyli dla akceptacji 

racji za normatywnością, należałoby podać kolejne racje. Wymagana nieodłącz-

ność motywu od podmiotu oznacza zaś – a contrario – że gdyby dany podmiot 

zrezygnował ze wskazanego motywu, to tym samym przestałby być sobą. Przy 

czym „być sobą” znaczy tu: (a) być podmiotem oraz (b) być tym, a nie innym pod-

miotem. O ile na pierwszy z tych warunków składają się ogólne, czy też formalne 

atrybuty podmiotowości, takie przede wszystkim jak racjonalność i wolność, o tyle 

warunek (b), wskazując na indywidualną tożsamość podmiotu, wskazuje na jego 

konkretne istnienie – na to, co odróżnia go (czymkolwiek by to było) od innych 

bytów, będących również podmiotami. Owo wskazanie na konkretność podmiotu 

jest w uzasadnieniu normatywności konieczne dlatego, że podawane racje muszą 

być praktyczne, bo ich zadaniem jest nakazywanie czynów. Racje praktyczne od 

teoretycznych różnią się zaś tym, że akceptacja pierwszych jest tożsama ze zgodą 

na wykonanie czynów, które one nakazują (tożsama z praktycznym zaangażowa-

niem), podczas gdy akceptacja racji teoretycznych nie wymusza żadnego działa-

nia. Dlatego do akceptowania racji teoretycznych wystarcza sama rozumność, zaś 

w akceptacji racji praktycznych, oprócz rozumności, musi ze strony podmiotu 

uczestniczyć jeszcze coś indywidualnego, co jest władne uruchamiać działania 

(co ma zdolność praktycznego sprawstwa). Gdyby nawet racje praktyczne uzy-

skały zgodę samego tylko rozumu, to niemożliwe pozostawałoby ich „wcielenie 

w życie”, gdyż sam rozum nie jest w stanie tego zrobić (racje te pozostałyby w isto-

cie racjami teoretycznymi). Żeby czyn mógł być spowodowany przez rację prak-

tyczną, racja ta musi być zaakceptowana przez tę samą instancję, która inicjuje 

czyn – inaczej kierunek działania byłby inny niż akceptowana treść, a przypad-

kowa zgodność między nimi byłaby niewyjaśnialna (chyba że na mocy tajemnej 

harmonii wprzód ustanowionej). Reasumując, ponieważ działać może tylko to, 

co w podmiocie jest istniejącą konkretnością, dlatego racje normatywne, żeby 

były zobowiązujące, muszą uzyskać akceptację właśnie ze strony owej konkretno-

ści. Akceptację taką – nie wymagającą kolejnych racji – mogą one jednak uzyskać 

tylko wtedy, gdy nakładając na podmiot powinność, pokazują mu jedynie logiczne 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

28 

 

konsekwencje tego, co on już uprzednio akceptuje. Gdyby wskazywały mu powin-

ność niezależną od tego, czego on już uprzednio chce, to musiałyby być podpie-

rane kolejnymi racjami w nieskończoność. Zawsze bowiem, dopóki wymagane 

powinności są inne niż jego chcenie, racjonalny podmiot ma prawo (a nawet ob-

owiązek) spytać „dlaczego powinienem?”. 

 Jak wynika z powyższej argumentacji, normatywna racja wymagana dla uza-

sadnienia normatywności musi spełniać trzy warunki, które warto w skróconej 

formie powtórzyć: (a) odporność na regressus ad infinitum; (b) niekwestiono-

walny (wyjaśniony już) związek z tożsamością podmiotu; (c) odporność na zagro-

żenie determinizmem (ochrona wolności). Wyjaśnienia zmierzające do podanie 

takiej racji zacznijmy od warunku ostatniego. 

Żeby normatywna racja nie miała konsekwencji deterministycznych, ona 

sama musi być ustanowiona przez akt wolności. W każdym innym przypadku jej 

przyjęcie albo będzie musiało być automatyczne (deterministyczne), albo będzie 

wymagało wolnej decyzji wobec tej racji, a to znaczy, kolejnej racji. Subiektywi-

styczno-naturalistyczne sposoby formułowania takiej racji wykluczają wolność 

dlatego, że podawane na ich gruncie racja ex definitione wskazuje na jakiś skutek 

ciągu przyczynowego – popada więc w determinizm przyczynowy (przyrodni-

czy). Z kolei wersja takiej racji podawana przez nurty intuicjonistyczno-obiekty-

wistyczne wyklucza wolność dlatego, że, jak już wspominałem, poznanie treści tej 

racji jest zniewalające dla podmiotowego działania – gdyby takie nie było, wyma-

gałoby racji kolejnej (determinizm aksjologiczny). Warto podkreślić, że oba wy-

mienione sposoby uzasadniania normatywności są nieuzgadnialne z wolnością 

dlatego, że pierwszą rację normatywną traktują jako treść wiedzy receptywnej 

i obiektywnej. Jeżeli natomiast, jak twierdzę, racja normatywna jest ustalana przez 

wolność, to znaczy to, że jej treść pozostaje poza zakresem takiej wiedzy – dlatego 

właśnie, że jest normatywna. 

Jeśli idzie o drugi warunek poprawnej racji za normatywnością, czyli o jej 

niekwestionowalność dla podmiotu, to uzupełniając wyjaśnienia poprzednie 

trzeba dodać, że podmiot tylko takiej racji zakwestionować nie może, w której jako 

podstawę uzasadnianej normatywności wskazuje się jego samego. Przykładowe 

sformułowania takiej racji, na razie tylko przybliżone do wymaganej dokładności 

(robocze) mogłyby mieć schemat następujący: „powinieneś, bo istniejesz”, „powi-

nieneś, żeby istnieć”, „ponieważ chcesz być sobą, dlatego powinieneś”, „jeśli nadal 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

29 

 

chcesz być, kim jesteś, to powinieneś”. Tego typu racje są, oczywiście, racjami wa-

runkowymi, ale taki ich charakter – o czym już była mowa – jest koniecznym wa-

runkiem tego, żeby wskazywana powinność była uzasadniona, czyli żeby „nada-

wała się” dla podmiotu racjonalnego. Trzeba więc jasno powiedzieć, że wysuwanie 

tego typu racji opiera się na świadomym odrzuceniu idei koniecznej bezwarunko-

wości normatywności. Jednocześnie należy podkreślić, iż wskazywany w tych ra-

cjach warunek normatywności ma osobliwy charakter – warunkiem tym jest, ni 

mniej, ni więcej, tylko samo istnienie i trwanie podmiotu działania. Jeśli bowiem 

normatywność tworzą racje uzasadnione, to podmiot, który ignorowałby norma-

tywność, rezygnowałby także z praktycznej racjonalności – wtedy zaś jego działa-

nie byłoby zdeterminowane przyczynowo. Jeżeli zatem wraz z odrzuceniem nor-

matywności podmiot „traci siebie samego”, czyli znika jako autonomiczny 

sprawca, to dla samej normatywności znaczy to, iż pomimo, że jest warunkowa 

(dzięki czemu zresztą uzyskuje uzasadnienie), to jednak dopóki istnieją podmioty, 

dopóty ona nie traci swej obligatoryjności. Nie może więc być takiej sytuacji, 

w której jakiegoś podmiotu, pomimo że jest podmiotem, normatywność nie obo-

wiązuje. Wniosek z powyższej argumentacji jest więc następujący: jeśli odpowied-

nio głęboko dostrzeże się warunek normatywności (tzn. w samym istnieniu pod-

miotu praktycznego), to dzięki takiemu warunkowi uzyskuje się uzasadnienie 

normatywności, nie tracąc zarazem jej uniwersalności i bezwyjątkowości (a tej 

właśnie utraty obawiali się zawsze obrońcy normatywności bezwarunkowej)26. 

I w końcu pozostaje do objaśnienia pierwszy z wymienionych warunków, ja-

kie musi spełniać racja uzasadniająca normatywność, czyli jej odporność na re-

gres. Odporność ta jest ściśle związana z poprzednim warunkiem, czyli z niemoż-

liwością zakwestionowania wymaganej racji przez podmiot praktyczny. Jeśli owa 

niekwestionowalność opiera się, jak wyjaśniałem, na uprzedniej podmiotowej ak-

ceptacji własnego istnienia – można rzec: na egzystencjalnej autoafirmacji – to 

idąca w przeciwnym kierunku próba pytania o racje dodatkowe musiałaby być 

                                                           
26 Skoro zło polega na ignorowaniu normatywności, to na tle przedstawianej tu argumentacji 

musi, oczywiście, pojawić się pytanie o podmiotowy charakter złych czynów: jeśli ignorowanie norma-

tywności powoduje w człowieku abdykację z podmiotowości, to wydaje się, że czyny te nie mają pod-

miotu, lecz tylko psychobiologiczne przyczyny, co z kolei zdaje się zaprzeczać ich złu (tzw. problem sła-

bej woli). Moje stanowisko w tej kwestii jest następujące: ponieważ decyzja człowieka o ignorowaniu 

normatywności jest wolna (podmiotowa), toteż jego poddanie się przyczynom powodującym zło czyni 

go odpowiedzialnym i winnym za to zło. Problem ten analizowałem w: Traktat o złu (Lublin: Wydaw-

nictwo UMCS, 2013), 239–266. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

30 

 

tożsama, po pierwsze, z odwołaniem tejże akceptacji, a po drugie (w konsekwencji 

pierwszego) z anihilacją własnej podmiotowości, czyli z rezygnacją z bycia auto-

nomicznym sprawcą działania. Żeby przyswoić ten argument, wystarczy pamię-

tać, że jest w nim mowa nie o podmiocie teorii, który może sobie pozwolić na 

sceptycyzm nie tracąc podmiotowości, lecz o podmiocie praktyki i o praktycznych 

(czyli z konieczności angażujących) racjach. Jeśli ten drugi nie akceptowałby żad-

nych normatywnych racji absorbujących jego zaangażowanie, to po prostu prze-

stałby być praktycznym podmiotem – wszystko, co z takim człowiekiem by się 

działo, byłoby wyjaśnialne przyczynowo. To właśnie znaczy, że dla podmiotu 

praktyki, racjonalne akceptowanie racji praktycznych (czyli wspomniane już „in-

dywidualne zaangażowanie istniejącej konkretności we własną rozumność) jest 

tym samym, co jego „być”. Podmiot praktyki nie może bowiem z pozycji nicości 

deliberować sobie nad kolejnymi racjami za tym, czy powinien zaistnieć, czy nie 

– ani nie może, jako trzeciego wyjścia, wybrać na czas jakiś epoche. 

Jego wolny namysł praktyczny może dotyczyć jedynie racji szczegółowych, 

ale nie racji pierwszej – wszak skoro istnieje i się namyśla, to pierwszą rację aksjo-

logiczną już zaakceptował. Gdyby tę akceptację własnego istnienia odwołał – to 

ani nie miałby nad czym, ani nie mógłby się namyślać. Można nawet powiedzieć 

więcej: filozofia normatywności nie jest w stanie do tej pierwszej akceptacji pod-

miotu nakłonić – ją samą może tylko uświadomić mu refleksyjnie oraz logicznie 

wykazać jej normatywne konsekwencje. Jest tak dlatego, że podmiotowa wola ist-

nienia jest koniecznym założeniem teorii normatywności, nie zaś jej wnioskiem. 

Po tych skondensowanych wyjaśnieniach przygotowujących podanie racji za 

normatywnością pozostaje już tylko precyzyjne jej sformułowanie ze szczególną 

dbałością o wyeksponowanie jej pierwotności. Jako że ma to być racja dla norma-

tywności (dla „powinieneś”), jej pierwotność musi mieć dwie strony: przedmio-

tową i podmiotową. W podmiocie musi ona wskazywać taki element pierwotny, 

który wobec pytania „dlaczego powinienem?” zapewniałby odpowiedź na „dla-

czego?”, w sferze przedmiotowej z kolei wymagana identyfikacja musi dotyczyć 

tego, czego pierwotna cenność implikuje odpowiedzi na drugi człon pytania, czyli 

wypełnia treścią (lub treściami) kategorię powinności. Otóż tropem do odpowie-

dzi na pytanie „dlaczego cokolwiek powinienem?” jest następujące wstępne 

stwierdzenie: dlatego, że cokolwiek chcę. Jeśli pominiemy w tym sformułowaniu 

słówko „cokolwiek” (które relatywizując treść chcenia, relatywizuje też treść po-

winności), to pozostanie nam abstrakcyjna formuła „powinienem, ponieważ 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

31 

 

chcę”. Jeżeli ta formuła ma uzyskać postać racji uzasadniającej całą sferę norma-

tywności, to trzeba ją, oczywiście, treściowo wypełnić wspomnianymi, pierwot-

nymi warunkami takiego chcenia, które jest podstawą powinności wszelkich, nie 

zaś jedynie sytuacyjno-relatywnych. Rozpoznawanie tych warunków nie jest już 

jednak myśleniem normatywnym, lecz refleksyjnym – stanowi bowiem autoana-

lizę logicznej struktury własnego chcenia. Można powiedzieć, że normatywność 

zawarta jest w „chcę”, zaś na pytanie „dlaczego” skierowana jest refleksyjność. 

Chcenie, które jest źródłem całej normatywności – jak zostało wyjaśnione – 

musi być: wolne, absolutnie pierwsze (odporne na regres) oraz istotowo spojone 

z tożsamością podmiotu (niekwestionowalne bez szkody dla jego istnienia). Ta-

kim chceniem – po stronie świadomej aktywności podmiotu – może być tylko 

wolne chcenie własnego istnienia. Ponieważ „własnego” znaczy tu „mnie, jako 

tego-tu-oto (konkretnego) wolnego i racjonalnego podmiotu”, toteż określenie to 

identyfikuje także przedmiot owego pierwotnego chcenia. Jako że takie chcenie 

jest logicznie pierwszym warunkiem wszelkich konkretnych decyzji (samo nie 

mając warunku w żadnej już decyzji uprzedniej), to właściwą dla niego nazwą jest 

pojęcie pradecyzji. Źródłowa od strony podmiotowej aktywności pradecyzja kon-

stytuuje zatem równie źródłową wartościowość po stronie przedmiotowej. 

Wprawdzie z argumentacji tej wynika, że tą pierwszą wartościowością jest istnie-

nie podmiotu, ale po uwzględnieniu ontologicznego (niekontrowersyjnego) 

twierdzenia o egzystencjalnej zależności podmiotu od reszty rzeczywistości, musi 

się okazać, że owa źródłowa wartościowość – w pierwszoosobowej perspektywie 

praktycznej – jest po prostu istnieniem świata. Wszak bez istnienia świata sam 

podmiot także nie mógłby istnieć. Zawarta zatem w pradecyzji podmiotowa au-

toafirmacja – jeśli jest racjonalna – musi być zarazem afirmacją świata. Tak oto 

refleksyjna analiza pierwszych zasad chcenia wykazuje, że przedmiotową pod-

stawą normatywności jest wartościowość istnienia, ona zaś pochodzi od podmio-

towej woli istnienia (pradecyzji). Dzięki tej pierwotnej relacji afirmatywnej woli 

indywidualnej do istnienia, wiążący staje się dla podmiotu taki oto schemat rozu-

mowania praktycznego: „jeśli chcesz istnieć (jeśli istnienie uznajesz za wartościo-

wość), to powinieneś respektować wszystkie powinności, które twoje podmiotowe 

istnienie umożliwiają”. 

Dla wymienionego schematu żadna dodatkowa racja nie jest ani możliwa, 

ani potrzebna. Niemożliwa dlatego, że musiałaby wskazywać podmiotowi warto-

ściowość bardziej pierwotną niż wartościowość istnienia – a niczego takiego być 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

32 

 

nie może. Niepotrzebna jest zaś ona z tego powodu, iż jej konieczny adresat, jakim 

jest wolny podmiot, już jest wyposażony w chcenie istnienia – skoro wszak istnieje 

(i jest wolny), to dlatego, że chce. Kantowska zasada „skoro X istnieje, to X jest 

możliwe” ma bowiem w odniesieniu do wolnego podmiotu ścisłą analogię w po-

staci zasady „skoro podmiot istnieje, to podmiot istnieć chce”. Przy założeniu wy-

mienionych, logicznych i realnych, uwarunkowań podmiotowego chcenia, całe 

zadanie wykazania podmiotowi wiążących go powinności polega jedynie na tym, 

by poprawnie zademonstrować mu, iż są one logicznymi konsekwencjami podję-

tej przez niego pradecyzji. Jakkolwiek trudne byłoby to zadanie w szczegółach, 

ewentualne pomyłki w tym względzie nie są w stanie zakwestionować powinności, 

lecz co najwyżej mogą obniżyć stopień winy, jeśli z ich powodu podmiot powin-

nościom uchybił. Takie pojmowanie uzasadnienia oraz funkcjonowania powin-

ności tłumaczy zarazem, jak możliwe jest przyznanie się do winy – najczęściej bo-

wiem podstawą przyznania się do złego czynu jest skorygowanie swoich wniosko-

wań, które do niego doprowadziły. 

Przedstawiając podmiotową pradecyzję jako źródło wszystkich wartości, po-

wyższa argumentacja dotyczyła też podstaw wszelkiej normatywności aksjologicz-

nej27 – zarówno moralnej, jak i pozamoralnej. Ponieważ koniecznym warunkiem 

moralności jest wolność, toteż należy przyjąć, że zakres normatywności moralnej 

jest tożsamy z zakresem relacji międzypodmiotowych (między indywidualnymi 

wolnościami). Warto podkreślić, że takie kryterium moralności nie opiera się ani 

na bezstronności, ani na bezwarunkowości (odrzuconych wcześniej jako sprzecz-

nych z powinnością), lecz na ontologii obiektów, których moralność dotyczy. Przy 

takim kryterium kwestią do rozwiązania pozostaje, rzecz jasna, pytanie o uzasad-

nienie powinnego respektu dla cudzych wolności, czyli pytanie następujące: dla-

czego inne podmioty powinienem uznawać za równie wartościowe jak własny? 

Pytanie to można określić jako kwestię solipsyzmu etycznego. Moja odpowiedź na 

                                                           
27 Nie mogę tu wchodzić w drobiazgową klasyfikację wszystkich rodzajów i rejonów normatyw-

ności. Jeśli w teorii normatywności wychodzi się od pojęcia normy, to wiadomo, że rejonami normatyw-

ności będą też takie sfery jak savoir vivre, przepisy ruchu drogowego, a nawet sfera produkcji części 

zamiennych do urządzeń technicznych. Występującą w tego typu obszarach normatywność nazwałbym 

normatywnością nieaksjologiczną, gdyż zawiera ona normy czysto konwencjonalne. Ważne jest tylko 

to, żeby takie normy istniały, nie jest natomiast ważne, jaka będzie ich treść. Normatywnością sensu 

stricto jest natomiast normatywność aksjologiczna, czyli taka, w której treść normy wskazuje na jakąś 

wartość. Ale w normatywności aksjologicznej, ze względu na różne rodzaje wartości, także należałoby 

rozróżniać różne jej rodzaje, np. moralną, estetyczną, poznawczą itd. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

33 

 

to pytanie (rozwinięta dokładniej w innych pracach)28 opiera się na takim oto 

schemacie argumentacyjnym: ponieważ źródłem wszelkich wartości i powinności 

jest pradecyzja, to w niej także musi być ugruntowana wartość cudzej wolności; 

uzasadnienie dla tej wartości uzyskuje się zaś na mocy odpowiednio rozwiniętego 

twierdzenia ontologicznego (dołączonego do aksjologicznej treści pradecyzji), 

wedle którego inne wolności są koniecznym warunkiem egzystencjalnym wolno-

ści mojej, w rezultacie czego otrzymujemy wniosek, że skoro chcę własnego ist-

nienia, a jego warunkiem jest istnienie innych podmiotów, to ich istnienie ma 

wartość nie mniejszą niż moje. Ten aksjologiczny wniosek pozwala na uzasadnie-

nie pewnej wersji „złotej reguły” etycznej, a mianowicie: wartość innego podmiotu 

powinieneś traktować na równi z wartością własną. 

Jeśli ze wszystkich wartości wyróżnimy (w powyższy sposób) wartości mo-

ralne, to wszystkie pozostałe można nazwać wartościami pozamoralnymi. Skoro 

te drugie są także wartościami, to stanowią też treści powinności – tyle że powin-

ności nie tak intersubiektywnych, jak moralne. O ile bowiem powinności moralne 

symetrycznie obowiązują wszystkie podmioty w ich relacjach z innymi, o tyle po-

zamoralne wskazują wartości pozytywne w obrębie życia jednego podmiotu. 

A ponieważ podmioty, oprócz podobieństw, charakteryzują się także różnicami, 

toteż i owe zindywidualizowane powinności nie są u różnych podmiotów iden-

tyczne. W dokładniejszej ich analizie i klasyfikacji (analiza taka nie jest tutaj moim 

celem) należałoby zapewne różnym ich rodzajom przypisać różne stopnie i za-

kresy intersubiektywności – powinności chroniące istnienie i zdrowie organizmu 

ludzkiego są bowiem w zasadzie intersubiektywne, ale powinności związane z in-

dywidualną drogą życiową już takie nie są. W pozamoralnej sferze życia indywi-

dualnego powinności występują z dwóch powodów: (a) ponieważ występują 

w niej wartości nie związane z relacją do innych podmiotów; (b) ponieważ samo-

wola podmiotu, czyli poddanie się tendencjom uwarunkowanym przez faktycz-

ność („zachciankom”), może prowadzić do stanów sprzecznych z pradecyzją pod-

miotu – tzn. ponieważ możliwe jest samokrzywdzenie się podmiotu, czyli poza-

moralne zło. Żeby w sferze pozamoralnej mogła się w ogóle dokonywać podmio-

towa samosterowność, ustalane przez rozum powinności (na zasadzie: powinie-

nem, ponieważ chcę) muszą być przeciwstawiane zachodzącej w podmiocie przy-

czynowej faktyczności psychobiologicznej. 
                                                           

28 Por. Andrzej Niemczuk, „Aksjologiczne uzasadnienie etyki”, w: Niemczuk, Filozofia prak-

tyczna, 239–270. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

34 

 

Cały przeprowadzony wywód na temat logicznej struktury normatywności 

oraz fundującej ją racji wymaga na końcu istotnego uzupełnienia, które byłoby 

odpowiedzią na pytanie: dlaczego wolne podmioty podejmują pozytywną prade-

cyzję? Inna forma tego pytania – gorsza, bo jawnie aporetyczna – może być taka 

oto: jaka jest racja dla samej pradecyzji, będącej decyzją absolutnie pierwszą? 

I właśnie w odpowiedzi na to pytanie trzeba zarysować sugerowaną już, taką kon-

cepcję szczęścia, która wobec normatywności byłaby komplementarna, nie zaś an-

tynomiczna. Temu zadaniu będzie poświęcona część druga artykułu. 

 

 

Bibliografia 
 

Arystoteles. Etyka Nikomachejska. Tłum. Daniela Gromska. Warszawa: PWN, 2012. 

Biblia Tysiąclecia.  

Brożek, Anna, Bartosz Brożek, Jerzy Stelmach. Fenomen normatywności. Kraków: Copernicus 

Center Press, 2013. 

Duchliński, Piotr. „Normatywność – jej źródła i sposoby jej badania. Analiza metateoretyczna”. 

W: Piotr Duchliński, Andrzej Kobyliński, Ryszard Moń, Ewa Podrez. O normatywności 

w etyce, 17–61. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2015. 

Heidegger, Martin. Bycie i czas. Tłum. Bogdan Baran. Warszawa: PWN, 1994.  

Ingarden, Roman. Wykłady z etyki. Warszawa: PWN, 1989. 

Kant, Immanuel. Krytyka czystego rozumu. Tłum. Roman Ingarden. Warszawa: PWN, 1986. 

Kant, Immanuel. Krytyka praktycznego rozumu. Tłum. Jerzy Gałecki. Warszawa: PWN, 1984. 

Kant, Immanuel. Uzasadnienie metafizyki moralności. Tłum. Mścisław Wartenberg. War-

szawa: PWN, 1984. 

Kopciuch, Leszek. Wolność a wartości. Max Scheler, Nicolai Hartmann, Dietrich von Hilde-

brand, Hans Reiner. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2010. 

Korsgaard, Christine Marion. Sources of Normativity. New York: Cambridge University Press, 

1996. 

Kramer, Hans. Etyka integralna. Tłum. Marcin Poręba. Toruń: Wydawnictwo Rolewski, 2004. 

Nagel, Thomas. Widok znikąd. Tłum. Cezary Cieśliński. Warszawa: Fundacja Aletheia, 1997. 

Niemczuk, Andrzej. „Aksjologiczne uzasadnienie etyki”. W: Andrzej Niemczuk. Filozofia prak-

tyczna. Studia i szkice, 239–270. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2016.  

Niemczuk, Andrzej. „Błąd teoretyzmu w aksjologii”. W: Andrzej Niemczuk. Filozofia prak-

tyczna. Studia i szkice, 13–45. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2016 [pierwsza publikacja 

w:  „Kultura i Wartości” 3 (2012): 7–33; http://kulturaiwartosci.umcs.lublin.pl/wp-con-

tent/uploads/2015/05/Andrzej-Niemczuk-Blad-teoretyzmu-w-aksjologii.pdf].   

Niemczuk, Andrzej. Filozofia dobra przed powstaniem aksjologii. Lublin: Wydawnictwo 

UMCS, 1994. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

35 

 

Niemczuk, Andrzej. „Kolista struktura praktyki. Rozważania metapraktyczne”. W: Andrzej 

Niemczuk. Filozofia praktyczna. Studia i szkice, 125–147. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 

2016. 

Niemczuk, Andrzej. „O poznaniu wartości”. W: Andrzej Niemczuk. Filozofia praktyczna. Stu-

dia i szkice, 71–74. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2016. 

Niemczuk, Andrzej. „Practical Rationality – its Nature and Operation”. Studia Humana 8, nr 2 

(2019): 55–68. 

Niemczuk, Andrzej. Traktat o złu. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2013. 

Prichard, Harold Arthur. „Does Moral Philosphy Rest on a Mistake?”. Mind 1912, nr XXI, 487–

499. 

Rawls, John. Teoria sprawiedliwości. Tłum. Maciej Panufnik, Jarosław Pasek, Adam Romaniuk. 

Warszawa: PWN, 1994. 

Spaemann Robert. Szczęście a życzliwość. Esej o etyce. Tłum. Jarosław Merecki. Lublin: Redak-

cja Wydawnictw KUL, 1997. 

Spinoza, Baruch. Etyka w porządku geometrycznym dowiedziona. Tłum. Ignacy Myślicki. War-

szawa: PWN, 1954. 

Stoiński, Andrzej. „Wybrane wątki krytyki utylitaryzmu”. Humanistyka i Przyrodoznawstwo 

2014, nr 20: 369–383. 

Szubert, Tomasz. Szczęście i jego determinanty ekonomiczne. Warszawa: Wydawnictwo Ce-

DeWu, 2019. 

Tatarkiewicz, Władysław. O szczęściu. Warszawa: PWN, 1985. 

Tugendhat, Ernst. Wykłady o etyce. Tłum. Janusz Sidorek. Warszawa: Oficyna Naukowa, 2004. 

White, Nicholas. Filozofia szczęścia. Od Platona do Skinnera. Tłum. Marek Chojnacki. Kraków: 

Wydawnictwo WAM, 2008. 

Williams, Bernard. „Osoby, charakter i moralność”. Tłum. Tadeusz Baszniak. W: Bernard Wil-

liams. Ile wolności powinna mieć wola? I inne eseje z filozofii moralnej, 239–244. War-

szawa: Fundacja Aletheia, 1999. 

 

 

 
 

Summary 

 

Happiness in the normativity structure (part I: Normativity) 
 

Pre-Kantian ethics was built on a scheme, according to which a person should do what 

makes him happy when engaged in practical action. The dispute concerned only the nature of 

happiness and the nature of man. Kant questioned the justification of human obligation by 

means of referring to happiness and the theory of naturalistic fallacy. It caused that 

contemporary normativity theories (apart from utilitarianism only) are based on the principle 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

36 

 

of separating normativity from happiness, which results in the elimination of the problem of 

happiness from practical philosophy.  

The starting point of the article is the argument in favor of the following critical 

statements: (a) without reference to happiness, normativity cannot be satisfactorily explained 

or justified; (b) the utilitarian concept of happiness cannot be used to justify normativity. The 

first part of the article ends with an outline of the normativity structure with a proposal to 

answer the question: why should I respect normativity?  

The second part of the article presents such a concept of happiness that does not exclude 

normativity but serves to justify the necessity of its existence instead.. After identifying the 

designation of the concept of happiness, its core is characterized in the form of euthymia, 

understood as stable satisfaction with the fact of being a subject. The paper ends with an 

argument showing the complementarity of happiness and normativity.  

 

Keywords: normativity, happiness, practical subject, practical philosophy 

 

 

 

 

Zusammenfassung 

 

Das Glück in der Struktur der Normativität (Teil I: Normativität) 

 

Die vorkantische Ethik war auf einem Schema aufgebaut, dem zufolge der Mensch in der 

praktischen Tätigkeit das tun sollte, was ihn glücklich macht. Der Streit galt nur der Natur des 

Glücks und der Natur des Menschen. Das Kantische Hinterfragen der Pflichtbegründung mit 

Hilfe von Rekurs auf das Glück und die Theorie des naturalistischen Fehlers führten dazu, dass 

sich gegenwärtige Theorien der Normativität (außer dem Utilitarismus) auf das Prinzip der 

Trennung der Normativität vom Glück stützen, was eine Verdrängung der Problematik vom 

Glück aus der praktischen Philosophie zur Folge hat. Der Ausgangspunkt des Artikels ist die 

Argumentation zugunsten folgender kritischer Behauptungen: (a) ohne Rekurs auf das Glück 

kann die Normativität weder befriedigend erklärt noch begründet werden; (b) das utilitaristi-

sche Konzept des Glücks taugt nicht für die Begründung der Normativität. Den ersten Teil des 

Artikels bildet der Umriss der Normativitätsstruktur samt dem Vorschlag einer Antwort auf 

die Frage, warum ich die Normativität respektieren sollte. Der zweite Teil des Artikels stellt ein 

solches Glückskonzept dar, dass die Normativität nicht ausschließt, sondern eine unerlässliche 

Begründung für sie bildet. Nach der Identifizierung des Designats des Glücksbegriffs wird sein 

Kern in Form von Euthymie charakterisiert, die als eine stabile Zufriedenheit mit dem Subjekt-

sein verstanden wird. Das Ganze wird mit einer Argumentation abgeschlossen, die die Kom-

plementarität von Glück und Normativität nachweist. 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności 

 

37 

 

Schlüsselworte: Normativität, Glück, praktisches Subjekt, praktische Philosophie 

 

 

 

Information about Author: 

 

ANDRZEJ NIEMCZUK, habilitated doctor, associate professor, Institute of Philosophy, Faculty 

of  Sociology and  History,  University of  Rzeszów;   address   for  correspondence:  al. T. Rejtana  

6C,   35–959 Rzeszów, Poland; e-mail: aniemczuk@ur.edu.pl 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 08:41:00

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

