
DOI: 10.17951/i.2016.41.2.7

A N N A L E S

U N I V E R S I T A T I S  M A R I A E  C U R I E - S K Ł O D O W S K A
L U B L I N  –  P O L O N I A

SECTIO IVOL. XLI, 2 2016

ARTUR WYSOCKI

Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie

Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur.  
Przypadek kontaktu Polaków z sowieckością na 
ziemiach wschodnich II RP w latach 1939–1941*

Dialogue-forming Function of Clash of Cultures. The Case of Poles’ 
Contact with Sovietness on the Eastern Polish Territories 1939–1941

Spotkanie dwóch kultur może […] doprowadzić do krwawej wojny, ale może 
także wzbogacić duchowo obydwie strony. Kulturowa i religijna obcość, 
odczuwana zmysłami i intelektem, bywa czasami jakąś paradoksalną szan-

są dialogu. Staje się próbą wyjaśnienia narosłych stereotypów, zachętą do 
podcięcia korzeni wzajemnej wrogości, usiłowaniem znalezienia przyczyny 
czynionego zła. […] Trzeba rozmawiać. Trzeba szukać choćby najcieńszej 
linii porozumienia między wyznawcami różnych religii. […] W codziennych 
zwykłych spotkaniach ludzi różnych wyznań i kultur tworzy się delikatna 
nić dialogu.

Piotr Kłodkowski 1

* Artykuł jest rozwinięciem tez zawartych w: A. Wysocki, Зіткнення культур – між 
конфліктом і діалогом культур, „Міжнародний науковий форум: соціологія, психологія, 
педагогіка, менеджмент / International Scientiic Forum: Sociology, Psychology, Pedagogy, Ma-

nagement” 2015, Випуск 17, Київ, s. 30–41; idem, От столкновения культур к диалогу культур, 
„Naukowi Zapiski. Serija «Kulturologija»” 2010, Випуск 5, Ostrog, s. 110–125. Opracowanie niniej-
sze zawiera nowe wątki dotyczące m.in. zderzenia polskości z sowieckością na ziemiach wschodnich 
II RP w latach 1939–1941, jego przebiegu i rezultatów, zwłaszcza ilustrujących dialogotwórcze 
funcje zderzenia kulturowego.

1 P. Kłodkowski, Wojna światów? O iluzji wartości uniwersalnych, Kraków 2002, s. 312–313.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



8 Artur Wysocki

WPROWADZENIE

Zderzenie kultur, rozumiane jako określona postać kontaktu kulturowego, 
odsyła w pierwszym odruchu do zjawisk związanych z konfrontacją, konliktem, 
niemożnością porozumienia między kulturami i jego przedstawicielami. W artyku-

le zostało zaprezentowane stanowisko, zgodnie z którym zderzenie kultur ma także 
moc dialogotwórczą. Okazuje się, że obok aspektów konliktogennych, posiada 
również aspekt tolerancyjny. Zderzenie kultur jest bowiem takim typem kontaktu 
kulturowego, w którym zawarte są sytuacje między spotkaniem a konliktem, 
tolerancją a uprzedzeniem czy porozumieniem a izolacją. Jego moc dialogotwór-
cza wynika głównie z tego, że przynosi konieczność zdeiniowania i dokonania 
oceny kultury własnej i kultury obcej, a tym samym wymusza uświadomienie 
sobie różnic między nimi i dzięki temu pozwala na lepsze zrozumienie własnej 
i obcej tożsamości kulturowej. Dzięki zderzeniu kultur jednostki zdobywają wiedzę 
o odmiennościach i dystansach kulturowych oraz barierach tkwiących w procesach 
komunikacji między poszczególnymi grupami kulturowymi, co wydaje się elemen-

tem niezbędnym do podjęcia produktywnego dialogu między nimi. Dowodzi tego 
m.in. przebadany przeze mnie przypadek zderzenia polskości z sowieckością, do 
którego doszło w pierwszych latach II wojny światowej na ziemiach wschodnich  
II Rzeczypospolitej. Podstawowe właściwości tego przypadku kontaktu kulturowe-

go zostały przedstawione w drugiej części artykułu. Pierwsza część jest natomiast 
poświęcona rozumieniu zderzenia kultur obecnego w naukach społecznych.

CZYM JEST ZDERZENIE KULTUR?

Zderzenie kultur najczęściej określa się jako pewną szczególną odmianę kon-

taktu kulturowego, podczas którego dochodzi do konfrontacji jednostek i zbiorowo-

ści odznaczających się istotnie odmiennymi cechami kulturowymi, składającymi 
się na ich poszczególne tożsamości kulturowe. Znaczenie pojęcia „zderzenie kultur” 
mieści się pomiędzy takimi zjawiskami określającymi relacje między kulturami, 
jak: kontakt i konlikt kulturowy, a także (w trochę innej koniguracji) szok kul-
turowy. Nie jest ono tożsame ani z kontaktem kulturowym, ani z konliktem kul-
turowym (rozumianym jako sprzeczność wartości), ani z akulturacją (rozumianą 
jako bezproblemowa i bezkonliktowa adaptacja). Powyższe terminy nie tworzą 
jednak jakiegoś wyraźnego continuum znaczeniowego. Krzysztof Kwaśniewski 
uzasadnia to w następujący sposób:

[…] termin „zderzenie kultur”, a nie „kontakt” czy „konlikt kultur”, przyjęto nie tylko w na-

wiązaniu do polskich tradycji posługiwania się tym określeniem. Jest to także wynik przekonania, 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



9Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur…

że termin ten najlepiej oddaje to, co nie musi być konliktem, ale co, ze względu na zasadniczą 
inność substratów, jest bardziej związane z konfrontacją niż kontakt (styczność) 2.

Ponadto zasadnicza różnica między zderzeniem kultur i akulturacją (innym 
pojęciem odnoszącym się do podobnej problematyki) polega, zdaniem tego bada-

cza, na tym, że akulturacja „jest pomocna w śledzeniu zjawiska [kontaktu kultur 
– A. W.] jako procesu niż w wyjaśnianiu samego zjawiska, gdyż nie ujmuje wystar-
czająco jasno tego, co to znaczy takie zetknięcie się różnych kultur 3.

W obiegu naukowym pojęcie „zderzenie kultur” pojawiło się stosunkowo 
późno. Jak podaje K. Kwaśniewski, prawdopodobnie po raz pierwszy użył go 
G. H. Pitt-Rivers w 1927 r. w tytule pracy omawiającej zagadnienia konfrontacji 
ras ludzkich. Szczególny akcent położono w niej na problematykę załamywania 
się, rozkładu i w konsekwencji pełnej dezintegracji kultur pierwotnych w wyniku 
kontaktu z kulturami państw kolonialnych 4. W późniejszych publikacjach omawia-

ne pojęcie zaczęto rozumieć szerzej, włączając w jego obszar znaczeniowy wątki 
ekologiczne, ekonomiczne, polityczne czy społeczne, by w końcu zacząć kojarzyć 
je głównie z konfrontacją cywilizacyjną 5. W Polsce prekursorem stosowania tego 
pojęcia był Kazimierz Dobrowolski. Mimo że w późniejszych pracach zastąpił je 
innym pojęciem – „niezgodności cywilizacyjnej” 6, to pierwotny termin przyjął 
się w polskiej nomenklaturze naukowej.

Do zderzenia kultur może dochodzić w dwu zasadniczych sytuacjach: w wy-

niku migracji i na pograniczu. W pierwszym przypadku migracja – niezależnie 
od tego, czy decydują o niej przyczyny społeczne, ekonomiczne, polityczne, kul-
turowe lub osobowościowe czy też ma charakter stały (osiedleńczy), czasowy 
(powrotny) lub turystyczny – w wymiarze grupowym skutkuje przepływem osób, 

2 K. Kwaśniewski, Zderzenie kultur. Tożsamość a aspekty konliktów i tolerancji, Warszawa 
1982, s. 14.

3 Ibidem, s. 37.
4 G. H. Pitt-Rivers, The Clash of Cultures and the Contact of Races. An Anthropological 

and Psychological Study of the Laws of Racial Adaptability, with Special Reference to the Depo-
pulation of the Paciic and the Government of Subject Races, London 1927, za: K. Kwaśniewski, 
op. cit., s. 17–18.

5 Krzysztof Kwaśniewski wskazuje na następujące publikacje: E. F. Frazier, Race and Cul-
ture Contacts in the Modern World, New York 1957; J. Beattie, Other Cultures. Aims, Methods 
and Achievements in Social Anthropology, New York 1964; V. Lantenari, Movimenti religiosi 
di leberta e di salvezza dei popoli oppressi, Milano 1960; I. Eibl-Eibensfeldt, Similarities and 
diferences between cultures in expressive movements, [w:] Non-verbal Communication, ed. R. A. 
Hinde, Cambridge 1972.

6 K. Dobrowolski, Theorie du desaccord de civilisation, [w:] La Pologne an VIIe Congres 
International des Sciences Anthropologiques et Ethnologiques, ed. K. Dobrowolski, Wrocław 
1964, s. 17–34.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



10 Artur Wysocki

przedmiotów, technologii, wartości i idei, zaś w jednostkowym – koniecznością 
choćby minimalnego dostosowania się do wymogów stawianych przez mniej lub 
bardziej obcą przestrzeń społeczno-kulturową. W wyniku migracji dochodzi do 
kontaktu kulturowego oraz możliwości pojawienia się procesów dyfuzji, adaptacji 
czy asymilacji. Może się ona przyczyniać do zmiany społeczno-kulturowej zarów-

no w środowisku, które migranci porzucają, jak i w tym, które „zasilają”. Przepływ 
ludności powodujący przekraczanie granic kulturowych stwarza więc niezbędne 
warunki do tego, aby mogła zaistnieć sytuacja określana mianem zderzenia kul-
turowego. Szczególną postacią migracji zbiorowej w jej szerokim rozumieniu, 
w której może dochodzić do zderzenia kultur, jest ekspansja i podbój wojenny.

Pogranicze, obok migracji, jest drugą z możliwych sytuacji, w której może 
wystąpić zjawisko zderzenia kultur. Kazimierz Krzysztofek i Andrzej Sadow-

ski mówią wprost o pograniczu jako „laboratorium do badań nad zderzeniami 
tożsamości (szczególnie terytorialnych, narodowych i religijnych)” 7. Pogranicze 
w socjologii jest kojarzone zazwyczaj z trzema różnymi jego określeniami. Po 
pierwsze, pogranicze w znaczeniu przestrzennym jest rozumiane jako teryto-

rium znajdujące się przy granicy lub daleko od centrum. Po drugie, pogranicze 
w znaczeniu społeczno-kulturowym odsyła do problematyki kontaktu społeczno-

-kulturowego występującego między dwoma narodami albo większą ich liczbą lub 
grupami etnicznymi usytuowanymi w określonej przestrzeni. Po trzecie wreszcie, 
pogranicze w znaczeniu osobowościowo-kulturowym jest traktowane jako miejsce 
kształtowania się nowego człowieka i jego kultury 8. Zderzenie kultur odnosi się 
przede wszystkim do drugiego z wymienionych znaczeń pojęcia „pogranicze”.

Zderzenie kultur przebiega pomiędzy podmiotami odznaczającymi się od-

miennymi tożsamościami kulturowymi. „Zderzenie kultur jest konfrontacją róż-

nych tożsamości kulturowych” – tak brzmi najkrótsza deinicja omawianego 
zjawiska, jaką można znaleźć w literaturze przedmiotu 9.

W zderzeniu kultur można wyróżnić fazę kontaktu i fazę reakcji – zmian, 
które ono wywołuje. Przyglądając się wynikom badań nad rezultatami konfrontacji 
podmiotów o istotnie odmiennych tożsamościach kulturowych, bardziej zrozu-

miałe staje się dialogotwórcze znaczenie zderzenia kultur.
Najczęściej wskazywanym efektem zderzenia kultur i jednocześnie najlepiej 

udokumentowanym jest fakt pojawienia się u jego uczestników konieczności 

7 K. Krzysztofek, A. Sadowski, Wstęp, [w:] Obywatelstwo i tożsamość w społeczeństwach 
zróżnicowanych kulturowo i na pograniczach, red. M. Bieńkowska-Ptasznik, K. Krzysztofek,  
A. Sadowski, t. 1, Białystok 2006.

8 A. Sadowski, Socjologia pogranicza, [w:] Wschodnie pogranicze w perspektywie socjolo-
gicznej, red. A. Sadowski, Białystok 1995, s. 13.

9 K. Kwaśniewski, op. cit., s. 224.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



11Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur…

deinicji i oceny kultury własnej i obcej, a w konsekwencji wzrost świadomości wła-

snej tożsamości kulturowej. Poszczególni badacze wyrażają tę myśl następująco:

Zderzenie tożsamości narodowych ma […] przede wszystkim moc wyzwalającą kształtowanie 
się świadomości tej tożsamości. Jego efekt zależy od tego, jakie są dwustronne konfrontacje, jaki 
jest ich ogólny kontekst dla danego narodu 10.

W zderzeniu międzykulturowym także sam system ekspandujący zyskuje pełniejszą świado-

mość swej odrębności, a jego przedstawicielom łatwiej przychodzi kulturowa autoidentyikacja 11.

W warunkach zderzenia kultur pojawia się […] konieczność oceny kultury własnej i obcej. Są 
one sobie przeciwstawne. Zarówno postawa wobec kultury własnej, jak i postawa wobec kultury 
obcej może być pozytywna, akceptująca lub negatywna, odrzucająca 12.

Rozumianą w powyższy sposób problematykę zderzenia kultur można trakto-

wać jako część teorii stosunków kulturowych, której przedmiotem jest opis i eks-

planacja relacji między zbiorowościami wyodrębnionymi ze względu na czynniki 
etniczno-narodowe, rasowe, językowe i religijne. Stosunki kulturowe dotyczą więc 
relacji między grupami kulturowymi. Zdaniem Tadeusza Palecznego dotyczą one:

[…] rozległego obszaru zjawisk indywidualnych i grupowych, obejmujących zarówno postawy 
i rodzaje tożsamości członków zbiorowości narodowych, państw, grup religijnych, cywilizacji i or-
ganizacji międzynarodowych, jak i różne typy stosunków pomiędzy nimi, procesów, ich ewolucji 
i rozwoju, struktur oraz utrwalonych wzorców relacji 13.

PRZYKŁADY BADAŃ NAD ZDERZENIAMI 
KULTUR I ICH ZNACZENIE

Koncepcja zderzenia kultur była i jest stosowana nie tylko do przypadków hi-
storycznych, analizowanych w ramach np. socjologii historycznej czy antropologii, 
ale również do współczesnych badań nad procesami modernizacji czy globalizacji. 
W pierwszym przypadku można mówić o istnieniu znaczącego dorobku tego typu 
analiz 14. Wśród przykładów, które badano lub które można badać, stosując optykę 
zderzenia kultur, wskazuje się na: zamorskie przedsięwzięcia Portugalczyków 

10 Ibidem, s. 298.
11 A. Tarczyński, Zderzenie międzykulturowe jako zjawisko społeczne, „Universitas Geda-

nensis” 1999, t. 11, nr 1–2, s. 159.
12 E. Nowicka, Akulturacja, [w:] Encyklopedia socjologii, red. A. Kojder [et al.], t. 1, War-

szawa 1998, s. 18.
13 T. Paleczny, Stosunki międzykulturowe. Zarys problematyki, Kraków 2005, s. 21.
14 C. Collier, J. L. Collier, Clash of Cultures: Prehistory – 1638, New York 1998; T. C. W. 

Blanning, The French Revolution: Class War or Culture Clash?, New York 1998; M. H. Fisher, 
A Clash of Cultures: Awadh, the British and the Mughals, New Delhi 1987.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



12 Artur Wysocki

u progu nowoczesności, konkwistę hiszpańską w Nowym Świecie, pozyskanie 
przez Rosjan Syberii i Dalekiego Wschodu, budowę przez Holendrów potęgi mor-
sko-handlowej, otwarcie Japonii wymuszone przez Zachód po przewrocie Meiji, 
rywalizację o wnętrze Afryki w ostatniej ćwierci XIX w. 15 W drugim przypadku 
o aktualności i zasadności badania problematyki zderzeń kulturowych, zwłaszcza 
w obliczu obecnego kryzysu migracyjnego w Unii Europejskiej, świadczą m.in. 
słowa Ralfa Dahrendorfa wypowiedziane pod koniec 2004 r.: „[…] nowoczesna 
migracja jest dla krajów docelowych ogromnym problemem. W Europie jest to 
dziś zapewne najpoważniejszy problem społeczny, bo nikt nie ma pewności, jak 
radzić sobie z będącym jej następstwem zderzeniem kultur” 16.

W polskiej socjologii i antropologii analizy prowadzone pod szyldem zde-

rzenia kultur obejmują takie przykłady, jak: prekursorskie badania Kazimierza 
Dobrowolskiego dotyczące konsekwencji kontaktów kultury ludowej i miejskiej 
oraz rolnej i pasterskiej; badania Józefa Burszty i Zbigniewa Jasiewicza z lat 60. 
XX w. dotyczące problematyki adaptacji kulturowej na tzw. ziemiach odzyskanych; 
badania Ewy Nowickiej nad ruchami społecznymi w społeczeństwach pierwot-
nych, będących wynikiem europejskiego podboju i kolonizacji; niedawne analizy 
Kazimierza Krzysztofka dotyczące problemów adaptacji transformującego się 
społeczeństwa polskiego do demokracji i gospodarki rynkowej w latach 90. XX w.;  
badania Andrzeja Tarczyńskiego nad hiszpańską konkwistą 17.

Badania nad zderzeniami kultur mogą mieć istotne teoretyczne i praktyczne 
znaczenie. Pozwalają przede wszystkim poznać ogólne prawidłowości dotyczące 
wzajemnych relacji między kulturami, zwłaszcza w sytuacjach gwałtownego, kon-

frontacyjnego kontaktu. Zdaniem K. Dobrowolskiego badania te ponadto: wnoszą 
do teorii kultury ustalenia dotyczące wspólnych i swoistych właściwości okre-

ślonych kultur oraz warunków, w jakich kształtowały się te zbieżności i różnice; 
pozwalają odkrywać czynniki wpływające na pojawienie się zjawisk antagoni-
zmu, współdziałania czy integracji, jakie występują w wyniku styczności między 
grupami etnicznymi, które są twórcami lub nosicielami odmiennych układów 
wartości; pozwalają wnikać w mechanizm dyfuzji poszczególnych wytworów 
(lub ich zespołów), wskazując na czynniki hamujące i ułatwiające przejmowanie 
wytworów oraz czynniki wywołujące proces ich selekcji, kolejności zapożyczania 

15 A. Tarczyński, Zderzenie międzykulturowe…, s. 159.
16 R. Dahrendorf, Jeśli nie asymilacja…, „Gazeta Wyborcza” 2004 (24–26 grudnia).
17 K. Dobrowolski, Zderzenie kultur, „Lud” 1952, t. 39, s. 102–109; J. Burszta, Z. Jasiewicz, 

Zderzenie kultur na ziemiach zachodnich i północnych w świetle materiałów ze wsi koszalińskich, 
„Polska Sztuka Ludowa” 1962, nr 4 (16), s. 197–220; E. Nowicka, Bunt i ucieczka. Zderzenie kul-
tur i ruchy społeczne, Warszawa 1972; K. Krzysztofek, Zderzenia kulturowe w Polsce lat 90., 

„Transformacje” 1995, nr 1–2, s. 108–120; A. Tarczyński, Wartości i postawy w obliczu zderzenia 
systemów kulturowych. Hiszpańscy zdobywcy XVI wieku wobec Nowego Świata, Bydgoszcz 2001.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



13Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur…

i przeobrażania; ujawniają mechanizm rytmu zapożyczeń kulturowych oraz uwy-

puklają czynniki wyznaczające szybkość, intensywność i rozległość przenoszenia 
wartości; ukazują w bardziej wyrazisty sposób istotne funkcje zarówno pojedyn-

czych wytworów, jak i całych ich zespołów oraz społeczne funkcje zapożyczenia 
danego wytworu; w wymiarze praktycznym, poznając konkretne zachowania 
spontanicznie pojawiające się w wyniku zderzenia dwu różnych układów wartości, 
mogą „stwarzać naukową podbudowę dla konstruowania racjonalnych planów 
kulturalnych, dla hamowania lub przyspieszania pewnych zjawisk dla tworzenia 
nowych rzeczywistości” 18.

TOLERANCYJNY ASPEKT ZDERZENIA KULTUR

Zderzenie kultur może przebiegać różnie w różnych sferach życia społecznego. 
Ogólnie można stwierdzić, że zawiera się ono w sytuacjach pomiędzy spotkaniem, 
zrozumieniem, porozumieniem i tolerancją a konliktem, niezrozumieniem, bra-

kiem porozumienia i uprzedzeniami. Odkrywanie, w jakich sytuacjach dochodzi 
do spotkania, a w jakich do konliktu, jest odkrywaniem struktury różnic mię-

dzy kulturami – ciągłości (podobieństw) między kulturami w jednych obszarach 
i nieciągłości (odmienności) w innych. W praktyce badawczej przybiera to postać 
potrzeby odpowiedzi m.in. na pytania: jakie zachowania bądź tematy rozmów 
podejmują w interakcjach ludzie pochodzący z odmiennych kultur, jakich unikają 
i które z nich, jeśli zostaną już wywołane, rodzą zakłopotanie, niezrozumienie 
czy wrogość. Pozwala to w konkretnych przypadkach kontaktu kulturowego na 
dokonywanie charakterystyk poszczególnych kultur, a więc sporządzanie katalogu 
cech kulturowych (wyróżników kulturowych) traktowanych przez uczestników 
zderzenia w kategoriach swojskości i obcości. Badanie zderzenia kultur może 
więc służyć do określania bliskości i dystansów między określonymi kulturami.

Zderzenie kultur posiada zatem zarówno aspekt konliktogenny, jak i tole-

rancyjny. Zwraca na to w następujący sposób uwagę przywoływany już K. Kwa-

śniewski:

Zderzenie tożsamości kulturowych wyodrębnionych w związku z rozmaitymi kategoriami 
i ugrupowaniami społecznymi nie ma samo w sobie mocy antagonizującej. Jest ona do tych sytuacji 
wnoszona w związku z aspektem powszechników społeczno-ekonomicznych i wytworzonych przez 
nie instytucji władzy. Tak jak inność różnych tożsamości kulturowych może być tylko pretekstem 
do konliktów w zakresie tych powszechników, tak i likwidacja tych konliktów wymaga innych 
działań niż mechaniczne znoszenie różnic tożsamości kulturowych, działań, dla których właśnie 
tożsamość taka jest cennym sojusznikiem 19.

18 K. Dobrowolski, Zderzenie…, s. 102–109.
19 K. Kwaśniewski, op. cit., s. 331.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



14 Artur Wysocki

Czynnikami, które stają się na ogół bezpośrednimi przyczynami konfrontacji 
między grupami kulturowymi, są więc nierówności w dostępie do dóbr zbiorowych 
o charakterze ekonomicznym (jak np. zasoby naturalne, nierówności w wyna-

gradzaniu pracy i dostępie do stanowisk, grupowa dominacja gospodarcza) bądź 
politycznym (np. możliwość wpływania na decyzje polityczne na danym obszarze, 
prawa i swobody obywatelskie, prawa do używania własnego języka, wierzeń 
i symboli religijnych), a nie sama odmienność tożsamości kulturowych 20. Tożsa-

mości kulturowe odgrywają w tym przypadku rolę mobilizującą i legitymizującą 
konlikt, a także często go intensyikują. Konliktogenna rola zderzenia kultur 
tkwi również w tym, że kultury są wyznaczone przestrzennie. Nie oznacza to 
oczywiście, że zderzenia kultur należy redukować do konliktów społeczno-eko-

nomicznych, a jedynie konieczność uwzględnienia możliwie szerokiego spektrum 
czynników wpływających na ewentualne pojawienie się sytuacji konliktowej 
w wyniku zderzenia kultur. Zderzenie kultur nie musi przy tym skutkować „likwi-
dacją” jednej ze stron konliktu, lecz może prowadzić do wzajemnego umocnienia 
konfrontowanych tożsamości kulturowych. Właśnie w tym zasadza się istota to-

lerancyjnego znaczenia zderzenia kultur.

ZDERZENIE KULTUR A DIALOG KULTUR

Zderzenie kultur, przez podkreślenie jego tolerancyjnego aspektu, ujawnia 
związek z dialogiem kultur. W komunikacji międzykulturowej „zderzenie” i „dia-

log” traktuje się zwykle jako dwa skrajne paradygmaty stosunków kulturowych 21. 
O związkach między tymi zjawiskami mówi m.in. Urszula Kusio we wstępie do 
książki Polifonia, dialog i zderzenie kultur. Zbiór tekstów z komunikacji międzykul-
turowej 22. Spotkanie kultur, dialog, współpraca i wymiana zdaniem tej badaczki, 
choć trudne do osiągnięcia, skutkują lepszym (roz)poznaniem siebie i swojego 
społeczno-kulturowego otoczenia, wzbogaceniem własnej kultury i jej rozwojem. 
Ten paradygmat jest zarówno celem, jak i postulatem stojącym za wysiłkiem meto-

dycznego poznawania odmienności kulturowych, odnajdowanych zresztą na wielu 
płaszczyznach i w różnorodnych koniguracjach (np. między płciami albo osobami 
pełno- i niepełnosprawnymi). Praktycznym celem tej nauki jest ostatecznie „akt 

20 Ilustracją tego typu nierówności społecznych są: sytuacja podboju wojennego o podło-

żu ekonomicznym i ideologicznym, problem dyskryminacji rasowej czy problematyka etnoklas. 
W sprawie ostatniej zob. M. Gordon, Assimilation in American Life, New York 1964.

21 Komunikacja międzykulturowa: zderzenia i spotkania. Antologia tekstów, red. A. Kapciak, 
L. Korporowicz, A. Tyszka, Warszawa 1996.

22 Polifonia, dialog i zderzenie kultur. Zbiór tekstów z komunikacji międzykulturowej, red. 
U. Kusio, Toruń 2007.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



15Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur…

rozumienia i bycia rozumianym przez audytorium o innej kulturze” 23. Zderzenie 
kultur w tym kontekście ma konotacje negatywne, jest bowiem traktowane jako 
przejaw niedostatecznych kompetencji kulturowych, niewystarczającego wysiłku 
podejmowanego w celu zrozumienia odmiennego kulturowo uczestnika kontak-

tu i poprzestawaniu podczas niego jedynie na uprzedzeniach bądź stereotypach. 
Konsekwencją braku skutecznej, fortunnej komunikacji może być brak zrozumie-

nia intencji Innego i porozumienia, ale też pogarda, izolacja, wrogość, konlikt, 
wojna. Niemniej zderzenie kultur w sensie pozytywnym ujawnia bariery tkwiące 
w komunikowaniu międzykulturowym, co wydaje się elementem niezbędnym do 
podjęcia produktywnego dialogu 24.

Praktyczny aspekt badań podejmowanych na gruncie komunikacji między-

kulturowej ma swoje rozwinięcie w edukacji międzykulturowej. W tej dziedzinie 
również można znaleźć przykłady łączenia zagadnień zderzenia i dialogu kultur. 
Ma to miejsce m.in. w książce Migracja, uchodźstwo, wielokulturowość. Zderzenie 
kultur we współczesnym świecie. We wstępie do niej Tadeusz Pilch pisze:

Pedagogicznym wyzwaniem staje się zatem budzenie i wzmacnianie wrażliwości na potrze-

by „innego”. Książka ta promuje więc paradygmat współistnienia i dialogu kultur. Różnorodność 
kulturowa otaczającego świata mobilizuje do wysiłku intelektualnego nowego typu, do wzmożonej 
wymiany idei, otwartości komunikacyjnej, szacunku dla odmienności i godności człowieka, ale 
nie w imię odległych internacjonalistycznych ideałów, lecz w imię reguł współżycia zbiorowego 
opartych na osobowym wymiarze kompetencji kulturowych człowieka. Realizację tych zadań 
podejmuje edukacja międzykulturowa i jej społeczne funkcje. Rola ta polega między innymi na 
zwalczaniu przesądów i stereotypów, promowaniu wiedzy na temat różnorodności kulturowej 
otaczającego świata 25.

W edukacji międzykulturowej szczególne miejsce zajmuje „świat społecznych 
doświadczeń uchodźców”, a szerzej – psychospołeczne konsekwencje kontaktów 
międzykulturowych wraz z praktycznymi implikacjami dla podejmowanych przez 
instytucje publiczne, samorządowe czy organizacje non-proit działań na rzecz 
rozwiązywania problemów adaptacyjnych i integracyjnych będących następstwem 
migracji 26. Dialog kultur można zatem traktować jako „wymuszony” efekt zde-

rzenia kultur, kolejny etap, jaki powinien pojawić się w procesie adaptacji. Dialog 

23 J. Mikułowski-Pomorski, Komunikacja międzykulturowa. Wprowadzenie, Kraków 1999, 
s. 11.

24 R. Johnson, P. Redman, D. L. Steinberg, Culture Clashes: Dialogues and Cultural Studies 
and Sociology, [b.m.w.] 2003.

25 Migracja, uchodźstwo, wielokulturowość. Zderzenie kultur we współczesnym świecie, 
red. D. Lalak, Warszawa 2007, s. 9.

26 E. Bache, Culture Clash, Yormouth 1989; S. G. Bloom, Postville: A Clash of Cultures in 
Heartland America, [b.m.w.] 2001; J. W. Friesen, When Culture Clash: Case Studies in Multicul-
turalism, Calgary 1993.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



16 Artur Wysocki

kultur staje się więc niezbędnym instrumentem wspomagania prointegracyjnej 
polityki państwa.

Ścisłego, można by rzec, dialektycznego związku zderzenia kultur i dialogu 
kultur można doszukiwać się także w pozanaukowym obiegu społecznym. Pojęcie 

„zderzenie kultur” bywa stosowane w działalności organizacji pozarządowych, co 
znamionuje ważkość i dostrzeganie w praktyce społecznej problemów związa-

nych z rosnącym zróżnicowaniem kulturowym w nowoczesnych bądź ponowo-

czesnych społeczeństwach, a także z istnieniem postaw nietolerancji dla inności 
czy problemów adaptacji, asymilacji i wykluczenia „obcych”, a w konsekwencji 
potrzebą dialogu, zrozumienia i porozumienia. Warto zwrócić szczególną uwagę 
na symptomatyczny tego przypadek. „Zderzenie kultur” funkcjonuje jako nazwa 
jednego z bardziej znanych w USA latynoamerykańskich teatrów alternatywnych 

– Culture Clash, działającego od 1984 r. w San Francisco. Działalność sceniczna 
tej grupy nawiązuje do idei teatru zaangażowanego społecznie. Metodyka pracy 
oraz wyrastająca z niej tematyka przedstawień koncentruje się wokół problemów 
społecznych istniejących w konkretnych społecznościach lokalnych. Culture Clash 

jest rodzajem mobilnej sceny, która zabiera głos w sprawach istotnych społecznie, 
widzianych z perspektywy mniejszości etnicznych, szczególnie latynoamerykań-

skiej (Chicano lub Chicana). Przedstawienia, najczęściej zamawiane przez poszcze-

gólne miasta i miasteczka, są tworzone i wykonywane dla konkretnej publiczności 
i mają na celu unaocznienie dylematów generowanych przez dany problem społecz-

ny, a także, w konsekwencji, wskazanie możliwych kierunków jego rozwiązania. 
Teatr jest więc w tym przypadku medium w publicznym dyskursie i inicjatorem 
społecznego dialogu. Z tych powodów działalność Culture Clash jest określana 
mianem „teatru chwili” (theater of the moment), „teatru kolażu” (performance 
collage) lub bardziej metaforycznie – „miejskich wykopalisk” (urban excavation) 
czy „sądowej poezji” ( forensic poetry) 27.

ZDERZENIE POLSKOŚCI Z SOWIECKOŚCIĄ NA ZIEMIACH 
WSCHODNICH II RP W LATACH 1939–1941:  

KONTAKT – ZDERZENIE – DIALOG?

Okres między 17 września 1939 r. a 22 czerwca 1941 r. na ziemiach wschod-

nich II Rzeczypospolitej jest określany w polskiej historiograii jako „pierwsza 
okupacja sowiecka”, która z punktu widzenia stosunków społeczno-kulturowych 
stanowi niezwykle ciekawy przypadek kontaktu kulturowego ludności polskiej 

27 20 Years of Culture Clash, http://digital-library.csun.edu/LatArch/cultureclash [dostęp: 
15.02.2016].

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



17Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur…

z obcym systemem społeczno-kulturowym – sowieckością 28. Na ziemie te wkro-

czyły wówczas wojska Armii Czerwonej, a niedługo później ludność napływowa ze 
Wschodu, mająca za zadanie budować na zajętych terenach nowy porządek społecz-

ny. Wkroczenie wojsk sowieckich zapoczątkowało dominację militarną oraz uru-

chomiło wielopłaszczyznowy proces sowietyzacji prowadzący do przebudowania 
istniejącego porządku społecznego. W praktyce proces ten dotykał w mniejszym 
lub większym stopniu każdą osobę przebywającą na tych terenach. Sowietyzacja 
oznaczała nie tylko uniikację prawno-ustrojową anektowanych ziem z pozostałą 
częścią Związku Radzieckiego, ale również, a może przede wszystkim, ukształ-
towanie i wychowanie nowego typu obywatela, który później zostanie określony 
mianem homo sovieticus. Jak zauważa Richard Pipes, „jednym z głównych zadań 
wszystkich instytucji państwa [sowieckiego – A. W.], od związków zawodowych 
po Armię Czerwoną, było wpajanie obywatelom zasad komunistycznych” 29. Na 
terenach zajętych przez ZSRR wszelkimi środkami i metodami starano się w tym 
celu rozbić dotychczasowe więzi społeczne – rodzinne, religijne, etniczno-naro-

dowe i obywatelskie.
W odniesieniu do ram sytuacyjnych pierwsza okupacja sowiecka może być 

rozpatrywana jako pewna postać kontaktu międzykulturowego, do którego do-

szło w wyniku planowego przez państwo sowieckie podboju ziem wschodnich 
II Rzeczypospolitej we wrześniu 1939 r. i następującego zaraz po nim okresu 
okupacji militarnej, politycznej, gospodarczej i społeczno-kulturowej. Kontakt 
ten miał charakter zdecydowanie konfrontacyjny, gwałtowny oraz niedobrowolny 
i nieoczekiwany dla ludności anektowanego terytorium. W analizowanych ra-

mach czasowo-przestrzennych mamy do czynienia ze szczególnym przypadkiem 
zbiorowej migracji, której celem była zorganizowana i uporządkowana ekspansja 
jednego z systemów społeczno-kulturowych łącznie z charakterystycznym dla 
niego wyposażeniem technicznym, rozwiązaniami instytucjonalnymi (porządkiem 
społecznym) oraz wartościami, normami i wzorami zachowań (kultura). Co istotne, 
ziemie wschodnie Rzeczypospolitej, sprzed ekspansji sowieckiej, w dwudziesto-

leciu międzywojennym (i wcześniej), miały cechy pogranicza kulturowego, na 
którym dochodziło do wielostronnych oddziaływań międzykulturowych, stałego 
kontaktu wielu grup kulturowych (również sporadycznego z kulturą sowiecką). 
Było to też terytorium, które oddzielało dwa kręgi kulturowe – łaciński i pra-

wosławny. Z faktu tego wynikają trzy okoliczności specyikujące analizowany 
przypadek kontaktu międzykulturowego. Po pierwsze, na różnice między kulturą 

28 Szczegółowe omówienie tych wydarzeń z punktu widzenia optyki zderzenia kulturowe-

go zawiera praca: A. Wysocki, Zderzenie kultur. Polskość i sowieckość na ziemiach wschodnich 
Rzeczypospolitej Polskiej w latach 1939–1941 we wspomnieniach Polaków, Lublin 2014.

29 R. Pipes, Rosja bolszewików, Warszawa 2005, s. 337.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



18 Artur Wysocki

polską i sowiecką nakładały się różnice międzycywilizacyjne (w rozumieniu 
kręgów kulturowych), co oczywiście wyostrzało poczucie swojskości kultury 
własnej i odmienności kultury obcej oraz potęgowało siłę zderzenia. Po drugie, 
ludność polska zamieszkująca wschodnie województwa II Rzeczypospolitej po-

siadała do pewnego stopnia wyuczoną zdolność reakcji na odmienność kulturową. 
Było to częścią jej codziennej praxis na tych ziemiach i wiązało się z „umie-

jętnościami” obrony tożsamości kulturowej, jak to wówczas widziano, przed 
jej ciągłym zagrożeniem, w tym ze szczególną pielęgnacją wartości, symboli 
i więzi wspólnotowych (narodowych, religijnych i państwowych) czy poczuciem 
wyższości cywilizacyjnej w odniesieniu do innych grup kulturowych. W kul-
turze polskiej wyrażało się to m.in. w specyicznym etosie kresowej polskości, 
micie przedmurza chrześcijaństwa, misji cywilizacyjnej na Wschodzie, czyli 
w szeroko ujmowanym micie Kresów Wschodnich. Żydzi, Ukraińcy, Białorusini 
czy Litwini, by wymienić jedynie najważniejsze mniejszości narodowe II RP, 
podlegali analogicznym wpływom sowieckim po 17 września 1939 r. jak ludność 
polska i w jakimś stopniu również ich dotyczyło zjawisko zderzenia kultur. Ich 
reakcje na sowieckość w pewnym zakresie wpływały na rezultaty zderzenia 
kulturowego będącego udziałem Polaków, np. przez konieczność deiniowania 
swojej sytuacji nie tylko względem sowieckości, ale także ukraińskości, biało-

ruskości czy litewskości. Po trzecie wreszcie, analizowany kontakt kulturowy 
wpisuje się w tradycję kontaktów kultury polskiej z kulturą ruską/rosyjską/bol-
szewicką. Tradycja ta w kulturze polskiej wskazuje na wielowiekowy konlikt 
i jest źródłem zasobów kulturowych służących do opisu i interpretacji kolejnej 
jego odsłony. Agresja sowiecka z 17 września 1939 r. wygenerowała szczególne, 
bezpośrednie doświadczenie kategorii wroga z silnie emocjonalnym i negatywnie 
wartościującym stosunkiem do całej obcej zbiorowości i narzucanego porządku  
społecznego.

Podłoża zderzenia polsko-sowieckiego należy więc szukać nie tylko w aktual-
nej sytuacji polityczno-społecznej i w obiektywnie istniejących różnicach między 
kulturą polską i sowiecką, ale także w zaszłościach historycznych.

Podmiotami analizowanego przypadku zderzenia kultur były zbiorowości 
o daleko odmiennych tożsamościach kulturowych (co, jak wspomniano, jest 
warunkiem niezbędnym zaistnienia zjawiska zderzenia kultur) oraz różnych pod 
względem stopnia unarodowienia i składu społecznego. Pamiętając o wewnętrz-

nym, społecznym zróżnicowaniu, można powiedzieć ogólnie, że polskość jako typ 
kultury (system społeczno-kulturowy) właściwa była ludności polskiej, zarówno 
miejscowej, jak i napływowej z zachodniej Polski. Sowieckość natomiast doty-

czyła oicerów i żołnierzy Armii Czerwonej oraz napływowej ludności cywilnej 
i ich rodzin (tzw. wostoczników) pochodzących z różnych miejsc ZSRR i tym 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



19Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur…

samym różnych grup narodowych i etnicznych. Polskość oznaczała wspólnotowość 
o charakterze narodowym, zaś sowieckość – wspólnotowość, którą miała łączyć 
ideologia klasowa. Analizowany dominujący typ doświadczenia obcości kulturo-

wej (tj. zderzenia kulturowego) dotyczył przede wszystkim osób odznaczających 
się wysokim stopniem przyswojenia kultury własnej (kombinacja uniwalencji 
kulturowej i jednolitego typu identyikacji kulturowej).

Zderzenie kultur dotyczyło przy tym całości systemu społeczno-kulturowego, 
a nie poszczególnych, wybranych jego elementów. Przedmiotem oddziaływania 
systemu ekspandującego, biorąc pod uwagę kryterium płaszczyzn zderzenia kultur, 
były wszystkie główne dziedziny życia społecznego. Dostrzeżone przez ludność 
polską elementy kulturowej odmienności (wyróżniki kulturowe) w sowieckim 
systemie społeczno-kulturowym mieściły się w techniczno-ekonomicznej, socje-

talno-politycznej oraz symboliczno-ideologicznej sferze kultury.
Wskazane powyżej cechy analizowanego przypadku zderzenia kultur wpły-

nęły na jego specyiczne rezultaty. Podstawowym rezultatem „świadomościowym” 
zderzenia kultur na ziemiach wschodnich II Rzeczypospolitej w latach 1939–1941 
był wzrost samoświadomościowych elementów tożsamości kulturowej jego uczest-
ników oraz wzrost świadomości wyróżników kulturowych własnej i obcych grup 
kulturowych. Wniosek ten dotyczy bezpośrednio ludności polskiej, pośrednio zaś 
ludności sowieckiej oraz innych niepolskich grup kulturowych – Ukraińców, Bia-

łorusinów, Litwinów czy Żydów. Wśród grup o względnie wykształconej i uświa-

domionej tożsamości narodowej (Polacy, galicyjscy Ukraińcy) zderzenie kultur 
oraz celowa polityka narodowościowa władz sowieckich powodowały głównie 
wzrost świadomości cech kultury własnej i kultury obcych.

Wzrost świadomości przynależenia do określonej grupy kulturowej dotyczył 
w przypadku Polaków nie tylko poziomu regionalnego (kresowość) i narodowe-

go (polskość), ale także cywilizacyjnego (zachodnioeuropejskość). Na tej bazie 
wzmacniało się poczucie solidarności (więzi społecznej) między Polakami. Z dru-

giej strony można wskazać na proces przeciwny. Dotychczasowe więzi społeczne 
wskutek działania cech immanentnie wpisanych w realne funkcjonowanie sowiec-

kiego systemu społeczno-kulturowego (np. brak zaufania, podejrzliwość, terror, 
donosicielstwo i lojalność względem partii i bezpośrednio przełożonych) ulegały 
rozpadowi.

Dla efektów zderzenia kulturowego istotny wpływ miała długość trwania 
kontaktu kulturowego. Z perspektywy procesów, o których tu mowa, analizowane 
zderzenie kultur miało charakter krótkotrwały. Jest to podstawowy powód, dla 
którego trudno określić wpływ sowieckiego systemu społeczno-kulturowego np. 
na wystąpienie procesu akulturacji, a więc mieszczącego się już w wymiarze 
pozaświadomościowych rezultatów zderzenia kultur. Drugi czynnik, z powodu 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



20 Artur Wysocki

którego przeobrażenia kultury polskiej pod wpływem kultury sowieckiej były 
znikome, to względnie duży dystans kulturowy dzielący obie kultury, wyrażający 
się m.in. w opiniach o sowieckim systemie społeczno-kulturowym jako wręcz 
odwracającym dotychczasową hierarchię społeczną i hierarchię wartości.

Okres 21 miesięcy okupacji przyniósł zdecydowane odrzucenie nowej kultury 
i jednoczesną apologię kultury dawnej, narodowej. Na poziomie zachowań jedno-

stek objawiło się to wzrostem „nacjonalizmów” (pozytywnych uczuć do własnej 
grupy kulturowej), na poziomie społeczeństwa zaś – konliktem. Analizowany 
przypadek zderzenia kultur miał silnie antagonistyczny charakter. Kultura so-

wiecka była odbierana jako obca, niezrozumiała i nieracjonalna. Nie było w niej 
elementów na tyle atrakcyjnych (poza nielicznymi wyjątkami, o których mowa 
niżej), aby mogła skutecznie konkurować z kulturą dawną. Za przyjmowaniem 
kultury sowieckiej przez Polaków nie stały także argumenty w postaci możliwo-

ści wzrostu statusu społecznego czy ekonomicznego. Dyfuzja kulturowa z tych 
powodów miała więc charakter jednokierunkowy i dotyczyła jedynie narzucanych 
sowieckich formalnych instytucji społecznych. W przypadku instytucji nieformal-
nych, a także stojących za nimi wartości, na drodze przepływów między kulturą 
sowiecką a polską istniała trudna do przezwyciężenia bariera kulturowa. Zaob-

serwować można raczej proces odwrotny – przejmowanie norm i wartości kultury 
polskiej przez Sowietów (elementy kultury technicznej, niektóre wzory konsumpcji, 
sposób spędzania czasu wolnego, kultura zabawy, elementy kultury wolnorynko-

wej, takie jak umiejętność targowania się i nabywania towarów w sklepie).
Z punktu widzenia ocen formułowanych przez ludność polską cechy kultu-

ry sowieckiej były wartościowane ujemnie i traktowane jako inne, obce, gorsze. 
W sytuacji konliktu militarno-społeczno-kulturowego uwaga wspominających 
te wydarzenia bardziej koncentrowała się na tym, co różniło niż na tym, co było 
podobne, wspólne w obu systemach społeczno-kulturowych. Negatywnie oceniane 
elementy kultury sowieckiej wydobywane były na plan pierwszy, przysłaniając 
cechy pozytywne. W odniesieniu do zachowań Sowietów zwykle zaliczano do 
nich gościnność, szczerość (wyrażającą się m.in. rozlewnością i melancholijnością 
duszy rosyjskiej), przyjazność (zwłaszcza wobec matek z małymi dziećmi) czy 
życzliwość w sytuacjach czysto prywatnych, w bezpośrednim kontakcie, także gdy 
znikała kontrola sytuacyjna czy społeczna wynikająca z sytuacji oicjalnych lub 
z obecności innego (choćby jednego) przedstawiciela grupy własnej. Okazywało 
się wówczas również, że Sowieci mają podobny stosunek do własnego państwa, jak 
Polacy do okupanta. We wspomnieniach stosunkowo często pojawia się releksja, 
że zwykli obywatele państwa sowieckiego byli w podobnym stopniu jego oiarami, 
jak ludność anektowanych terenów. Wspólnota losu, odkrywane niekiedy przypad-

kowo wspólne, nawet błahe i trywialne, doświadczenia, pozwalały przełamywać 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



21Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur…

dystans i brak zaufania, jaki cechował na ogół relacje między przedstawicielami 
obu zbiorowości. Oto dwa przykłady tego typu releksji:

Wyłączając przedstawicieli władz, szeregowi rosjanie, wojskowi i cywile pozbywali się po-

czucia wpajanej im wyższości i chętnie nawiązywali z nami kontakty w duchu zrozumienia, często 
handlowe, a czasem nawet przyjacielskie, szczególnie gdy oni wyznawali, że byli okłamywani 
przez politruków. Dusze i serca otwierali przed nami wyłącznie, będąc w pojedynkę, gdy było 
ich dwóch, choć każdy z osobna już się nam przedstawił we właściwym świetle, wracało „u nas 
haraszo i wsioho mnogo” 30.

Pamiętam, że u byłego sołtysa przez pewien czas zamieszkiwał na kwaterze „lejtnant” ze 
służby liniowej, który mówił, że politruk Gawryło kłamie i wcale w Rosji nie jest tak „haraszo”, 
jak to on przedstawia. Opowiadał nam, jak ludzie w Rosji są sponiewierani, głodni i żyjący w nę-

dzy, a te kołchozy i sowchozy są obrazem rozpaczy, gdzie naród rosyjski pragnie wolności i pracy 
na własnej ziemi, ufał nam, że go nie zdradzimy. […] Gdy lejtnant wyczerpał swój temat, prosił, 
abyśmy opowiadali o swoim życiu, jak wyglądało w Polsce wszystko przed wkroczeniem Armii 
Czerwonej. Wszystko, co słyszał, było dla niego nowe i obce. Wierzył nam i dobrze nas rozumiał, 
dlaczego nie chcemy ich obecności na naszych terenach. Zapewniał też, że w Rosji wielu jest ludzi, 
którzy myślą tak jak on i podzielają nasze poglądy 31.

Wśród pozytywnie ocenianych cech sowieckiego porządku, sygnalizowanych 
w pamiętnikach, znalazły się głównie elementy kultury ludycznej – kino, piosen-

ki, niektóre zabawki, znaczki pocztowe i dostępność tanich książek. Niekiedy 
wskazania te dotyczyły jakości sowieckiego kształcenia na poziomie szkolnictwa 
powszechnego, szczególnie w odniesieniu do przedmiotów ścisłych.

W kinach pojawiały się czasem bardzo ładne kreskówki, bazujące przeważnie na rosyjskich baj-
kach. Względnym powodzeniem cieszyły się ilmy radzieckie, będące przeróbką utworów Twaine’a  
i Verne’a: „Przygody Tomka Savyera” i „Piętnastoletni kapitan”. Piosenkę z tego ostatniego („Był 
adnażdij kapitan…”) słyszało się w całym mieście. Wyświetlano też dwa ilmy chaplinowskie: 

„Światła wielkiego miasta” i „Nasze czasy”. Wszystkie one zawierały oczywiście „elementy postę-

powe”, szkoda, że czasami podane na łopacie. […]
Była też ciekawa gra, bazująca na disnejowskiej historyjce o trzech świnkach i złym wilku. […]
W tym szerokim i określonym zadbaniu o dzieci i młodziej nie mogło też zabraknąć troski 

o ważną dziedzinę ich zainteresowań, jaką jest ilatelistyka. Był taki sklep „Kogizu” przy ul. Syk-

stuskiej, gdzie można było kupić liczne serie, ale tylko radzieckich znaczków pocztowych. Jakby 
ich gdzie indziej nie wydawano…! Były to przeważnie specjalne edycje dla zbieraczy i na wymianę, 
obliczone na specyiczne oddziaływanie propagandowe. […]

A tymczasem piosenki radzieckie były naprawdę ładne – jeżeli się pominie oczywiście ich 
naiwne lub nachalnie propagandowe treści. Były niezwykle melodyjne, łatwo wpadały w ucho, 

30 L. Muzyk, Za Bugiem, maszynopis, Archiwum Wschodnie II/1803/J, k. 11. W tym i ko-

lejnych cytowanych wspomnieniach zachowano oryginalny zapis.
31 S. Świderski, Krew za krew. Od śniegów Sybiru do Monte Cassino, maszynopis, Archi-

wum Wschodnie II/2194/p, k. 10.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



22 Artur Wysocki

łatwo też można je było śpiewać na głosy. Dobrze wypadały w marszu. Były jednym z nielicznych 
miłych elementów w tej całej – pożal się Boże – nowej rzeczywistości. […]

Natomiast w sklepach i na ulicznych straganach pojawiła się cała masa względnie tanich 
(tańszych niż przed wojną), wartościowych książek polskich. Miały one na ogół „neutralną” treść, 
a więc np. wydawnictwa popularno-naukowe (Biblioteka Wiedzy, Biblioteka Potrójnego Węzła), 
podróżnicze i in. Wzbogaciły się przy okazji także biblioteki szkolne, gdzie można było skorzystać 
z nowiutkich egzemplarzy polskiej literatury pięknej, historycznej i patriotycznej: Mickiewicz, 
Słowacki, Sienkiewicz, Żeromski, Przyborowski. Przeczytałem wtedy „Krzyżaków” 32.

Generalnie należy podkreślić, że działania władz sowieckich zmierzające do 
sowietyzacji anektowanych ziem nie wywołały żądanej zmiany. O ile następowała 
ona w wymiarze politycznym, gospodarczym i społecznym, o tyle zmiana o cha-

rakterze kulturowym napotkała największe opory i zachodziła powoli. Analizo-

wany przypadek zderzenia kulturowego miał wybitnie konfrontacyjny charakter. 
Mimo to, nawet w tak zdawałoby się „czarno-białej” sytuacji społeczno-kulturo-

wych ocen stron konliktu, we wspomnieniach ludności polskiej można spotkać 
fragmenty, tak jak te przywołane powyżej, świadczące o dialogotwórczej mocy 
zderzenia kulturowego.

ZAKOŃCZENIE. NA CZYM POLEGA DIALOGOTWÓRCZA 
FUNKCJA ZDERZENIA KULTUR?

Podsumowując powyższe rozważania nad wybranymi teoretycznymi aspek-

tami problematyki zderzenia kultur, należy jeszcze raz podkreślić, że zderzenie 
kultur, obok aspektów konliktogennych, posiada również aspekt tolerancyjny. Zde-

rzenie kultur wyróżnia sytuacje zawierające się między spotkaniem a konliktem, 
tolerancją a uprzedzeniem czy porozumieniem a izolacją. Jego moc dialogotwórcza 
wynika głównie z tego, że przynosi konieczność zdeiniowania i dokonania oceny 
kultury własnej i kultury obcej, wymusza uświadomienie sobie różnic między 
nimi i dzięki temu pozwala na lepsze zrozumienie własnej i obcej tożsamości 
kulturowej. Dzięki zderzeniu kultur zdobywamy wiedzę o odmiennościach i dy-

stansach kulturowych oraz barierach tkwiących w procesach komunikacji między 
poszczególnymi grupami kulturowymi, co wydaje się elementem niezbędnym do 
podjęcia produktywnego dialogu między nimi.

Dialog kultur funkcjonuje w dialektycznym związku ze zderzeniem kultur. Nie 
jest możliwe podjęcie dialogu bez zaburzenia stałego dotąd otoczenia społeczno-

-kulturowego jednostki czy danej zbiorowości, bez doświadczenia różnicy między 
własną tożsamością kulturową a odmienną kulturą spotkaną w drugim człowieku 

32 Z. Zieliński, Lwowskie okupacje, maszynopis, Archiwum Wschodnie II/1501/2K, k. 20–21, 32.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



23Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur…

czy w niezrozumiałych, obcych strukturach społecznych. Zderzenie kultur może 
prowadzić do konliktu, ale i do wzajemnego umocnienia konfrontowanych tożsa-

mości kulturowych, stając się szansą na rzeczywisty dialog oparty na poszanowaniu 
i tolerancji Innego. Dowodzi tego po części przytoczony przypadek z pierwszych lat 
II wojny światowej, gdzie nawet w tak jednoznacznej sytuacji konliktu w społecz-

nej praxis znalazły się płaszczyzny dialogu, porozumienia, a nawet współdziałania 
i współpracy, mimo że zasięg społeczny tego typu działań był niewielki.

BIBLIOGRAFIA

20 Years of Culture Clash, http://digital-library.csun.edu/LatArch/cultureclash [dostęp: 15.02.2016].
Bache E., Culture Clash, Yormouth 1989.
Beattie J., Other Cultures. Aims, Methods and Achievements in Social Anthropology, New York 1964.
Blanning T. C. W., The French Revolution: Class War or Culture Clash?, New York 1998.
Bloom S. G., Postville: A Clash of Cultures in Heartland America, [b.m.w.] 2001.
Burszta J., Jasiewicz Z., Zderzenie kultur na ziemiach zachodnich i północnych w świetle materiałów 

ze wsi koszalińskich, „Polska Sztuka Ludowa” 1962, nr 4 (16).
Collier C., Collier J. L., Clash of Cultures: Prehistory – 1638, New York 1998.
Dahrendorf R., Jeśli nie asymilacja…, „Gazeta Wyborcza” 2004 (24–26 grudnia).
Dobrowolski K., Theorie du desaccord de civilisation, [w:] La Pologne an VIIe Congres Interna-

tional des Sciences Anthropologiques et Ethnologiques, ed. K. Dobrowolski, Wrocław 1964.
Dobrowolski K., Zderzenie kultur, „Lud” 1952, t. 39.
Eibl-Eibensfeldt I., Similarities and diferences between cultures in expressive movements, [w:] 

Non-verbal Communication, ed. R. A. Hinde, Cambridge 1972.
Fisher M. H., A Clash of Cultures: Awadh, the British and the Mughals, New Delhi 1987.
Frazier E. F., Race and Culture Contacts in the Modern World, New York 1957.
Friesen J. W., When Culture Clash: Case Studies in Multiculturalism, Calgary 1993.
Gordon M., Assimilation in American Life, New York 1964.
Johnson R., Redman P., Steinberg D. L., Culture Clashes: Dialogues and Cultural Studies and 

Sociology, [b.m.w.] 2003.
Kłodkowski P., Wojna światów? O iluzji wartości uniwersalnych, Kraków 2002.
Komunikacja międzykulturowa: zderzenia i spotkania. Antologia tekstów, red. A. Kapciak, L. Kor-

porowicz, A. Tyszka, Warszawa 1996.
Krzysztofek K., Zderzenia kulturowe w Polsce lat 90., „Transformacje” 1995, nr 1–2.
Krzysztofek K., Sadowski A., Wstęp, [w:] Obywatelstwo i tożsamość w społeczeństwach zróż-

nicowanych kulturowo i na pograniczach, red. M. Bieńkowska-Ptasznik, K. Krzysztofek,  
A. Sadowski, t. 1, Białystok 2006.

Kwaśniewski K., Zderzenie kultur. Tożsamość a aspekty konliktów i tolerancji, Warszawa 1982.
Lantenari V., Movimenti religiosi di leberta e di salvezza dei popoli oppressi, Milano 1960.
Migracja, uchodźstwo, wielokulturowość. Zderzenie kultur we współczesnym świecie, red. D. Lalak, 

Warszawa 2007.
Mikułowski-Pomorski J., Komunikacja międzykulturowa. Wprowadzenie, Kraków 1999.
Muzyk L., Za Bugiem, maszynopis, Archiwum Wschodnie II/1803/J.
Nowicka E., Akulturacja, [w:] Encyklopedia socjologii, red. A. Kojder [et al.], t. 1, Warszawa 1998.
Nowicka E., Bunt i ucieczka. Zderzenie kultur i ruchy społeczne, Warszawa 1972.
Paleczny T., Stosunki międzykulturowe. Zarys problematyki, Kraków 2005.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



24 Artur Wysocki

Pipes R., Rosja bolszewików, Warszawa 2005.
Pitt-Rivers G. H., The Clash of Cultures and the Contact of Races. An Anthropological and Psycho-

logical Study of the Laws of Racial Adaptability, with Special Reference to the Depopulation 
of the Paciic and the Government of Subject Races, London 1927.

Polifonia, dialog i zderzenie kultur. Zbiór tekstów z komunikacji międzykulturowej, red. U. Kusio, 
Toruń 2007.

Sadowski A., Socjologia pogranicza, [w:] Wschodnie pogranicze w perspektywie socjologicznej, 
red. A. Sadowski, Białystok 1995.

Świderski S., Krew za krew. Od śniegów Sybiru do Monte Cassino, maszynopis, Archiwum Wschod-

nie II/2194/p.
Tarczyński A., Wartości i postawy w obliczu zderzenia systemów kulturowych. Hiszpańscy zdobywcy 

XVI wieku wobec Nowego Świata, Bydgoszcz 2001.
Tarczyński A., Zderzenie międzykulturowe jako zjawisko społeczne, „Universitas Gedanensis” 

1999, t. 11, nr 1–2.
Wysocki A., От столкновения культур к диалогу культур, „Naukowi Zapiski. Serija «Kultu-

rologija»” 2010, Випуск 5, Ostrog.
Wysocki A., Zderzenie kultur. Polskość i sowieckość na ziemiach wschodnich Rzeczypospolitej 

Polskiej w latach 1939–1941 we wspomnieniach Polaków, Lublin 2014.
Wysocki A., Зіткнення культур – між конфліктом і діалогом культур, „Міжнародний 

науковий форум: соціологія, психологія, педагогіка, менеджмент / International Scien-

tiic Forum: Sociology, Psychology, Pedagogy, Management” 2015, Випуск 17, Київ.
Zieliński Z., Lwowskie okupacje, maszynopis, Archiwum Wschodnie II/1501/2K.

SUMMARY

The article discusses the relationship between the phenomena clash of cultures and dialogue 
of cultures. The paper presents the basic theoretical indings on the issue of clash of cultures in the 
social sciences, and pointed out some examples of the importance of research on the collision of 
cultures. Also it emphasized tolerance and dialogue aspects of the clash of cultures, which served to 
discuss the presence of the discussed issues on the basis of communication and intercultural educa-

tion and in circulation outside the scientiic community. Attention was also drawn to the results of 
clash of cultures, implying a relationship with the dialogue of cultures. Complement argument is 
the presentation of a concrete example clash of culture – Polishness with Sovietness in 1939–1941 
in the eastern territories of the Second Polish Republic, and the like were present in the elements 
providing for a possible dialogue.

Keywords: clash of cultures; dialogue of cultures; Polishness; Sovietness

STRESZCZENIE

W artykule zostały omówione związki między zjawiskami zderzenia kultur i dialogu kul-
tur. Zaprezentowano w nim podstawowe ustalenia teoretyczne dotyczące problematyki zderzenia 
kultur w naukach społecznych, wskazano wybrane przykłady i znaczenie badań nad zderzeniami 
kultur. Ponadto został zaakcentowany tolerancyjny i dialogotwórczy aspekt zderzenia kultur, cze-

mu posłużyło omówienie obecności poruszanej problematyki na gruncie komunikacji i edukacji 
międzykulturowej oraz w obiegu pozanaukowym. Zwrócono również uwagę na rezultaty zde-

rzenia kultur implikujące związek z dialogiem kultur. Uzupełnieniem wywodu jest prezentacja 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



25Dialogotwórcza funkcja zderzenia kultur…

konkretnego przykładu zderzenia kulturowego – polskości z sowieckością w latach 1939–1941 
na ziemiach wschodnich II RP i tego, jak były w nim obecne elementy świadczące o możliwości 
podjęcia dialogu międzykulturowego.

Słowa kluczowe: zderzenie kultur; dialog kultur; polskość; sowieckość

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS



Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 00:50:49

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

