Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

10.17951/1.2016.41.1.25

ANNALES
UNIVERSITATIS MARIAE CURIE-SKEODOWSKA
LUBLIN - POLONIA

VOL. XLI, 1 SECTIO I 2016

CHRISTIAN VIERA ALVAREZ

Universidad de Valparaiso

El principio de tolerancia en John Rawls: principales
caracteristicas y apuntes criticos

John Rawls’ Principle of Tolerance: the Main Features and Critical Notes

INTRODUCCION

No es erroneo afirmar que John Rawls es uno de los mas importantes filosofos
politicos contemporaneos. Su monumental obra pretende dar una respuesta razo-
nada y razonable frente al tema de la justicia, asumiendo una perspectiva critica
y tomando distancia de consideraciones metafisicas para introducir sus reflexio-
nes en la esfera de lo publico (la politica).

No obstante, como toda propuesta, ha sido objeto de critica — severa en
ocasiones — principalmente por una aparente contradiccion entre el fin perse-
guido por Rawls y los efectos que se producen al implementar los postulados,
en este caso, asociados a la tolerancia. Por lo mismo, la propuesta de Rawls en
materia de tolerancia resulta insuficiente para desarrollar la tolerancia en el mar-
co de una sociedad compleja, atomizada, caracteristicas propias de la sociedad
contemporanea.

El presente articulo pretende desarrollar brevemente las ideas matrices del
principio de tolerancia en John Rawls.

Para ello, en la primera parte se presentan los rasgos principales del principio,
la metodologia propuesta por Rawls para justificar la importancia de la tolerancia
y los efectos que se derivan de su incorporacion como un pilar fundamental de una
sociedad democratica. De vital importancia resulta en esta materia el overlapping
consensus, en virtud del cual las diferentes cosmovisiones que cohabitan en una
comunidad se “traslapan, entrecruzan” para convivir pacificamente, claro esta, en
el marco de una sociedad ordenada.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

26 Christian Viera Alvarez

Sin embargo, la propuesta de Rawls como adelantdbamos es objeto de fuertes
criticas. Por lo mismo, en la segunda parte vamos a abordar algunas deficiencias
en el desarrollo del principio de tolerancia, no sélo para poner en tension la pro-
puesta rawlseana sino que para valorar la importancia del principio de tolerancia
y complementarlo con su necesaria correccion.

CONTEXTO INTELECTUAL DE RAWLS!

Rawlses un liberal igualitarista; es norteamericano y contemporaneo de los
sucesos de la década del 60’ (democracia, libertad y criticidad frente al sistema).
En esos fenomenos, ve aspectos positivos los cuales deben ser defendidos. Sin
embargo, también observa que hay problemas dificiles de abordar. Tiene un rival
y ese es el utilitarismo. Si bien, este adversario no tiene defensores publicos, ve
al utilitarismo como un sentido comun que rige en las sociedades. Sin embargo,
(por qué el utilitarismo es objeto de un reproche tan fundamental que incluso da
pie para levantar una teoria rival? Para responder a ésta interrogante, es necesario
un breve comentario sobre elutilitarismo.

El utilitarismo es una filosofia politica y moral que tiene sus antecedentes
en corrientes hedonistas como el epicureismo. En el caso del utilitarismo clasico,
John Stuart Mill es uno de sus principales referentes. Este reivindica el placer
como criterio de moralidad, entroncandose en la tradicion que viene desde Epicu-
ro hasta Bentham, que mantienen la teoria de la utilidad, entendida ella no como
opuesta al placer, sino que el placer asociado a la ausencia de dolor?.

En su obra El Utilitarismo?, Mill se dispone a cumplir con al menos dos co-
metidos. Por un lado, superar las supuestas omisiones o deficiencias de la teoria
utilitarista inicial disefiada Bentham, y, por otro, plantear respuestas definitivas
a las criticas que contra el utilitarismo se habian erigido, debido a malas interpre-
taciones o visiones cortoplacistas de algunos autores*.

Mill postula que su fundamento es la Utilidad o el Principio Mayor de la Fe-
licidad, bien que deja ver que el motor clave de la obligacion moral es la felicidad
misma fraguada mediante el placer mas deseable por su calidad y evitando a toda
costa el sufrimiento, sin que tal curso de accion perjudique a los demas. Otro com-
plemento de la moral para Mill es la idea que sostiene a la justicia en toda accién

! Una parte del presente trabajo se puede encontrar en C. Viera Alvarez, Notas sobre el pen-
samiento de John Rawls, “Contextos” 2011, nim. 26, p. 138-142.

2 J.S. Mill, El utilitarismo, Madrid 2002, p. 45.

3 Para analizar el utilitarismo, me baso en el capitulo 2 del trabajo “Qué es el Utilitarismo”
(ibidem, p. 44-75).

4 Ibidem, p. 44.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 27

que impulse placer como promocioén de felicidad y, lo opuesto, sera injusto por
cuanto devendra en infelicidad producto del dolor o la ausencia de placer®.

La moral utilitarista destaca que el bienestar (felicidad) de muchos antecede
en prioridad al bienestar de pocos o a las de uno mismo, donde la nobleza dimana
en ser capaz de sacrificar (auto-inmolacién) el propio bien por la necesidad de los
otros, siguiéndose como unico fin el aumento de la felicidad del mundo y nunca
otras motivaciones que tengan que ver con la vanagloria personal. Sin embargo,
el sacrificio ya concebido no significa para Mill un bien en si mismo, tan s6lo una
virtud que se orienta por el interés hacia los demas. Para ilustrarlo mejor, Mill
invoca una regla de oro dada por Jestus y la registra como el espiritu de la ética de
la utilidad: “Comportate con los demdas como quieres que los demas se comporten
contigo y ama a tu projimo como a ti mismo’.

Sencillamente, para Mill y su ética, el objeto de la virtud es la proliferacion de la
felicidad, pero se intenta delinear un medio para alcanzar ese estado ideal, siendo éste
la préctica de una persona con relacion a su propia utilidad y al interés de las personas
inmediatas que le rodean, puesto que los bienhechores ptblicos son excepcionales.

En sintesis, el criterio de moralidad es un criterio cuantitativo, mayor felici-
dad para el mayor nimero de personas y en cuanto a la vision antropologica que
funda esta teoria, Mill se detiene en el comportamiento externo del agente sin
auscultar el motivo que lo conduce a la accion, porque la intencion es indiferente
para la calificacion de su moralidad; la intencionalidad en el actuar poco tienen
que ver con el mérito del agente, por lo que, si bien no hay un juicio acerca de lo
que seamos las personas, es indiferente nuestra inclinacidon profunda en el obrar,
porque ello no es susceptible de ser evaluado moralmente’.

Por otra parte, el Utilitarismo como filosofia politica supone un salto no facil
de dar, ya que supone aplicar una racionalidad calculadora y cuantitativa: mayor
felicidad para el mayor nimero de personas®. Ante esta premisa es dificil estar en
desacuerdo, porque queremos, o al menos yo, el mayor nimero posible de per-
sonas felices. Sin embargo, este postulado esconde problemas epistemologicos
y logicos, pues si queremos seguir siendo neutrales, es dificil definir el bienestar
para todos conservando la imparcialidad. Ademas, es dificil comprobar la satis-
faccion para cada uno y la jerarquia de preferencia por unos bienes y no por otros.
Es dificil coordinar que la colectividad determine tal o cual utilidad.

En el caso de Rawls, le preocupa que en el utilitarismo haya un problema
para hacer el calculo de utilidad (problema epistemoldgico). La reparticion de la
pérdida se puede hacer de manera mas o menos igualitaria, pero ;en una sociedad

S Ibidem, p. 44-45.
¢ Ibidem, p. 62.

7 Ibidem, p. 64.

8 Ibidem.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

28 Christian Viera Alvarez

se puede sacrificar a una minoria? Concedamos, por ahora, que es posible medir
la intensidad de la utilidad, pero si ello es asi, ;puede ser un criterio rector de la
organizacion de instituciones sociales una mayor utilidad para un mayor nimero
de personas? ; Vale esa regla en la vida de las personas? Rawls ve que hay un de-
fecto en el razonamiento que sostiene que éste debe ser el primer principio, pues,
en la eventualidad de su aceptacion y plena vigencia en una sociedad, admitiria
que algunas personas seran sacrificadas’.

Y, desde una perspectiva ldgica, hay un asunto que el Utilitarismo no logra
explicar: el problema de la igualdad. El Utilitarismo, lo que debe hacer, es pro-
mover igual consideracion de todos los intereses y esto en concordancia con la
utilidad. Pero, qué pasa si los intereses de unos y otros son competitivos. En la
praxis, si soy estrictamente imparcial sacrifico la suma global de utilidad. Y este
problema no es resuelto por esta corriente, porque en la consideracion de intereses
emergen dos problemas nuevos: preferencias externas, que son las que me afectan
y tienen que ver con otras, /qué hacemos, las toleramos? Lo anterior genera el
conflicto porque se supone que somos imparciales; asimismo estan las preferen-
cias egoistas, en que las personas quieren que la utilidad se incremente. Algunos
dicen que si soy un agente seria justo que se le quiten los bienes a los improducti-
vos, pues las cosas deben producir y esto es justo'.

La dificultad radica en que hay algunos que sefalan que hecha la reparticion
inicial, cada cual es soberano de darle a sus bienes el uso que considere conve-
niente; se ha producido una colision entre imparcialidad, igualdad y preferencias
egoistas. Entonces, la preferencia externa rompe la igualdad queriendo respetar
todas las preferencias y por la preferencia egoista se sacrifica una minoria impro-
ductiva en pos de una mayoria eficiente!!.

Rawls, quiere hacerse cargo de esta dificultad y para ello desarrolla una Teo-
ria de la justicia. Sin embargo, hay que considerar que en ella se preocupa solo de
las instituciones fundamentales de la sociedad y se pregunta acerca de como pen-
sar instituciones no discriminatorias. No propone suprimir la desigualdad existen-
te, pero si ellas existen y se mantienen, que no se perjudique a todos; propone que,
dado el hecho que las instituciones de una sociedad favorecen ciertas posiciones
iniciales sobre otras, generando desigualdades esencialmente profundas, es a estas
situaciones de desigualdad en la estructura basica de la sociedad (lo méas probable
inevitables) a las que se deben aplicar primeramente los principios de justicia;
postula unos principios de justicia para que la situacion de los menos aventajados
de la sociedad sea mas beneficiosa'?.

° J. Rawls, Teoria de la Justicia, 2* edicion, México D.F. 2006, p. 41-43.
10 Jbidem, p. 41-42.
W Ibidem, p. 40-44.
12 Ibidem, p. 20-21.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 29

Rawls dice que el problema que se presenta al utilitarismo dice relacion con
la matriz antropologica que lo sustenta: los seres humanos tienen la misma cali-
dad moral, las personas las suponemos autonomas y libres y con ellas podemos
organizar la sociedad, por lo que puede haber sociedades mas satisfactorias que
otras. Asimismo, sostiene, que no podemos marginarnos de la sociedad; su teoria
de la posicion original es un buen ensayo, en que seres humanos libres e iguales
suponen principios de justicia para fundar la sociedad".

Para Rawls, el Contrato Social supone: pluralidad de instituciones (hay par-
tes), capacidad deliberativa (racionalidad) y publicidad, no siendo racional so-
stener que una persona libre consienta racionalmente en un contrato en que ella
pueda, algtin dia ser sacrificado; y, el utilitarismo ante esta disyuntiva no da una
respuesta satisfactoria, puesto que si tolera esta circunstancia'®.

Por ultimo, Rawls no presenta al utilitarismo como una teoria simplemente
para rivalizar, sino que con ella dialoga y discute, para poder fundar y sostener una
Teoria de la justicia que sea razonada y razonable.

PROYECTO DE J. RAWLS

John Rawls postula ciertos principios de justicia porque sostiene que “la ju-
sticia es la primera virtud de las instituciones sociales™'5; no se puede transigir
con esto, por lo tanto, hay que buscar principios de justicia para las instituciones
basicas de la sociedad, entendiendo por instituciones basicas la Constitucion y las
principales disposiciones econdmicas y sociales, siendo la proteccion de la liber-
tad de conciencia y pensamiento, la competencia mercantil, la propiedad privada
de los medios de produccion y la familia mondégama ejemplos de las grandes
instituciones'®.

Asimismo, en su obra hay intuiciones y también juicios meditados acer-
ca de determinados problemas, y es por eso que introduce ciertos conceptos
que explicara con detencion. Entre ellos destaca el equilibrio reflexivo!’.
LEn qué consiste el equilibrio reflexivo? Rawls nos los explica con precision:

[...] (sobre la nocion de equilibrio reflexivo), la necesidad de esta idea surge como sigue:
de acuerdo con el objetivo provisional de la filosofia moral, se podria decir que la justicia como
imparcialidad es la hipotesis de que los principios que serian escogidos en la posicion original son
idénticos a aquellos que corresponden a nuestros juicio madurados y que por tanto estos principios
describen nuestro sentido de la justicia. Sin embargo, esta interpretacion es demasiado simplifica-

3 Ibidem, p. 27.
4 Ibidem.

IS Ibidem, p. 17.
16" Ibidem, p. 20.
17" Ibidem, p. 32.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

30 Christian Viera Alvarez

da. Al describir nuestro sentido de la justicia debe reconocerse la probabilidad de que los juicios
madurados estén sujetos... a ciertas irregularidades y distorsiones a pesar de que se emitan en cir-
cunstancias favorables. Si a una persona se le ofrece una explicacion intuitivamente atractiva de su
sentido de justicia, puede muy bien revisar sus juicios de modo que se conformen a sus principios
aun cuando la teoria no corresponda exactamente a sus juicios existentes... Desde el punto de vista
de la filosofia moral, la mejor explicacion del sentido de la justicia de una persona no es aquella
que se adapte a los juicios formulados antes de examinar cualquier concepcion de justicia, sino mas
bien aquella otra que corresponda a sus juicios tras un equilibrio reflexivo... en que este estado se
alcanza después que una persona ha sopesado varias concepciones propuestas, y/o bien ha revisado
sus juicios de acuerdo con una de ellas, o bien se ha mantenido fiel a sus convicciones iniciales'®.

Rawls pretende equilibrar situaciones facilmente disociadas; quiere convertir
el egoismo racional en altruismo colectivo; que cuando razono para mi, razono
para todos. Sostiene y afirma que la sociedad es un bien para todos los individuos,
ya que todos resultan beneficiados con la actuacion individual que influye en la
vida social. También postula Rawls que las personas tienen igual derecho a li-
bertades basicas y, por lo tanto, la idea de libertad esta a la par de la de justicia.
Al mismo tiempo que reconoce de nuestra antropologia el autointerés en nuestras
actuaciones.

En todo caso, senala que una de las limitaciones de su teoria es que examina
solamente los principios de justicia que regularian una sociedad ordenada. Qué es
una sociedad ordenada: es la sociedad en que existen principios de justicia que las
personas quieren cumplir y que las instituciones las cumplen, con principios de
justicia operante por lo que gozan de eficacia”.

Retomando las ideas de la vida en sociedad, vivir en sociedad es beneficioso,
pero es necesario que existan principios de justicia cuando es necesaria la distri-
bucion y para esto, Rawls quiere forzar un consenso. Sefala que para presentar su
teoria hemos de imaginar una situacion en que todos estén desprovistos de infor-
macion®, ignorando el futuro, lugar social, ventajas que les competen y sus pro-
pias preferencias para vivir. El pacto se produce en condiciones de incertidumbre.

Y es en esas condiciones que las personas estaran dispuestas a elegir los prin-
cipios de justicia propuestos: Igualdad en la reparticion de derechos y deberes
basicos; y si hay desigualdad, éstas s6lo son justas si producen beneficios com-
pensadores para todos y, en particular, para los miembros menos aventajados de
la sociedad®'.

Si somos autointeresados y someto esa tendencia a una restriccion, la incerti-
dumbre, en esa condicion, en propio beneficio personal, la persona elige lo mejor
posible y al hacerlo asi, lo elige para todos. Todos tratan de elevar lo mas posible

8 Ibidem, p. 57.
Y Ibidem, p. 18, 21.
20 Ibidem, p. 31.
21 Ibidem, p. 27.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 31

la situacion del més desmejorado (puesto que yo puedo ser el menos aventajado
de la sociedad).

(Cuadles son los principios de justicia? El principio general es bienes prima-
rios para todos, a menos que la desigualdad sea en beneficio de sectores mas de-
svalidos, sin embargo, al hablar de bienes primarios, hablamos de distintos bienes:
libertades publicas (derechos civiles y politicos), oportunidades (acceder a cargos
en la sociedad), ingreso (acceso a los recursos naturales) y fundamentos de la
propia autoestima?’, Atin mas, sefiala Rawls que hay dos principios respecto de
los cuales habria acuerdo en su elegibilidad en posicion original, haciendo una
primera enunciacion al respecto:

Primero: cada persona ha de tener un derecho igual al esquema mas extenso de libertades
bésicas que sea compatible con un esquema semejante de libertades para los demas; segundo: las
desigualdades sociales y econdmicas habran de ser conformadas de modo tal que a la vez que: a) se
espere razonablemente que sean ventajosas para todos, b) se vinculen a empleos y cargos asequibles
para todos?.

Como se ha dicho, los principios se aplican primeramente a la estructura basi-
ca de la sociedad y para efectos de una teoria de la justicia, la estructura basica
consta de dos partes, mas o menos distinguibles, aplicandose el primer principio
a una y el segundo a otra. Se distingue entre los aspectos del sistema social que
definen y aseguran las libertades basicas iguales, y los aspectos que especifican
y establecen desigualdades econdmicas y sociales, siendo las libertades bésicas
la libertad politica (derecho a sufragio y a optar a cargos de eleccion popular), la
libertad de expresion y derecho de reunion; la libertad de conciencia y pensamien-
to, integridad fisica y psiquica, derecho de locomocion y derecho de propiedad.
Estas libertades han de ser iguales conforme al primer principio®.

El segundo principio se aplica a la distribucion del ingreso y la riqueza y a formar organizacio-
nes que hagan uso de las diferencias de autoridad y responsabilidad. Mientras que la distribucion de
la riqueza no precisa ser igual, tiene que ser ventajosa para todos y, al mismo tiempo, los puestos de
autoridad tienen que ser accesibles a todos. El segundo principio se aplica haciendo asequibles los
puestos y, teniendo en cuenta esta restriccion, disponiendo las desigualdades econdmicas y sociales
de modo tal que todos se beneficien®.

(, Como se aplican estos principios? ;Inmediatamente y a todos? ;O hay algiin
orden de prioridad? Segiin Rawls, “estos principios habran de ser dispuestos en
un orden serial dando prioridad al primer principio sobre el segundo. Esta orde-

22 Ibidem.
2 Ibidem, p. 67-68.
2 Ibidem.
% Ibidem.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

32 Christian Viera Alvarez

nacion significa que las violaciones a las libertades basicas iguales protegidas por
el primer principio no pueden ser justificadas ni compensadas mediante mayores
ventajas sociales y econdmicas”?®.

EL POSTULADO DE LA POSICION ORIGINAL

Aunque esta sugerido el contenido de la propuesta de posicion original en el
apartado anterior, es necesario que la desarrollemos con un algo mas de detencion.

Para Rawls, la sociedad es un hecho (factum) del cual las personas no se
pueden sustraer; estamos en sociedad independientemente de nuestra voluntad
y frente a este hecho radical, nada puede hacer el individuo para evitarlo. Dice
Rawls que “una sociedad no es una asociacion con propositos mas limitados; los
ciudadanos no se unen a la sociedad voluntariamente, sino que nacen y desarrol-
lan su vidas dentro de ellas”’; en la misma linea, sostiene que “la sociedad politica
tampoco es una asociacion ni puede serlo. No entramos en ella voluntariamente.
Antes bien, nos encontramos simplemente en una sociedad politica particular en
un cierto momento del tiempo historico”?.

Asimismo, reconoce de nuestra antropologia el autointerés en nuestras actu-
aciones, sin embargo, la sociedad es un bien para los individuos y participando de
ella, son los integrantes de la sociedad, individualmente considerados, los que ganan.

No obstante, Rawls no postula la posicidon original como un hecho que se
haya verificado en la historia, sino que es una figura ideada para formular los prin-
cipios de justicia que emergerian en una sociedad determinada si los individuos
integrantes de ella estuviesen en una situacion de incertidumbre radical®; segun
Ruiz-Tagle, en su teoria, el contenido del acuerdo original no se relaciona con
el ingreso a una sociedad dada, ni tampoco con la adopcién de una forma deter-
minada de gobierno, sino que se refiere a la forma en que estariamos dispuestos
a aceptar ciertos principios morales. Para Rawls, la posicion original es un postu-
lado hipotético que incide en la manera de decidir que tienen las partes que en él
intervienen para que adopten, unanimemente, los principios de justicia.

Uno de los rasgos mas importantes de este postulado es el “velo de ignorancia”.
Esta idea implica una exigencia, que se traduce en que antes de tomar una decision
acerca de los principios de justicia debe suponerse hipotéticamente que todas las
partes que intervienen en esa eleccion ignoran absolutamente cudl sera su clase so-
cial, raza, sexo, fortuna que tendra en la distribucion de cualidades naturales o habi-
lidades, inteligencia, ni gustos personales. Rawls, incluso, supone que en la posicion

2 Ibidem.

27 Idem, Liberalismo politico, México D.F. 1995, p. 32.

2 Idem, La justicia como equidad: una reformulacion, Buenos Aires 2004, p. 26.
2 Ibidem, p. 25.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 33

original nadie podra conocer su concepcion completa acerca del bien, ni sus tenden-
cias psicologicas mas esenciales ni convicciones religiosas. El velo de ignorancia
solo permite a los intervinientes conocer, lo que €l llama, hechos generales acerca de
la sociedad humana (las cuestiones politicas y principios de teoria econémica, bases
de la organizacion social y las leyes de la psicologia humana; en fin, se conocen los
hechos generales que afectan la eleccion de los principios de justicia®.

Coloca esas exigencias, porque quiere que las partes hagan una eleccion que
sea unanime. Como todos estaran situados en un estado similar, nadie sera capaz
de disefiar principios que lo favorezcan particularmente, y asi los principios de
justicia elegidos seran el resultado de un acuerdo honesto e imparcial, en que las
partes no han tenido capacidad de negociacion, toda vez se ignoran las capaci-
dades naturales y nadie estard en condiciones de disefiar principios para si que
le sean ventajosos. Esta decision unanime, Rawls espera obtenerla porque existe
una regla mediante la cual los seres humanos toman decisiones en condiciones de
incertidumbre. Esta regla dispone que si una persona es obligada a tomar una deci-
sidn en condiciones inciertas, su resolucion estara dirigida a favorecer la posicion
menos afortunada, porque ella misma puede ser la persona que se encuentre en
una situacion de desmejoramiento’!.

Pero, ademas, existen otros elementos que también caracterizan la posicion
original, v.g, las partes que intervienen en la eleccidon de los principios de justicia
deben pensar como jefes de familia, porque al momento de elegir es necesario que
las personas piensen que los principios afectaran a sus descendencia, sin que estos
ellos puedan con posterioridad modificar esa eleccion. Asimismo, debe realizarse
en condiciones de escasez moderada y los principios escogidos deben caracteri-
zarse por ser perpetuos, generales, universales y publicos®.

Abhora bien, ;por qué Rawls sostiene que los principios de justicia se justifi-
can por el hecho de ser elegidos?

Para Rawls la justicia es la no discriminacion, donde no hay distingo que se
pueda hacer; asimismo la prioridad de la justicia es una cuestion intuitiva, por lo
tanto, el tema a analizar serd determinar qué es lo justo®.

Teniendo en cuenta lo anterior ;por qué los principios de justicia seran elegi-
dos y en ello radica su justificacion? El sentido de la justicia tiene que ver con los
llamados juicios meditados en equilibrio reflexivo. Cada uno de nosotros puede
tener una concepcion de justicia (mas o menos intuitiva, mas o menos meditada),
no obstante, puestas las concepciones de justicia en posicion original, lo que se
produce es la convergencia en pocos principios que sean aceptables para todos.

30 Idem, Teoria de la Justicia, p. 135-136.
3 Ibidem, p. 138—-142.

32 Ibidem, p. 143—144.

3 Ibidem, p. 18-19.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

34 Christian Viera Alvarez

Si soy autointeresado y someto esa tendencia a una restriccion — la incertidumbre
— en esa condicion, en propio beneficio personal, la persona elige lo mejor posible
y al hacerlo asi, lo elige para todos, elevando lo mas posible la situacion del mas
desmejorado puesto que me puede tocar a mi esta situacion de perjuicio, como ya
se habia dicho.

Sostiene Rawls que las personas en la situacion inicial escogeran dos princi-
pios bastante diferentes: el primero exige igualdad en la reparticion de derechos
y deberes y el segundo, ante el hecho indesmentible de la existencia de desigual-
dades, éstas solo son justas si producen beneficios compensadores para todos y, en
particular, para los miembros menos aventajados de la sociedad.

Los principios de justicia no son evidentes, pero aun asi son escogidos en
situacion de posicion original, puesto que son principios racionales y razonables;
al vivir los individuos en sociedad y siendo éste un hecho del cual es imposible
sustraerse, no queda sino establecer de comun acuerdo, pautas para la defensa de
las pretensiones personales; eso se logra con el acuerdo y eleccion de los princi-
pios a los cuales se les asignara el valor respectivo®.

Rawls sefiala que, en la posicion original, las partes como tienen un desinte-
rés mutuo mas que simpatia y, puesto que ignoran acerca de sus dones naturales
y/o posicién social, se ven obligadas a considerar sus acuerdos de una manera
general, lo que conduce a los dos principios de justicia y esto porque, a diferencia
de los postulados del utilitarismo, para que exista un problema de justicia es nece-
sario que haya intereses contrapuestos y la justicia como imparcialidad representa
este conflicto mediante el supuesto desinterés mutuo en la posicion original®®.

En la teoria rawlseana lo que se evaliia no son los motivos sino el conte-
nido normativo de la accién y en esto se aparta de Kant, puesto que la accion
vale si se hace conforme al deber, incluyendo el hecho que se haya realizado
autointeresadamente. Sin embargo, “el supuesto del desinterés mutuo de las par-
tes no impide una interpretacién razonable de la benevolencia y del amor a la
humanidad dentro del marco de la justicia como imparcialidad. El hecho que
comencemos suponiendo el desinterés mutuo de las partes y sus conflictos entre
deseos de primer orden, nos permite de todos modos construir una explicacion
general. Porque una vez que se cuenta con los principios de lo justo y la justicia,
pueden ser usados para definir las virtudes morales exactamente como cualquier
teoria™’. Por ello, a pesar de prescindir de la benevolencia, desde la perspectiva
de los principios de justicia, es mas adecuada esta solucion que la suscrita por
el utilitarismo clésico.

3% Ibidem, p. 27.
3 Ibidem, p. 51.
3¢ Ibidem, p. 182
37 Ibidem, p. 184.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 35

En sintesis, desde el pensamiento de Rawls, la vida con otros es un factum radi-
cal. En esta sociedad, los individuos quieren satisfacer sus propias pretensiones, pu-
esto que los que los motiva a actuar es el propio autointerés. Para ello, Rawls postula
la idea de la posicion original en situacion de incertidumbre (velo de ignorancia).
No obstante el autointerés que motiva nuestras acciones, los principios de justicia
son elegibles en atencion a la razonabilidad de sus fundamentos, puesto que ante la
incertidumbre, lo que a los individuos conviene es garantizar un minimo de justicia
que proteja a todos ante la eventualidad de vivir como los menos aventajados de la
sociedad. Y, estos principios elegidos no vienen impuestos por el factum social sino
que son producto de un discernimiento racional en equilibrio reflexivo.

EL PRINCIPIO DE TOLERANCIA EN RAWLS

El principio de la tolerancia se enmarca dentro de la libertad de conciencia
y los limites basados en el interés comun en el orden y la seguridad que ella tiene,
esto, porque el Estado no se puede preocupar de doctrinas filosoficas y religiosas,
sino que regula la busqueda que hacen los individuos de sus intereses conforme
a principios elegidos en una situacion inicial de igualdad y esta limitacién es esco-
gida en la posicion original.

Los aspectos principales de la concepcidn de la tolerancia se pueden sinteti-
zar en que no todas las personas razonables afirman la misma doctrina y, siendo
razonable sostener alguna de ellas, sera irracional emplear el poder politico para
la represion de doctrinas sostenibles®.

(En qué consiste el principio de tolerancia y por qué su importancia?

Los principios de justicia deducidos en posicion original son una garantia
para el ejercicio y reconocimiento de las libertades. En posicion original, los co-
contratantes tienden a escoger principios que aseguren la libertad religiosa (a pe-
sar de la incertidumbre sobre sus propias convicciones, el contenido de ellas o si
forman parte de los grupos mayoritarios o minoritarios). La libertad de concien-
cia, por tanto, asoma como un principio que garantiza la libertad religiosa, ya que
puestas las partes en el evento de arriesgar su conviccion religiosa (creencias que
dominan vitalmente y existencialmente a cualquier individuo), las posiciones do-
minantes pueden perseguir a las minoritarias e incluso suprimirlas®.

Tratandose del principio de la libertad de conciencia, Rawls asume una po-
sicion paternalista*' con lo cual, se distancia de una propuesta clasica del libera-

3 Ibidem, p. 246.

3 Idem, El derecho de gentes, Barcelona 2001, p. 28.

4 Idem, Teoria de la Justicia, p. 196-197.

41 Sobre el caracter paternalista de Rawls hay que hacer matizar esta afirmacion, ya que el
mismo Rawls lo hace. En posicion original los grupos creen que en la sociedad son racionales
y capaces de administrar sus propios asuntos, no reconociéndose, por tanto, ningun deber en si



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

36 Christian Viera Alvarez

lismo, pues sostiene, que “el paternalismo ha de guiar las decisiones tomadas en
nombre de otros. Necesitamos escoger por otros teniendo una razén para creer que
asi escogerian ellos mismos si tuviesen uso de razon y pudiesen decidir racional-
mente... por eso el padre seria irresponsable si no garantizase los derechos de sus
descendientes adoptando el principio de la igualdad de la libertad...”*.

(Por qué la tolerancia? ;Como enfrenta Rawls ese principio general? Rawls
sefiala que “desde el punto de vista de la posicion original no puede reconocerse
ninguna interpretacion particular de la verdad religiosa que obligue a los ciudada-
nos en general; como tampoco puede acordarse de que haya una autoridad con de-
recho a resolver problemas de doctrina teologica. Cada persona debe reclamar un
derecho igual a decidir sus obligaciones religiosas™. ;Por qué? Porque los tinicos
principios que son permitidos para demandar a las instituciones sociales son los
elegidos en la posicidn original por tanto, por mas que se empeie el intolerante
(o el universalista) en absolutizar sus creencias (o convicciones), este principio no
tendra cabida como principio de justicia; si respetado, con las naturales limitacio-
nes que apuntan a la paz social.

La tolerancia se elige en posicion original bajo velo de ignorancia, porque
sabemos que los seres humanos tienen convicciones religiosas, aunque ignoramos
cuales. Para garantizar que todas las convicciones seran respetadas, este principio
es basico, ya que protege a las minorias que pueden verse desfavorecidas por la
imposicidon de las creencias mayoritarias (y en esa posicion puede estar uno mi-
smo; es un principio al que se adhiere a partir del propio autointerés).

La tolerancia se deriva del principio de igualdad de la libertad y el Estado no
puede favorecer ninguna religion en particular (se rechaza el Estado confesional).
Las partes tienen que escoger principios que aseguren su libertad religiosa y mo-
ral y, al estar cubiertas por el velo de ignorancia, no saben cual es el contenido
especifico de sus obligaciones morales y/o religiosas y como se interpretan, como
también se encuentran ignorantes frente a la suerte que correran estas creencias, si
seran mayoritarias o minoritarias, siendo, al parecer, la igualdad de conciencia, el
Unico principio que podrian las personas reconocer en posicion original, pues no

mismo, ya que no es necesario para promover su propio bien. Mas, elegida la concepcion ideal,
los grupos trataran de asegurarse para lograr la satisfaccion de intereses, como ocurre en el caso de
los niflos, de personas que quedan discapacitadas o para protegerse de las propias conductas irra-
cionales en las que no pocas veces caen los integrantes de la comunidad. Asi, los grupos adoptan
principios que estipulan cuando otros estan autorizados para actuar en beneficio propio, y para su-
peditar sus propios deseos si asi se amerita; y esto se hace reconociendo que en ocasiones la capa-
cidad de actuar racional por parte de los individuos para conseguir su propio bien puede disminuir
o desaparecer. Por tanto, los principios ‘paternalistas’ son aquellos que los grupos reconocerian
en la posicion original para protegerse contra la debilidad o las fallas de la razén y/o voluntad en
sociedad. Cf. Ibidem, p. 234.

42 Ibidem, p. 195.

4 Ibidem, p. 207.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 37

se puede arriesgar la libertad permitiendo que la doctrina moral o religiosa domi-
nante persiga o suprima a otras cuando lo desee*.

En todo caso, es necesario considerar que la libertad de conciencia no debe
ser entendida de manera absoluta, pues tiene limites: el interés comun y la seguri-
dad publica, porque representa un acuerdo para limitar la libertad s6lo a condicion
de que haya una referencia a un conocimiento y entendimiento comun del mun-
do®, sin embargo, esta limitacion no dice relacion con que los intereses publicos
sean superiores a los religiosos, sino apuntan a establecer minimos, pues la ab-
solutizacion de la libertad de conciencia puede ir en perjuicio del mismo derecho
que se esta tratando de proteger.

Si una secta intolerante aparece en una sociedad ordenada aceptando los prin-
cipios de justicia, en este evento, los ciudadanos no deberian suprimirla solo po-
rque los miembros de la secta intolerante no puedan quejarse mientras que ellos
si. Desde el momento en que existe una Constitucion justa, todos los ciudadanos
tienen el deber de justicia de apoyarla, no pudiendo ser relevado este deber aun
cuando otros puedan actuar injustamente, estando, eso si, los ciudadanos justos
compelidos a hacer todo lo posible para proteger la Constitucion con sus liberta-
des iguales, pudiendo incluso obligar a los intolerantes a respetar la libertad de los
demas, ya que todo persona debe respetar los derechos establecidos por los princi-
pios que reconocerian en la situacion inicial. Sin embargo, cuando la Constitucion
es segura, no hay razon para negar la libertad a los intolerantes*.

Por tanto, “el principio fundamental es establecer una Constitucion justa con
las libertades de igual ciudadania. Lo justo debe guiarse por los principios de la
justicia, y no por el hecho de que el injusto no puede quejarse™’.

La perspectiva propuesta por Rawls supera fundamentaciones que tienen
a los elementos teoldgicos/metafisicos como sustento doctrinal. Por ello, consi-
dera errénea la postura de Santo Tomas que justificaba la pena de muerte para los
herejes fundado en que la fe es la vida del alma. Tomas, para fundar su teoria po-
nia el ejemplo de las personas que falsifican moneda; ante ese delito el Estado ha
establecido la pena de muerte, por tanto, con mayor razén vale la muerte para los
herejes, ya que es mucho mas grave corromper la fe, vida del alma, que falsificar
moneda con que se sustenta la vida temporal®.

Si bien Rawls acoge teorias que postulan una tolerancia limitada, como la
propuesta por Rousseau, también se manifiesta escéptico a la solucion del proble-
ma de la libertad de conciencia. Sefiala Rousseau que es imposible vivir en paz

4 Ibidem, p. 197.

4 Ibidem, p. 202-204.

4 Ibidem, p. 208.

47 Ibidem, p. 209.

“ Tomas de Aquino, 1960: 11, T1, q. 11, art. 3.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

38 Christian Viera Alvarez

con aquellos a quienes uno cree condenados porque amarlos seria odiar al Dios
que los castiga siendo indispensable convertirlos o atormentarlos, por ello, no es
posible confiar en que las sectas puedan preservar la paz civil. Pero el que se atre-
va a decir que fuera de la Iglesia no hay salvacion, debe ser desterrado del Estado,
porque semejante dogma sélo es bueno en un gobierno teocratico; en cualquier
otro, es pernicioso®.

Dice Rawls que, frente al argumento de Rousseau, esa creencia dogmatica
no se da en la realidad, pues el argumento psicologico a priori no es suficiente
para abandonar el principio de la tolerancia, ya que la justicia mantiene que la
violacion del orden publico y de la libertad tiene que quedar establecida por la
experiencia comun. No obstante, hay una diferencia importante entre las postu-
ras de Tomas y Rousseau, ya que Rousseau postula una limitacién de la libertad
basado en lo que eran consecuencias claras para el orden publico (porque catd-
licos o creyentes podian alterar la paz social). Tal vez, segin Rawls, una mejor
experiencia historica y un adecuado conocimiento de la vida politica lo hubie-
ran convencido de su error o matizaria sus opiniones, sin embargo, para Tomas
los fundamentos para justificar la intolerancia eran una cuestién de fe y esto la
hace diferente desde la perspectiva de la racionalidad argumentativa; cuando
se justifica la negacion de la libertad apelando al orden ptiblico como lo manda
el sentido comun, siempre serd posible discutir que los limites se establecieron
incorrectamente o, simplemente que pueden ser discutibles, mas, si la supresion
de la libertad esta basada en principios teoldgicos o cuestiones de fe, no es po-
sible la discusion ni el dialogo razonado™.

En el fondo, se trata de armonizar dos cuestiones relevantes. Por un lado esta
el hecho que en nombre de la libertad de pensamiento un individuo puede adherir
a obligaciones que su conciencia le impone como absolutas y, por otro, la socie-
dad politica pactada bajo velo de ignorancia no permite establecer que habra algu-
ien en quien recaiga la atribucion de interpretar los deberes religiosos o morales
que la conciencia impone a cada cual.

Por otra parte, surge la inquietud frente a la praxis que produce la vigencia
y aceptacion plena de la tolerancia, ;como puede ser posible la convivencia pa-
cifica en una democracia con la existencia de pluralidad de doctrinas religiosas,
filosoéficas, politicas, etc.?

Rawls se plantea esta pregunta y la responde a partir de una distincién entre
modus vivendi y overlapping consensus (consenso traslapado o entrecruzado®')*.

4 1.J. Rousseau, El contrato social, Madrid 2005, p. 220-221.

0 J. Rawls, Teoria de la Justicia, p. 205-206.

St Ibidem, p. 173-176.

52 En Liberalismo politico, 1a traduccion habla de consenso traslapado (146—149) y en Justicia
como equidad (255-258), de consenso entrecruzado.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 39

Cuando Rawls se refiere al modus vivendi, quiere expresar que la tolerancia (como
también la libertad religiosa y de conciencia), es declarada formalmente y es un
anhelo de parte de la comunidad politica, sin embargo, este anhelo no se traduce
en una practica efectiva, toda vez que las doctrinas, creencias o manifestaciones
mayoritarias (o con poder) se imponen, quedando como un simple anhelo el deseo
de respetar a todos los que sostienen alguna doctrina razonable.

Ante este desafio, Rawls sostiene que es fundamental que un régimen consti-
tucional garantice derechos y libertades de todas las doctrinas permisibles, pero
por otro lado una democracia exigird de sus ciudadanos aceptacion de las leyes
legitimas. Entonces,

[...] (como es posible que los creyentes apoyen un régimen constitucional incluso cuando
sus doctrinas tal vez no prosperen e incluso declinen? Aqui la respuesta reside en que las doctrinas
religiosas y no religiosas comprendan y acepten que la Ginica manera justa de asegurar la libertad
es apoyar una democracia constitucional razonable; libertad de conciencia y el principio de la to-
lerancia pueden convivir con la justicia igual para todos los ciudadanos en una razonable sociedad
democratica®.

En la medida en que se pretenda asegurar la estabilidad, “la concepcion po-
litica de justicia debe admitir como igualmente racionales y razonables todas las
concepciones que se muevan en el escenario politico, moral y religioso de una
sociedad que ha de considerarse democratica y moderna™*.

Entonces, el reto que le asiste a una democracia constitucional es materializar
y actualizar el Overlapping Consensus de John Rawls, que es diferente del modus
vivendi. En el consenso, el objeto de ¢él, la concepcion politica de la justicia, es
una concepcidén moral; es mas, se afirma en fundamentos morales (concepciones
de la sociedad y ciudadanos como personas, principios de justicia, entre otras,
por lo que un consenso entrecruzado no sélo es un acuerdo formal de aceptacioén
normativa o de autoridades, sino que es mas comprehensivo, porque supone un
componente fundamental que es la estabilidad, en que quienes adhieren a los di-
versos puntos de vista que fundan su concepcion politica no le restan su apoyo en
el evento que sus posiciones de poder en la sociedad van variando; no depende de
ello y esta nota constituye una diferencia fundamental con las puras declaraciones
programaticas que no se materializan en la realidad; en la medida que haya un
respaldo estable y permanente, independiente de las posiciones de poder, el con-
senso entrecruzado permanece™.

Mas, ;qué ocurre con la intolerancia? ;debe ser tolerada?

3 J. Rawls, El derecho de gentes, p. 175.

3 C. Carvajal Correa, El Overlapping Consensus de John Rawls, “Revista de Ciencias Huma-
nas” 1997, Vol. 4, nim. 13, p. 14.

5 J. Rawls, Liberalismo politico, p. 149; idem, La justicia como equidad: una reformulacion,
p. 258.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

40 Christian Viera Alvarez

Rawls senala que la opinidn sostenida por el intolerante, Dios debe ser obe-
decido y la verdad ha de ser aceptada por todos, cumple con la restriccion for-
mal del concepto de lo justo, la generalidad. Este principio es general porque se
formula sin el uso de palabras que intuitivamente podrian ser reconocidas como
nombres propios o descripciones definidas; para entender este principio, no es
necesario un conocimiento de particularidades contingentes ni tampoco referen-
cias individuales y debe estar abierto, en cuanto a su conocimiento, a individuos
de cualquier generacion®®. No obstante, a pesar de ser un principio general y que
cumple uno de los requisitos de restriccion formal al concepto de lo justo, Rawls
se distancia de esa afirmacion en base a las ideas de igual libertad de conciencia
y la tolerancia.

Los principios de justicia deducidos en posicion original son una garantia
para el ejercicio y reconocimiento de las libertades. En posicion original en mate-
ria de libertad de conciencia, los co-contratantes tienden a escoger principios que
aseguren la libertad religiosa. La libertad de conciencia asoma como un principio
que garantiza la libertad religiosa, puesto que puestas las partes en el evento de
arriesgar su conviccidn religiosa (creencias que dominan vitalmente a cualquier
individuo), las posiciones dominantes pueden perseguir a las minoritarias e inc-
luso suprimirlas®.

(Como enfrenta Rawls ese principio general propuesto por los intolerantes?
Rawls senala, expresamente que “desde el punto de vista de la posicion original
no puede reconocerse ninguna interpretacion particular de la verdad religiosa que
obligue a los ciudadanos en general; como tampoco puede acordarse de que haya
una autoridad con derecho a resolver problemas de doctrina teoldgica. Cada per-
sona debe reclamar un derecho igual a decidir sus obligaciones religiosas...”®.
(Por qué? Porque los tinicos principios que son permitidos para demandar a las
instituciones sociales son los elegidos en la posicion original y el principio de
la obediencia a Dios, claramente no ha sido elegido en posicion original. Por lo
tanto, por mas que se empeiie el intolerante en absolutizar sus creencia, este prin-
cipio no tendra cabida como principio de justicia; si respetado, con las naturales
limitaciones que apuntan a la paz social.

Y por qué la tolerancia se elige en posicion original, porque, como se ha di-
cho, es sabido que los seres humanos tienen convicciones religiosas en posicion
original bajo velo de ignorancia, aunque se ignoren cudales. Para garantizar que
todas las convicciones seran respetadas, el principio de la tolerancia es basico, ya
que protege a las minorias que pueden verse desfavorecidas por la imposicion de
las creencias mayoritarias.

¢ Idem, Teoria de la Justicia, p. 131.
5T Ibidem, p. 196-197.
8 Ibidem, p. 207.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 41

Solo quisiera detenerme un minuto mas en la consagracion constitucional de
la libertad de conciencia e insistir en ello; cuando la Constitucion es segura, no
hay razén para negar la libertad a los intolerantes y ésta lo es cuando, por ejemplo,
produciéndose cierta tendencia a la injusticia, otras fuerzas aparecen y entran en
juego para conservar la justicia de toda la organizacion. La libertad del intolerante
solo ha de limitarse en casos especiales, cuando se hace necesario para conservar
la igual libertad misma®. Y en un sistema democratico, el respeto a la razonable
pluralidad de visiones es un elemento nuclear que debe reflejarse en toda la nor-
mativa. Por ello, emerge el imperativo de edificar el sistema normativo con pleno
respeto a mayorias y minorias que plantean sus particulares puntos de vista razo-
nablemente. S6lo a modo de ejemplo, existen importantes desafios en el respeto
a las etnias originales, la uniéon de hecho de personas, sean hetero u homosexu-
ales, legislacion medioambiental, la inmigracion, ciertos topicos de derechos del
trabajo, asuntos todos que deben ser revisados desde la perspectiva de un sistema
constitucional democratico que tiene en su raiz la tolerancia y el respeto a una
razonable pluralidad de visiones en la sociedad.

DIFICULTADES DEL PRINCIPIO DE TOLERANCIA
PROPUESTO POR JOHN RAWLS

John Rawls, no cabe duda, es un pensador que realiza una propuesta signi-
ficativa. Con todo, sus reflexiones no pueden quedar ajenas a un analisis critico,
especialmente por las dificultades de implementacién. En efecto, no son pocos
los autores que se han enfrentado criticamente a las propuestas rawlseanas, tanto
para Teoria de la Justicia como Liberalismo politico. En este apartado, propongo
revisar algunas dificultades en la propuesta de Rawls, no tanto para desconocer la
importancia del principio de tolerancia sino para su necesario complemento.

Por de pronto, Sandel, quien distingue la tolerancia entre critica (Judge-
mental toleration) y no critica (non-judgemental toleration), identifica la to-
lerancia liberal (y la de Rawls), como ejemplo de concepcidon no critica de la
tolerancia®. La diferencia entre ambas concepciones sobre la tolerancia — que
también llama naive (ingenua) and sophisticated (sofisticada) — radica en que
laprimera sostiene que la justicia de las leyes depende del valor moral de la
conducta que prohiben o protegen. La sofisticada, por su parte, sostiene que la
justicia de tales leyes no depende de un juicio moral sustantivo sobre la conduc-
ta, sino de una teoria mas general sobre las respectivas pretensiones de gobierno

% Ibidem, p. 208-209.
% M. Sandel, Judgemental toleration, [en:] Natural Law, Liberalism, and Morality: Contem-
porary Essays, ed. R. George, Oxford 2001, p. 108.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

42 Christian Viera Alvarez

de la mayoria yderechos individuales, es decir, democracia y libertad®', es decir,
por una parte permitir cualquier practica sin tener en cuenta su valor moral y por
otra, realizar un juicio moral sustantivo, especialmente tratandose de los casos
dificiles®?. Para Sandel, el principal problema de la tolerancia no critica (y por
supuesto de Rawls en este punto) es que “la tendencia a poner entre paréntesis
las cuestiones morales sustantivas, hace dificil argumentar a favor de la toleran-
cia en el lenguaje del bien”®,

Haciendo una analogia a la reflexion rawlseana en materia de justicia, en
que se emplea el término Justicia como imparcialidad, se puede sostener que la
tolerancia defendida por Rawls es una tolerancia como imparcialidad, pues pone
entre paréntesis, suspende, el juicio moral sobre cuestiones controvertidas o di-
ficiles. Sin embargo, ;es razonable suspender la controversia y valoracion ética de
los casos dificiles en defensa de un ideal de tolerancia acritico como el propuesto
por Rawls? O, como sefiala Correa “;desde qué punto de vista moral, en defini-
tiva, hemos de apoyar el ideal de tolerancia en una sociedad democratica en que
los ciudadanos estan profundamente divididos por sus concepciones del bien?”%4,
Y en este punto radica un de las principales dificultades de la propuesta de Rawls,
ya que, en el fondo, realiza consideraciones sustantivas en torno al bien y con-
struye su propuesta en base a una premisa antropologica:

[...]1a formulacion rawlseana de la tolerancia estaria fundada en la prioridad de la justicia, a la
vez que por una concepcion democratica del yo (o del sujeto deontologico) que es despojado anti-
cipadamente de todas sus determinaciones esenciales. Precisamente, este yo deontoldgico es el que
posibilita, en Gltimo término, que la tolerancia como principio central de la democracia liberal exija
como razonable que [las personas — C. V.A.] deban evitar los supuestos fuertes o més controvertidos
en el uso de la razon publica, pues tales supuestos pueden presentar una amenaza para la estabilidad
politica por la via de la imposicion de una concepcion particular del bien. En este sentido, es una
condicion imprescindible poner entre paréntesis nuestras concepciones del bien en la argumentacion
constitucional y juridica, porque sencillamente es imposible alcanzar un acuerdo que conduzca a la
cooperacion social estable, libre y no coercitiva®.

No parecen estar tan distantesRawls y Sandel. Ambos defienden la tolerancia,
pero sus diferencias emergen en el tratamiento de los casos dificiles. Claro, con
Rawls se puede responder que ante la pluralidad existente en cualquier comunidad
humana, su propuesta apunta a evitar que cualquier particularismo quiera impo-
nerse a partir de un lenguaje del bien. Tedricamente, se trata de un diagnostico

0 Idem, Moral Argument and Liberal Toleration: Abortion and Homosexuality, “California
Law Review” 1997, Vol. 77, issue 3, p. 521.

©2 M. Correa Casanova, Dos versiones rivales sobre la tolerancia, “Veritas” 2006, Vol. 1,
num. 14, p. 99-103.

% M. Sandel, Moral Argument and Liberal Toleration..., p. 521.

% M. Correa Casanova, Dos versiones rivales sobre la tolerancia, p. 113.

¢ Ibidem, p. 114.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 43

impecable, pero con Sandel, no debemos olvidar que todas personas tenemos co-
nvicciones politicas, religiosas, filosoficas (incluso deportivas). Y eso forma parte
sustantiva de la identidad personal, por tanto, se trata de razones valederas que no
deben ser apartadas a priori. Es mas bien una propuesta de rivalizar las ideas en el
espacio publico. “No se trata de imponer una particular visiéon de la vida buena,
sino sélo de realizar un uso critico de la razon en el espacio publico™®.

Una segunda dificultad que se aprecia en el desarrollo del principio de tole-
rancia dice relacidon con la implementaciéon de los postulados rawlseanos al am-
bito de la sociedad de los pueblos, entendiendo el derecho de gentes como “una
concepcion politica particular de la equidad y la justicia que se aplica a los prin-
cipios y las normas del derecho internacional y su practica”’. Esta comunidad de
pueblos seran “todos aquellos pueblos que siguen los ideales y principios del de-
recho de gentes en sus relaciones reciprocas. Tales pueblos tienen sus propios go-
biernos, que pueden ser regimenes constitucionales liberales, democraticos o no,
pero decentes™®, es decir, el proposito en esta obra es pasar de la esfera nacional
(local, doméstica) al &mbito internacional.

Para ello, Rawls propone una clasificacion en base a cinco tipos de socieda-
des domésticas:

[...] el primero es el de los pueblos liberales razonables. El segundo es el de los pueblos decen-
tes [...] en tercer lugar, los Estados proscritos y, en cuarto lugar, los Estados lastrados por condicio-
nes desfavorables. Finalmente, en quinto lugar tenemos sociedades que son absolutismos benignos:
respetan los derechos humanos pero no estan bien ordenadas porque niegan a sus miembros un papel
significativo en la adopcion de las decisiones politicas®.

En Derecho de gentes, lo mismo que en Teoria y Liberalismo, Rawls preten-
de deducir ciertos principios de justicia pero en un segundo orden que signifique
la extension desde lo doméstico a lo global y que tiene cinco caracteristicas que
son fruto de la segunda posicion original. Asi:

[...]los representantes del pueblo estan: 1) razonablemente y justamente situados como libres
e iguales, y los pueblos estan 2) presentados como racionales. De igual modo, sus representantes
3) deliberan sobre el tema correcto, en este caso el contenido del derecho de gentes. Mas aun, 4) sus
deliberaciones discurren segun las razones correctas, restringidas por un velo de ignorancia. Final-
mente, la seccion de los principios para el derecho de gentes esta basada 5) en los intereses funda-
mentales del pueblo, en este caso de acuerdo a una concepcion liberal de la justicia, ya escogida en
la primera posicion original™.

¢ Ibidem, p. 116.

7 J. Rawls, El derecho de gentes, p. 13.
8 Ibidem.

® Ibidem, p. 14.

0 Ibidem, p. 46.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

44 Christian Viera Alvarez

A pesar de la breve descripcion de los principales supuestos de Derecho de gen-
tes, asunto que excede por mucho el propdsito de este trabajo, es necesario hacer
presente algunas dificultades que entrafia el transito de lo doméstico a lo global en
el trabajo de Rawls. Por de pronto, no se advierte una consideracion explicita a las
minorias culturales como tampoco de grupos étnicos. Claro, como liberal que es, su
preocupacion es mas bien en clave individualista. En este sentido, “la prioridad de la
igualdad de la libertad representa una de las bases de la moralidad politica para restrin-
gir la libertad de los grupos con pretensiones antiliberales. Para Rawls, el ordenamien-
to juridico protege el derecho de todo individuo a realizar libremente y sin ninguna
intervencion coercitiva la propia libertad de eleccion de su plan racional de vida™".
Sin perjuicio que el problema esta presente de manera implicita, el fondo del asunto
es que si bien se plantea en Derecho de gentes la libertad de conciencia de pueblos
decentes en clave de relaciones entre grupos, esto se hace con indiferencia la suerte
que corren los individuos que forman parte de esa comunidad. En efecto, Rawls sefiala
que “esta libertad de conciencia tal vez no se extienda por igual a todos los miembros
de la sociedad; por ejemplo una religion puede ser oficial en un estadio, mientras que
otras pueden estar toleradas pero no tener derecho a ocupar ciertas posiciones. Se trata
de una situacion en la cual se permite la libertad de conciencia pero no una libertad
igual”’. Lo importante para Rawls consiste en que ninguna religion sea perseguida
y que pueda ser ejercida en paz y sin temor pero, a partir del propio ejemplo que da el
autor en relacion al Imperio Otomano, a lo que aspiraria Rawls es a una conversion
liberal en los pueblos decentes, cuestion poco probable”.

Como sefiala McCarthy:

Rawls trata de reducir esta tension estrechando el abismo entre ambas partes:a) construyen-
do dentro de su concepcion de las sociedades jerarquicas bien ordenadaselementos que cree que
losliberales consideraran como los requisitos minimos de la decencia politicay b) dejando caer de
su concepcion del derechode gentes para sociedades liberales (el primer paso de su teoria ideal)
elementosque cree que algunas sociedades jerarquicas consideraran objetables™.

Pero no sélo eso. El mismo McCarthy agrega que en un enfoque de la justicia
que considera la libertad individual, la participacionpolitica y la justicia social
como tedricamente interdependientes no puede desprendersede una de estas pre-
ocupaciones y retener otras. En este punto, los argumentos de Rawls a favor de
esta concepcidn igualitariade la justicia doméstica pueden ser usados contra su
concepcion no igualitaria dela justicia internacional. Como en el caso nacional,

" M. Correa Casanova, La tolerancia y los fines de la justicia global en Thelaw of peoplesde
John Rawls, “Estudios Publicos” 2009, niim. 116, p. 154.

2 J. Rawls, El derecho de gentes, p. 79n.

M. Correa Casanova, La tolerancia y los fines de la justicia global..., p. 158-159.

™ McCarthy, Unidad en la diferencia: Reflexiones sobre el derecho cosmopolita, “Isegoria”
1997, num. 16, p. 47.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 45

las desigualdades sociales yeconémicas afectan no sélo las oportunidades de los
individuos y de los colectivosde influir las decisiones politicas que establecen
los términos de la cooperacidnsocial, sino también sus oportunidades de modelar
sus propias vidas de acuerdocon sus propias concepciones de lo bueno. Requiere
mantener el «valorde equidad» de las libertades politicas y maximizar los bienes
primarios (mediospara todo uso) disponibles por los miembros menos aventajados
de la sociedad.La razén del primer requisito es que sin acceso igual de imparcial
al proceso politico el trasfondo de instituciones justas es practicamente imposible
que seaestablecido o mantenido. La razén de este ultimo es que el valoro utilidad
reales para las personas de sus derechos y oportunidades garantizadosinstitucio-
nalmente depende criticamente de los medios a su disposicion para ejercerloso
beneficiarse de ellos™.

En definitiva, en este punto muestra un retroceso hacia un concepto premo-
derno de tolerancia, segun el cual el liberalismo se impone como el mejor modelo
de organizacion sociopolitica. Sin embargo, si Rawls desea construior un razona-
ble derecho de los pueblos, ;por qué no evita las exigencias liberales? ;Por qué
extiende a través del recurso a la tolerancia las exigencias minimas de un mundo
liberal? ;Por qué no parte del hecho de que todos los pueblos formen parte de la
segunda posicion original tras el velo de ignorancia, en pro de un derecho razo-
nable de los pueblos?’® Al parecer, el velo de la ignorancia opera con limites, sin
pretenderlo pero que restan consistencia a su teoria: quedan incluidos algunos
principios liberales sin los cuales habria contradiccion en el modus vivendi de la
tolerancia. Pero, para salvar su propuesta, entra en contradicciéon con su propia
manera de pensar, como ensayaba McCarthy.

En tercer lugar, asi comoSandel que ha identificado la propuesta de Rawls
sobre la tolerancia como no critica, Apel desliza una critica ain mas profunda
contra ciertas premisas liberales, identificandola como la propuesta de tolerancia
liberal como tolerancia negativa. Dice que en la tradicion es posible encontrar dos
tipos de tolerancia: la tolerancia negativa, basada en la indiferencia y la positiva
(o afirmativa) basada en la valoracion que las multiples tradiciones pueden enriqu-
ecer la cultura y personas en general y la participacion social de los individuos”.
En una sociedad multicultural no es suficiente la abstencion de intervenir en las
tradiciones o formas de vida de los demas, ya que esa practica es insuficiente para
dar cohesion social y lealtad politica’™. Como ha sefialado Apel con “el solo auto-
interés calculado estratégicamente y las sanciones legales no se puede ofrecer una

5 Ibidem, p. 48.

¢ M. Correa Casanova, La tolerancia y los fines de la justicia global..., p. 160-161.

" K. Apel, Plurality of the Good? The Problem of Affirmative Tolerance in a Multicultural
Society from an Ethical Point of View, “Ratio Juris” 1997, Vol. 10, nim. 2, p. 200.

8 M. Correa Casanova, Karl-Otto Apel y el punto de vista ético-discursivo sobre la tolerancia
afirmativa, “Revista de Filosofia” 2008, Vol. 64, p. 102.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

46 Christian Viera Alvarez

base moral para la justicia como equality of rights””. Por lo mismo, propone que
el camino deseado es el de la ética del discurso® ya que el modelo de tolerancia
afirmativa es mas cercano al tipo de ethos republicano de solidaridad que pretende
proporcionar una base moral para apreciar las distintas tradiciones de valor®!.

Si bien Apel identifica que el individualismo en el que descansan las premisas
liberales seria una pérdida de los valores sociales relativos a la solidaridad (donde
podriamos identificar a Rawls y su afirmacion en torno al autointetrés como supu-
esto para el postulado de la posicién original), no por ello abraza las criticas que
los comunitaristas realizan a esa version liberal. En efecto, si algunas versiones de
la critica comunitarista

[...] pretenden refundar el ethos republicano sobre las valoraciones fuertes de una tradicion et-
nocultural, es decir, de una eticidad sustancial en sentido hegeliano, el camino para la automanifesta-
cion libre de las formas de vida sociocultural puede presentarse como un callejon sin salida, pues de
forma inevitable los comunitaristas se ven confrontados a la pregunta de como tolerar entonces las
diferentes manifestaciones de vida socioculturales garantizando, por ejemplo, la automanifestacion
libre de las opciones morales de vida individuales frente a las reivindicaciones dogmaticas de la le-
altad colectiva”. En este sentido, no todas las valoraciones fuertes del ethos comunitario poseen una
exigencia valida de cumplimiento universal extensible a todas las formas de vida socio-cultural®?.

Con todo, a proposito de Rawls, Apel especificamente describe el problema
dela formulacion ética prevista por el autor norteamericano: la respuesta a la
pregunta de como hacer realidad la tolerancia afirmativahacia una variedad de
formas socio-culturales y al mismo tiemporestringirlo de acuerdo con criterios
formales,por ejemplo, el de garantizar la igualdad de derechos para todas las
formas de vida y la de proteccionlos derechos individuales contra las reclama-
ciones de integracion dogmaticas de las comunidades étnico-religiosas, la éti-
ca del discurso en su version trascendental-pragmaticatiene dos contribuciones
para ofrecer una solucion de este problema: una que recurre a su fundamento

K. Apel, op. cit., p. 201.

80 Ibidem, p. 202.

81 Ibidem, p. 201. Esta misma idea es compartida por D. Garcia (Alcances y derivas del
universalismo rawlsiano en el derecho de gentes. Una problematizacion de la tolerancia, “Deve-
nires” 2006, Vol. 7, num. 13, p. 78, 80): “Es asi que el liberalismo rawlsiano parece a veces fungir
como una doctrina comprehensiva restringiendo asi, por ejemplo, la tolerancia o entendiéndola
unicamente en el sentido negativo. Si se pretende un verdadero pluralismo no es posible referirse
a la tolerancia en sentido negativo, sino a la tolerancia en sentido positivo, la tolerancia del reco-
nocimiento, de la reciprocidad y la cooperacion [...]. El problema surge cuando la diversidad de
doctrinas razonables se suplanta por una comunidad politica que establece una doctrina compre-
hensiva que no es de dudarse que sea razonable, pero que tiene el peligro de procurar la homoge-
neizacion y absolutizacion de su apuesta politica al abolir cualquier posibilidad para sostener una
base plural de justa cooperacion social”.

8 M. Correa Casanova, Karl-Otto Apel..., p. 103.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 47

trascendental-pragmatico y otro que se refiere al discurso practico como postu-
lado solido de solucionpara problemas mediante el establecimiento de normas
materiales®.

Con respecto al primer punto, se ha de destacar desde el principio queun fun-
damento pragmatico-trascendental es incompatible con una solucién empirico-
pragmatica y que tanto se practica en la realidad socio-politica de nuestros dias®,
pues Apel, que derechamente critica de Rawls, a quien califica como un represen-
tante “paradigmatico” de esta linea®, pues cree que si bien seria una solucionde
los problemas de una sociedad multicultural, s6lo se busca un consenso factico
entre comunidades existentes.

En todo caso, hay que admitir que si bien este procedimiento en ocasiones es
base de compromisos que se pueden alcanzar en la realidad politica, no puede se-
raceptado como un principio para la ética del discurso ya que no se deben olvidar
dos condiciones adicionales: en primer lugar, segun la pragmatica trascendental,
siempre queda una diferencia entre el consentimiento de hecho y el consenso ideal
en lo relativo a posibles efectosy efectos secundarios de las soluciones propuestas.
Y segundo, la éticadel discurso proponea las personas soluciones concretas sobre
las normas materiales, pero quedauna diferencia entre los posibles resultados de
discurso practico con respecto a las normas de materiales, ya que estas ultimas
normas no pueden sercambiadas por los resultados falibles de practica como tam-
poco por los acuerdos de las comunidades dentro de una sociedad multicultural®®.

En definitiva, Apel ofrece un fundamento ético intersubjetivamente valido
para reconocer que existen diversas manifestaciones de vida sociocultural, pero
también restringiendo razonablemente el respeto debido a cada una de ellas.
Es por ello que la tolerancia afirmativa se convierte “en un deber dedntico valido
también universalmente en los discursos reales que presupone de forma pragmati-
co-trascendental la corresponsabilidad solidaria de todos los que son coparticipes
de la comunidad ideal de comunicacion™.

Los argumentos rawlseanos con las premisas del liberalismoclasico y el con-
cepto de libertad negativa que le es propio (la que se identifica inicamente con
la ausenciade impedimentos legales), por lo que su liberalismo se vuelve masco-
nvencional, en el sentido de que vuelve a separar tajantemente la sociedadcivil del
Estado y a concebir los derechos de la persona como barrera o proteccidénfrente al
poder, de modo muy parecido a lo que hace el mismo Hayek®:.

8 K. Apel, op. cit., p. 208.

8 Ibidem.

85 Ibidem, p. 208n.

8 Ibidem, p. 208.

87 M. Correa Casanova, Karl-Otto Apel..., p. 117.

8 P. de la Nuez, La tolerancia liberal en la obra de John Rawls y de Freidrich Hayek, “Isego-
ria” 2014, nam. 51, p. 666.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

48 Christian Viera Alvarez

En cuarto lugar, Rawls a proposito de la tolerancia, es un firme defensor del
pluralismo razonable® y sobre la pluralidad Rawls repite con insistencia que se
trata de convivir con “doctrinas religiosas filoséficas y morales™, es decir, se
limita a reivindicar la diversidad de opciones ideoldgicas como reflejo de plurali-
dad®!. Sin embargo, esta concepcion sobre el pluralismo razonable

[...] implica el rechazo del pluralismo en su formulacion general radical, la cual reconoce una
pluralidad efecto de multiples determinaciones, unas con base étnica o cultural, otras de tipo eco-
ndémico, psicologico, etc., entre las que se incluyen la pluralidad ideoldgica y las propias de la libre
individualidad. Tal pluralismo radical, que corresponde a una opcion pluralista consecuente, no es
reductible a ninguna identidad, ni por tanto esta recortado por ésta. En el mismo habria que incluir
opciones tan inconmensurables con el marco liberal como el terrorismo, el comunismo, los diversos
fundamentalismos, asl diversas cosmovisiones de las minorias étnicas, las versiones mas irrecon-
ciliables de la diferencia de géneros, etc., diversidad que en ninglin caso cabe en el cuadro liberal.
Con esa pluralidad, no solo heterogénea sino antagonica, no es posible ni siquiera imaginariamente
firmar un contrato social e instituir una concepcion politica de la justicia compartido. Ante esta im-
potencia, Rawls solo tiene la salida de decretar su exclusion. ;Con qué argumentos? Creemos que
aporta pocos argumentos para justificar la legitimidad de excluir a las concepciones ‘no razonables’
[...] por eso dedica sus energias a organizar la pluralidad razonable, a aislar un escenario en el que
haya suficiente diversidad para satisfacer ese genérico reconocimiento de la pluralidad como efecto
de la libre individualidad®.

Es evidente entonces que el liberalismo no puede acomodar las demandasde
los partidarios de las politicas de la identidad, porque si fuera de loslimites de
la justicia o de ciertos principios basicos no hay concepcion valiosadel bien, el
proyecto politico de Rawls no sirve para los que no tienenconcepciones o do-
ctrinas comprehensivas de algin modo liberales®. De hecho, el mismoRawls ha
dicho que cuando habla de una concepcidn politica de la justicia, si bien en tér-
minos generales, se esta refiriendo a una de tipo liberal®, por lo que la esta con-
cepcion solo es aceptable para quienes defienden concepciones ‘razonables’ del
mundo (las que aceptan los principiosdemocraticos), cuando precisamente hoy,
el problema central radica en convivir con aquellos que no aceptan la moderna
concepcion individualistade la libertad ni las formas de vida que presuponen la
tolerancia y laautonomia®. En el fondo, este tipo de tolerancia implica el rechazo

8 J. Rawls, Liberalismo politico, p. 72.

% Incluso Mouffe ha senalado que “Este autor parece creer que los desacuerdos solo afectan
a cuestiones religiosas y filosoficas y que con evitar esos temas controvertibles es posible alcanzar
un consenso sobre la manera de organizar las instituciones basicas de la sociedad” (C. Mouffe,
El retorno de lo politico, Barcelona 1999, p. 78). Vg. J. Rawls, Liberalismo politico, p. 76.

o1 JM. Bermudo, El ‘pluralismo razonable’de J. Rawls, “Convivium” 2006, nim. 19, p. 129.

2 Ibidem, p. 133—134.

% P. de la Nuez, op. cit., p. 666.

% J. Rawls, Liberalismo politico, p. 205.

% P. de la Nuez, op. cit., p. 666.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 49

a otras concepciones por los representantes de la cultura dominante. Pero, como
sefiala Walzer, la tolerancia de la tradicion liberal no se centra en grupos, sino
enindividuos, porque, entre otras razones, porque es mas facil tolerar individuos
excéntricos (eccentric individual) que eccentric and dissident groups®®. O como
se pregunta Habermas: “una teoria de los derechos elaborada en términos indivi-
dualistas, ;puedehacer justicia de aquellas luchas por el reconocimiento en las que
parece tratarsela articulacion y la afirmacion de identidades colectivas?”’.

Por lo tanto, es posible afirmar que dadas las limitaciones al pluralismo pro-
puesto por Rawls, éste queda corto para aportar soluciones a importantes proble-
mas actuales, por ejemplo en materia de género o etnia, ya que no siendo dife-
rencias (que hemos llamado ideoldgicas y que existen), esas también movilizan
a la sociedad y exigen coherencia a una determinada manera de pensar y justificar
las dificultades, en ese sentido, pierde atractivo el pluralismo razonable dadas las
insuficientes respuesta a la complejidad del desarrollo actual de la convivencia.

En efecto, lo que pasa es que todo esto parece reducirse a un expediente pa-
raevitar el conflicto; pura solucidén pragmatica reducida a un mero modus vivendi
(“vive y deja vivir”); lo cierto es que la tolerancia rawlsianasolo se justifica politi-
camente por la no razonabilidad de la opresion®.

Por todo esto, los partidarios del multiculturalismo denuncian que la toleran-
cia asi entendida es mera resignacion ante lo que nos disgusta, y que las comuni-
dades culturales que existen dentro de la sociedad liberal no desean ser toleradasen
este sentido porque el que es tolerado se encuentra en situacion de inferioridad.
El profundo individualismo, filoséficoy metodoldgico, que esté en la raiz del libe-
ralismo es lo que le impide reconocer otros derechos que no seanlos del individuo
y aceptar otra solucion que no sea la de un Estado neutral quesepara tajantemente
la esfera privada de la esfera publica. Por eso su toleranciasigue siendo, funda-
mentalmente, la tolerancia defendida por el liberalismo clasicoantes y ahora®.

En quinto lugar, y como veiamos anteriormente, Rawls construye su teoria
desde un enfoque liberal. El problema en este punto no es el hecho de beber de
tal o cual fuente del liberalismo. Es mas bien metodolégico y epistemologico: la
propuesta de Rawls tiene vocacion universal (para todos), pero la construye desde
una particular vision e interpretacion del mundo. Eso, filosofica y politicamente
es muy complejo. Como sefiala Mouffe, Rawls tiene razén en querer defender el
pluralismo y los derechos individuales, pero se equivoca en creer que ese proyecto
exige el rechazo de cualquier idea posible de bien comun, porque la prioridaddel

% M. Walzer, The politics of difference: statehood and toleration in a multicultural world,
“Ratio Juris” 1997, Vol. 10, nim. 2, p. 165.

7 J. Habermas, La lucha por el reconocimiento en el estado democratico de derecho, “Dai-
mon. Revista de filosofia” 1997, nim. 15, p. 25.

% P. de la Nuez, op. cit., p. 665.

% Ibidem, p. 668.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

50 Christian Viera Alvarez

derecho por la que ¢l aboga solo puede darse en el contexto de unaasociacion
politica especifica definida por una idea del bien comun: el bien comun politico
de un régimen democratico liberal,esto es, los principios del régimen democratico
liberal en tantoasociacion politica: igualdad y libertad!®.

Y siguiendo con el problema metodoldgico, en todas sus obras Rawls parte
del supuesto que las personas son personas son racionales, libres e iguales que
puedenacordar y fundar principios de justicia:

[...] tan convencido esta de que solo hay una solucion a este problema y de que las personas
racionales, que deliberan dentro de las limitaciones de lo razonable y estan movidas Gnicamente
por su ventaja racional, elegiran los principios de justicia que €l postula, que estima suficiente que
un hombre calcule el interés propio racional para todos. En tal caso, el proceso de deliberacion es
superfluo. La politica no se ve afectada por la existencia del pluralismo, que Rawls entiende so6lo
como la multiplicidad de las concepciones del bien que la gente ejerce en la esfera privada, perfec-
tamente separada de la esfera piiblica en la que reina el consenso basado en el interés propio. Esta es
la utopia liberal perfecta... ademas, en cualquier momento los asuntos ‘privados’ pueden ver surgir
antagonismos en su seno y, en consecuencia, politizarse. Por tanto, la sociedad bien ordenada de
Rawls se apoya en la eliminacion de la idea misma de lo politico'!.

Bien senala Mouffe que hay otro sentido en que lo politico esta ausente en-
Rawls: el sentido de ordenamiento simbolico de las relaciones sociales'®. Es des-
de este enfoque (ausencia de lectura simbolica) que se pueden apreciar otras difi-
cultades en de los planteamientos de Rawls.

En efecto, lo que ¢l llama el ‘factum del pluralismo’ es mucho mas que la
aceptacion delprincipio de tolerancia; es la expresion de una mutacion simbod-
lica: larevolucién democratica entendida como el final de un tipo jerarquicode
sociedad organizada en torno a una sola concepcion sustancial delbien comun,
sea la naturaleza o Dios. La ausencia de poderencarnado en un monarca y liga-
do a una instancia trascendental,impide la existencia de un garante final o fuente
delegitimacién; ya no puede definirse la sociedad como una sustanciacon iden-
tidad organica, y la democracia, por su parte, se caracterizapor la ‘disolucién de
las marcas de certeza’. En una sociedad democraticamoderna ya no puede haber
unidad sustancial alguna, sinoque se debe reconocer la diversidad. Pero esta es
una caracteristica del nuevo ordenamientoy no un efecto fruto del factum del plu-
ralismo. Si Rawls hubiera poseido esa comprensionde lo politico y hubiera sido
capaz de ver la tradicion democraticacomo un modo especifico de institucion delo
social, habria advertido que, en una democracia moderna, jamaspuede haber un
acuerdo final sobre un conjunto nico de principiosde justicia'®.

190 C. Moulffe, op. cit., p. 73.
11 Ihidem, p. 78.

12 Ihidem.

193 Ihidem, p. 79.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 51

Finalmente, resulta paradoéjico que el principio de tolerancia propuesto por
Rawls devenga en restrictivo. Claro, en el presupuesto de una sociedad ordena-
da, con una conciencia secularizada, los efectos del consenso le ofrecen buenas
razones para asumir la igualprioridad que para cada cual tiene su propia vision
del mundo, sin embargo, para los que viven de acuerdo a su fe o en base a con-
cepciones metafisicas que reclaman valor universal, “la integridadde suethos se
sustenta en una consideracion de otras formas de vida no yacomo distintas, sino
como erradas”'®. O como sefiala Habermas,

[...] para los creyentes existe una prioridad epistémica de lo bueno sobre lo justo. Bajo esta
premisa, la validez del ethos depende de la verdad de la imagen del mundo que conforma su conte-
xto. Tan pronto como la propia representacion de la vida correcta se orienta por caminos religiosos
de salvacion o concepciones metafisicas de lo bueno, surge una perspectiva divina(o una view from
nowhere) desde la que (o desde donde) las otras formas de vida no solo aparecen como distintas,
sino como erradas. Si el ethos diferente no es so6lo una cuestion de valoracion relativizable, sino
una cuestion referente a la verdad o no verdad, la pretension de dispensar el mismo respeto a cada
ciudadano con independencia de su autocomprension ética y su forma de vida se convierte en una
exigencia'®.

La comprension de la toleranciaen las sociedades liberales exige a creyentes
y no creyentes tomar en consideracion la persistencia de un disenso. Sin embargo,
continia Habermas,

[...] para la conciencia secularizada esto implica una exhortacion a analizar autocriticamente
la relacion entre creer y saber, puesla expectativa de una no concordancia perdurable entre saberes
racionales sobre el mundo y tradiciones religiosas obtiene el predicado “racional” tan so6lo si desde
la perspectiva del saber secular se otorga a las convicciones religiosas un status epistémico que no
es puramente irracional. Pero, ;como podemos conciliar en general la progresiva naturalizacion del
espiritu humano con esta declaracion del espiritu politico? En cualquier caso, el Estado secularizado
tan s6lo puede proporcionar tolerancia de una manera imparcial si garantiza que en la esfera ptblica
el pluralismo cosmovisivo puede desarrollarse sin trabas sobre la base del respecto reciproco. Para
ello hay un buen motivo: las concepciones politicas sobre un asunto controvertido que se formulan
en un lenguaje religioso y desde determinadas perspectivas cosmovisivas pueden también abrir los
ojos de otros ciudadanos a aspectos hasta entonces descuidados, de tal modo que mantienen influen-
cia sobre la formacion mayoritaria, incluso cuando el asunto mismo no se decide bajo una descrip-
cion impregna-da en términos cosmovisivos!'®.

En definitiva, lo mas frecuente en las sociedades contemporaneas es que do-
ctrinasen origen comprehensivas sean adoptadas por los ciudadanos comoparcial-

104 S, Escamez Navas, El estado de la virtud. Sobre la nocion de tolerancia en el liberalismo
politico de John Rawls, “Isegoria” 2004, num. 31, p. 68.

195 J. Habermas, De la tolerancia religiosa a los derechos culturales, “Claves de razon practi-
ca” 2003, num. 129, p. 9.

196 [hidem, p. 9.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

52 Christian Viera Alvarez

mente comprehensivas Por ello lacompatibilidad de una doctrina comprehensiva
con un régimen politico liberalno depende de las versiones originales u oficiales
de tal doctrina. Es mas,la naturaleza adaptativa que presenta este cruce de con-
cepciones existenciales sirve a menudo para depurar en la practica los aspectos
menosreconciliables con la tradicion liberal'”’.

Por lo tanto, més que insistir en la idea rawlseana del pluralismo razonable,
debemos reconocer que el desacuerdo “razonable” es mas inclusivo y abierto pa-
raser compartido por diferentes doctrinas y por ello mas idéneo con el pluralismo
propio de la sociedad democratica contemporaneacuando se prescinde de asociar-
lo a un catalogo de las cargas del juicio.

CONCLUSION

John Rawls, como hemos sefialado, es un pensador que realiza una propuesta
significativa. Con todo, sus reflexiones no pueden quedar ajenas a un analisis criti-
co, especialmente por las dificultades de implementacion. La primera, y frente a la
cual el mismo autor es consciente, es que examina los principios de justicia que
regulan una sociedad bien ordenada. Claro, pone ese limite en la puerta de entrada
de Teoria de la Justicia. Pero al reconocer esa limitacion, supone que el trabajo
de obtener mayores niveles de justicia, igualdad y libertad se limitan a un grupo
de naciones que se caracterizan por su estabilidad institucional, altos niveles de
probidad y transparencia y con un Estado de derecho en forma. Sin embargo, bien
sabemos que la realidad del mundo no es asi; es mas, s6lo unas pocas naciones
pueden mostrar antecedentes altos de desarrollo humano. Por lo mismo, a pesar
de no tener pretensiones universales, al poner ese piso metodologico, dificilmente
permite trasladar esos principios a contextos que no lo cumplen, a pesar de su
razonabilidad plausibilidad.

En segundo lugar, el overlapping consensus (consenso entrecruzado) tiene
muchos interlocutores (doctrinas filoséficas y religiosas), los que si presentan sus
postulados de manera fundamentalista o radical, con pretensiones de universalizar
sus discursos, entran en colision con la propuesta rawlsiana. Los fandticos, sean
de la naturaleza que sean, si respetan el marco de convivencia, no lo hacen tanto
por conviccidn en la tolerancia o respeto al pluralismo politico, sino porque es el
espacio de desarrollo que tienen para realizar sus actividades (sea por evangeliza-
cion o persuasion). Con todo, no queda claro cudl es el resultado de la tolerancia
al intolerante, porque en la tolerancia absoluta, en la que cabe el fanatismo, qué
pasa cuando los fundamentalistas pierden adeptos. ;Se conforma lisa y llanamen-
te? ;O genera el conflicto, violento incluso, para recuperar el respaldo perdido?
Pero no s6lo eso. En ese esfuerzo por eliminar la posibilidad de fanatismo, Rawls

7S, Escamez Navas, op. cit., p. 69.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

El principio de tolerancia en John Rawls: principales caracteristicas y apuntes criticos 53

no da buenas razones que justifiquen esta exclusion, por lo que no resulta del todo
convincente el mero argumento autoritativo y la “razonabilidad” que supone pre-
scindir de doctrinas doctrinas peligrosas. Queda flotando la pregunta que se hace
de inmediato: ;Por qué?

Finalmente, y unido a lo anterior, Rawls sefiala que su teoria se funda en la
imparcialidad y toma en consideracion diferentes creencias politicas, religiosas
y filosoficas (de hecho, el modelo a partir del cual elabora su reflexion sobre la
tolerancia es la libertad de conciencia y la importancia que en ella tuvo la Refor-
ma protestante). Pue bien, no hay tal imparcialidad. Como vimos en el texto, en
Rawls existe una consideracion sustantiva acerca de la tolerancia y una matriz
antropoldgica a partir de la cual se construye, la propia del liberalismo y su matriz
individualista. Pero no so6lo eso. Las creencias sobre las cuales se hace un parén-
tesis (el velo de la ignorancia) son de caracter ideoldgico, quedando excluidas
otras tantas que exceden esa dimension, principalmente los problemas de género
o étnicos. Si bien entre Teoria y Liberalismo existen modificaciones para algunas
partes de sus postulados, puede que su muerte le haya impedido desarrollar esos
puntos que en el dia de hoy son tan relevantes.

En definitiva, la tolerancia en Rawls es un principio fundamental, y su obra es
un aporte decisivo en la reflexion contemporanea, sin embargo, es necesario ha-
cerse cargo de las deficiencias que en ella se observan, porque en definitiva resulta
una propuesta incompleta y, en ocasiones, excluyente.

REFERENCIAS

Apel K., Plurality of the Good? The Problem of Affirmative Tolerance in a Multicultural Society
from an Ethical Point of View, “Ratio Juris” 1997, Vol. 10, ntim. 2.

Bermudo J.M., El ‘pluralismo razonable’ de J. Rawls, “Convivium” 2006, nim. 19.

Carvajal Correa C., El Overlapping Consensus de John Rawls, “Revista de Ciencias Humanas”
1997, Vol. 4, num. 13.

Correa Casanova M., Dos versiones rivales sobre la tolerancia, “Veritas” 2006, Vol. 1, naim. 14.

Correa Casanova M., Karl-Otto Apel y el punto de vista ético-discursivo sobre la tolerancia afirma-
tiva, “Revista de Filosofia” 2008, Vol. 64.

Correa Casanova M., La tolerancia y los fines de la justicia global en Thelaw of peoplesde John
Rawls, “Estudios Publicos” 2009, nim. 116.

de la Nuez P, La tolerancia liberal en la obra de John Rawls y de Freidrich Hayek, “Isegoria” 2014,
nam. 51.

Escamez Navas S., El estado de la virtud. Sobre la nocion de tolerancia en el liberalismo politico
de John Rawls, “Isegoria” 2004, nim. 31.

Garcia D., Alcances y derivas del universalismo rawlsiano en el derecho de gentes. Una problema-
tizacion de la tolerancia, “Devenires” 2006, Vol. 7, nim. 13.

Habermas J., De la tolerancia religiosa a los derechos culturales, “Claves de razon practica” 2003,
nam. 129.

Habermas J., La lucha por el reconocimiento en el estado democratico de derecho, “Daimon. Re-
vista de filosofia” 1997, nam. 15.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 11/01/2026 00:03:36

54 Christian Viera Alvarez

McCarthy T., Unidad en la diferencia: Reflexiones sobre el derecho cosmopolita, “Isegoria” 1997,
nam. 16.

Mill J.S., El utilitarismo, Madrid 2002.

Moulfte C., El retorno de lo politico, Barcelona 1999.

Rawls J., El derecho de gentes, Barcelona 2001.

Rawls J., La justicia como equidad: una reformulacion, Buenos Aires 2004.

Rawls J., Liberalismo politico, México D.F. 1995.

Rawls J., Teoria de la Justicia, 2* edicion, México D.F. 2006.

Rousseau l.]., El contrato social, Madrid 2005.

Sandel M., Judgemental toleration, [en:] Natural Law, Liberalism, and Morality: Contemporary
Essays, ed. R. George, Oxford 2001.

Sandel M., Moral Argument and Liberal Toleration: Abortion and Homosexuality, “California Law
Review” 1997, Vol. 77, issue 3.

Viera Alvarez C., Notas sobre el pensamiento de John Rawls, “Contextos” 2011, nim. 26.

Walzer M., The politics of difference: statehood and toleration in a multicultural world, “Ratio
Juris” 1997, Vol. 10, nim. 2.

SUMMARY

John Rawls is one of the most important contemporary political philosophers. His monumental
work aims to provide a reasoned and reasonable response to the issue of justice, assuming a critical
perspective and taking away from metaphysical to introduce their reflections in the public sphere.
However, his proposal has been criticized mainly by an apparent contradiction between the aim pur-
sued by Rawls and the effects produced by implementing partners’ postulates tolerance. Therefore,
Rawls’s proposal is insufficient to develop tolerance in the context of a complex and fragmented
society.

Keywords: tolerance; contemporary society; pluralism
RESUMEN

John Rawls es uno de los mas importantes filosofos politicos contemporaneos. Su monumental
obra pretende dar una respuesta razonada y razonable frente al tema de la justicia, asumiendo una
perspectiva critica y tomando distancia de consideraciones metafisicas para introducir sus reflexio-
nes en la esfera de lo publico (la politica). Sin embargo, su propuesta, ha sido objeto de critica prin-
cipalmente por una aparente contradiccion entre el fin perseguido por Rawls y los efectos que se pro-
ducen al implementar los postulados asociados a la tolerancia. Por lo mismo, la propuesta de Rawls
resulta insuficiente para desarrollar la tolerancia en el marco de una sociedad compleja y atomizada.

Palabras claves: tolerancia; sociedad contemporanea; pluralismo


http://www.tcpdf.org

