
ANNALES
UNIVERSITATIS MARIAE CURIE-SKŁODOWSKA

LUBLIN – POLONIA
VOL. X	 SECTIO  N� 2025

ISSN: 2451-0491 • e-ISSN: 2543-9340 •  CC-BY 4.0 • DOI: 10.17951/en.2025.10.81-94

W Y D A W N I C T W O  U M C S 

Races, maladies et malaises sociaux : quand la différence 
stigmatise. Lecture comparative de « Saint Monsieur Baly » de 

Williams Sassine et « Je suis quelqu’un » d’Aminata Aidara

Race, Disease, and Social Disorders – When Difference 
Stigmatizes: A Comparative Reading of “Saint Monsieur Baly” 
by Williams Sassine and “I Am Someone” by Aminata Aidara

Rasy, choroby i dyskomfort społeczny – kiedy różnica 
stygmatyzuje. Lektura porównawcza „Świętego Monsieur 

Baly’ego” Williamsa Sassine’a i „Jestem kimś”  
Aminata Aidary

Alioune Willane

Université Gaston Berger de Saint-Louis. Département de français
Saint-Louis, Senegal

alioune.wilane@ugb.edu.sn
https://orcid.org/0009-0001-7289-730X

Abstract. Narrative-verbal fiction, in its development, often mobilizes resources borrowed from 
reality. From then on, it naturally bears the mark of the clichés, prejudices, and stereotypes of 
its world. Beyond that, it allows, thanks to the distribution of characters, to analyze the logic of 
construction and transmission of received ideas about races or diseases, but above all, questions 
the relationships between a standardized group and another type of group. The aim of analyzing 
two works from different geographical spaces was to show that modalities of marginalization can 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Alioune Willane82

differ from one context to another, but they mobilize the same classificatory resources. The study 
revealed, above all, the incoherence of the discourses on which they are based.

Keywords: race; illness; exclusion; text; society; belief

Abstrakt. Fikcja narracyjno-werbalna w swoim rozwoju często mobilizuje zasoby zapożyczone 
z rzeczywistości. Odtąd w naturalny sposób nosi piętno klisz, uprzedzeń i stereotypów swojego 
świata. Poza tym dzięki rozkładowi znaków pozwala analizować logikę konstrukcji i przekazu 
przyjętych wyobrażeń na temat ras czy chorób, ale przede wszystkim kwestionuje relacje pomiędzy 
grupą standaryzowaną a innym typem grupy. Celem analizy dwóch prac z różnych przestrzeni 
geograficznych było pokazanie, że modalności marginalizacji mogą różnić się w zależności od 
kontekstu, ale mobilizują te same zasoby klasyfikacyjne. Badanie pozwoliło ukazać przede wszyst-
kim całą niespójność dyskursów, na których się opierają.

Słowa kluczowe: rasa; choroba; wykluczenie; tekst; społeczeństwo; przekonanie

Résumé. La fiction narrativo-verbale, dans son élaboration, mobilise souvent des ressources 
empruntées au réel. Dès lors, il porte naturellement la marque des clichés, des préjugés et des 
stéréotypes de son monde. Au-delà, il permet, grâce à la distribution des personnages, d’analyser 
les logiques de construction et de transmission des idées reçues sur les races, sur la lèpre, mais 
surtout questionne les relations entre le groupe normé et le type différent. A travers deux ouvrages 
d’espaces géographiques différents, il s’est agi de montrer que les modalités de marginalisation 
peuvent différer d’un contexte à l’autre, mais mobilisent les mêmes ressources classificatoires. 
Cette analyse a surtout permis de montrer toute l’incohérence des discours qui les fondent.

Mots-clés : race ; maladie ; exclusion ; texte ; société ; croyance

INTRODUCTION

Dans le champ social, la typification du sujet grâce à ses caractéristiques 
primordiales, procède souvent d’une volonté tacite de classification et d’or-
ganisation des individus partageant un même espace vital (Amselle 1999). En 
effet, le groupe, souvent caractérisé par l’hétérogénéité et la conflictualité des 
relations entre ses membres, cultive, avec des normes, un idéal d’équité tandis 
que paradoxalement l’imaginaire qui sous-tend généralement la relation entre 
ses membres implique l’existence d’un centre de référence face à des périphéries 
dynamiques (Rifaterre 1979). Ainsi, l’individu qui y évolue pris comme sujet 
singulier n’a pas une valeur absolue, il est sous ce rapport un actant (Genette 
1972) qui se définit par sa race, sa culture, sa religion mais surtout par rapport 
à ce qu’Aristote appelle « espace intermédiaire ».

Donc, à l’évidence, le rejet de l’autre, la marginalité l’exclusion sous toutes 
leurs formes sont présentés comme des faits sociaux du quotidien  ; mais 
aussi des sujets de productions artistiques, de réflexion philosophique et de 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Races, maladies et malaises sociaux  : quand la différence stigmatise… 83

questionnements sur l’homme dans ses diverses interactions avec son prochain. 
C’est pourquoi, l’exclusion des malades et le rejet du type différent sont souvent 
vus comme des maux ou des malaises qui remettent en question la capacité 
chez l’homme à atteindre cet idéal des communautés humaines : le principe 
de l’isonomie1. Le problème ainsi présenté fait souvent le lit de nombre de 
textes littéraires espaces expérimentaux de réflexions sur des questions liées 
au racisme, à  l’ethnicité et à  l’exclusion liée aux maladies. C’est en partant 
de cette logique que nous proposons de relire dans une démarche comparée 
Saint Monsieur Baly de Williams Sassine (1973 ; ci-après dénommée « SMB ») 
et Je suis quelqu’un d’Aminata Aidara (2018 ; ci-après dénommée « JSQ ») 
en formulant la problématique suivante : comment en fonction des espaces, 
la fiction narrative permet d’appréhender les logiques de construction et de 
fonctionnement des stéréotypes ? Au-delà, il s’agira aussi de voir en appliquant 
des concepts sociocritiques (Duchet 1974), par quels moyens la représentation 
fictive met en évidence le paradoxe saisissant entre le corps proscrit et l’huma-
nité qui se cache dans son discours. Pour cela, dans la cadre de cet article, nous 
analyserons les logiques d’une poétique de l’exclusion avant de montrer que la 
mise en perspective (Kundera 1986) des exclus révèle chez eux une humanité 
qui leur est souvent contestée.

LES LOGIQUES DE L’EXCLUSION

Si le réel ne se déroule qu’une fois (Génette 1991), l’existence du cadre de 
la fiction est un champ de possibilités qui permet de prolonger la réalité, de la 
questionner, de l’altérer en permettant souvent d’analyser les phénomènes qui 
y existent. Entre autres maux de la condition humaine, il y a les phénomènes 
de l’exclusion et de la marginalité que l’on peut investir suivant des logiques qui 
leur sont spécifiques. Plus qu’un témoignage placide, l’espace littéraire offre un 
terrain expérimental des phénomènes sociaux. On peut dire d’emblée que dans 
le cas de l’exclusion, le comportement résulte d’un ensemble de perceptions tri-
butaires de plusieurs logiques. Il s’agit entre autres de la culture, d’une idéologie 
ou encore de l’éducation.

L’écriture en se réappropriant la question pour aborder ses manifestations 
amenuise la distance entre l’espace réel et l’univers fictionnel. Il s’agit d’un « Seuil 
à double sens, tourné à la fois vers la parole du monde et vers la parole du texte » 
(Lungo 2003 : 14). Ce procédé permet d’observer par exemple comment à partir 
du faciès l’on parvient à proposer des classifications internes au genre humain.

1	 Isonomie : principe romain signifiant égalité entre des sujets d’un même espace appelé civitas.

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Alioune Willane84

1. Du corps au facies

Dans la représentation des actants d’un récit, les stéréotypes constituent sou-
vent un mécanisme insidieux de catégorisation. Comme dans le champ social, 
l’individu est plus une image de lui-même (Pageaux 1989) qu’un sujet à part. En 
parcourant Je suis quelqu’un d’Aidara et Saint Monsieur Baly de Sassine, le récit 
renseigne sur les invariants d’une poétique spécifique. En effet, la distribution 
des personnages mobilise un lexique qui affuble d’un masque les personnages 
présentés comme les victimes. C’est une modalité de narration qui « exige lui 
aussi une microlecture inspirée » (Duchet 1994) par laquelle l’auteur disparait 
et expose à son lecteur les clichés qui font le lit des mentalités dans les sociétés 
humaines. Il faut dire que dans le roman d’Aidara, le prétexte choisi aborde l’es-
pace périphérique de la Métropole à travers un discours porté par une écrivaine 
originaire d’Afrique et évoluant en France. Les sujets qui y sont abordés diffèrent 
des thèmes de la littérature exotique ou négro africaine. C’est un univers décentré 
représentant une catégorie humaine évoluant sur une terre d’adoption (la France) 
avec des référentiels culturels importés (cultures africaines). Le deuxième ouvrage 
de l’auteur Sassine choisit un espace africain fortement marqué par la colonisation 
mais qui interroge le rapport des peuples à la maladie en racontant l’odyssée d’un 
ancien instituteur parvenu à la sainteté grâce à des actes de charité. Nous voyons 
donc qu’en lisant les deux textes, la différence et l’infirmité constituent les prétextes 
à une écriture des logiques qui préforment et définissent le fonctionnement de 
l’exclusion et de la marginalité. Construits en amont ou en aval, il est possible de 
voir d’emblée que les stéréotypes, pour la plupart du temps, sont un mécanisme 
subtil de rejet de l’autre suivant des opinions subjectives.

En effet, sous la plume de Sassine, toute la trame narrative évolue comme 
une tragédie, celle de la vie de François. Jadis riche homme d’affaires, la lèpre 
a achevé de le présenter comme monstre anonyme dont l’image est accolée à un 
sobriquet assez significatif « François l’homme-pourri ». Estelle, pour sa part, est 
une figure métisse dont le destin est associé à l’errance des identités ghettoïsée 
de la plupart des villes occidentales. Le récit, part ainsi d’un réel et permet une 
analyse anthropologique sur les nouvelles dynamiques de constitution des com-
munautés fortement influencée par les flux transnationaux. Tous les deux textes, 
sont bâtis sur un registre souvent descriptif grâce auquel le corps suffit à expri-
mer les troubles internes affectant un monde déchiré par des antagonismes. Le 
terme qui transparaît le plus souvent dans la catégorisation des espaces de la 
narration, c’est « la phobie » (Memmi 1982).

Suivant les deux ouvrages, on voit clairement que si la différence fait peur, 
la lèpre indispose par ce qu’elle offre une image de la difformité. En fait, Estelle 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Races, maladies et malaises sociaux  : quand la différence stigmatise… 85

est décrite avec une coiffure peut ordinaire « des rastas », elle vit dans la rue, 
travaille au noir et refuse toute forme d’assimilation. Ce corps charrie ainsi dans 
sa représentation toute la tragédie de l’histoire de son peuple. Dès lors, ce qui 
perceptible, c’est la phobie parce que la terre d’accueil n’a pas seulement peur 
de la différence mais de la menace que constitue cette altérité si affirmée : « Je 
suis un oiseau poisson d’Afrique arrivé, par erreur, en France. J’aurais pu finir 
en Espagne, ou en Italie » (JSQ : 67). L’on passe ainsi du faciès à toutes les idées 
reçues qui leur sont accolées. Il est reproché à ce corps, objet politique, cette af-
firmation de soi ou de sa culture somme toute perçue comme posture réfractaire. 
Cette singularité du faciès signifie, selon cette logique, culpabilité. Dans la scène 
de la représentation de sa mère, Estelle donne la parole à des enfants lycéens. 
Cela permet d’apprécier la précocité dans l’installation des clichés surtout vis- 
-à-vis des communautés étrangères en France. Penda, sa mère travaille comme 
technicienne de surface depuis des années en France mais peine à parler un 
bon français. Elle préfère plutôt sa langue maternelle, son « bassari » d’origine. 
Cet épisode permet de poser la question du fonctionnement des civilisations de 
moule. C’est comme si en refusant d’adopter la langue de sa terre d’accueil, elle 
consacre un marquage exclusif que l’on ne peut dépasser que par l’intégration. 
L’innocence du discours du lycéen se voyant futur candidat à la Présidence de 
la République est assez révélatrice des relations entre le centre de référence et 
les périphéries : « Et sur l’immigration ? – Alors… Les Etrangers pourront venir 
en France mais ils auront que quatre mois pour apprendre à parler français, lire 
et écrire. Autrement, ils seront renvoyés chez eux » (JSQ : 32). Cette réponse, 
somme toute innocente, traduit une mentalité figée dans la relation avec les 
étrangers.

Dans une perspective similaire, le roman de Sassine établit plus clairement 
cette association simpliste entre le corps malade et la place dans le champ social. 
En effet, François, le lépreux permet à l’auteur de montrer que le corps malade 
charrie, selon les idées reçues, le mal de l’âme qu’il enveloppe. Selon cette percep-
tion, la maladie est comme une réalité « karmique » qui, par le faciès, prolonge 
toute la déchéance de l’être. C’est dire donc que la maladie n’existe pas, elle est 
la résultante d’une purgation des vices de l’âme. Tout au début, l’auteur donne 
la parole à Fodé personnage central dans la quête de François et lui fait dire : 
« Si c’est vrai que Dieu existe et qu’Il est juste, qu’une longue série de malheurs 
te rendent la vie insupportable » (SMB : 14) et Quand la lèpre frappe François 
voici les propos qu’il prononce :

Alors toi mon Dieu, toi au nom de qui je pratiquais le bien, tu m’as abandonné 
et tu pris son parti : ma femme et mon enfant moururent peu après de simples 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Alioune Willane86

maux de têtes ; tu m’as donné la lèpre, regarde mes mains et pieds, et ma face : je 
suis tellement pourri que je ne sens plus ma propre odeur. (SMB : 15)

Cette scène de dialogue entre deux sujets, l’un aux antipodes de l’autre, 
permet de saisir tout le sens du discours affublant mais surtout cet effort de 
construction de sa cohérence. La diabolisation se construit donc comme dis-
cours somme toute logique. Mais ce type de stéréotype se caractérise par une 
justification qui devient pertinente en convoquant un être suprême. Il y a ici 
l’évocation de plusieurs éléments d’une sémiosis sociale réaffirmant que le rejet 
du lépreux émane d’une condamnation divine. C’est pourquoi François, dans 
sa révolte contre Dieu, choisit le suicide comme acte ultime et blasphématoire. 
Mais, à l’article de la mort, malgré son suicide avorté, la parole des gens qui 
viennent recueillir ses restes réaffirme cette sentence définitive pour son uni-
vers: « C’était le pauvre François… Un grand pécheur, pour tomber si bas ; je 
n’ai pas eu le courage de regarder son morceau de jambe sectionné » (SMB : 
23). En d’autres termes, cette communauté agit en développant des opinions 
qui stigmatisent par la convocation d’une justification souvent fallacieuse mais 
adossée à des principes qu’on ne discute pas.

Par ailleurs, Aidara traduit l’exclusion des figures de la différence en les ex-
pliquant comme le malaise d’une civilisation incapable d’assumer sa pluralité. 
En présentant Estelle comme une figure hybride, l’écrivaine reprend des clichés 
empruntés à une société française où le marquage sociale éprouve les idéaux qui 
la fondent. Ce sont les paradoxes d’un monde qui sont traduits dans la scène de 
sa rencontre avec son père. Lui, Blanc, elle métisse, deux univers qui dialoguent 
à travers deux corps étrangers l’un à l’autre. C’est le malaise du décentrement 
qui décrit l’héroïne. Elle cherche à intégrer un monde qui lui rappelle sans cesse 
la singularité de son faciès. Parce que, hors de son chez soi, l’individu est for-
cément un étranger même vis-à-vis de son propre père. « Depuis son arrivée 
en France, quinze ans auparavant, les nuits se sont vidées de leurs rêves et sur 
la carte de sa vie il n’y a plus de trace de l’endroit où elle se trouve « perdue » la 
seule information » (JSQ : 14).

C’est la déconstruction des théories de Kundera sur la relation entre le su-
jet et son centre. Le personnage est exclu. Au-delà de son faciès, la toponymie 
procède à une classification des sujets. Les références au Ghetto, aux squats, aux 
lofts dessine les contours d’un monde caractérisé par la promiscuité, l’insécurité 
et la précarité. L’espace prolonge ainsi le corps rejeté qui se définit ainsi par son 
univers et ses activités. L’étranger y est vu comme une image figée justifiant des 
comportements réfractaires : « Le comportements des Africains et des Afro des-
cendants, affirme d’eux qu’ils ne savent pas garder la richesse. Qu’ils ont besoin 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Races, maladies et malaises sociaux  : quand la différence stigmatise… 87

de faire circuler leurs biens pour se sentir faire partie du monde » (JSQ : 23) 
ce type de discours relevant de jugements figés est une forme d’essentialisation 
association simpliste entre la race, les origines et l’activité ou les habitudes : « Je 
suis noir et ingénieur, ne le dites pas à mon voisin, il me prend pour un éboueur » 
disait Gaston Kelman (2003 : 21). C’est parce que le stéréotype fonctionne avec 
l’existence de plusieurs référents. L’activité est une composante de cette construc-
tion. Ce qui est remarquable dans la distribution des personnages. En effet, la 
narratrice présente la mère d’Estelle en ces mots : « Quelque part à Clichy, une 
femme lave le sol d’une salle d’informatique. Cette femme s’appelle Penda (…) 
quand Penda ferme les yeux, dans ce genre de moment, elle s’imagine à l’intérieur 
d’un zoo dénoncé pour maltraitance » (JSQ : 23).

Sassine, pour sa part, au-delà de la caricature des métiers subalternes, re-
prend les propos d’un colonisateur et associe l’intelligence de certains Noirs aux 
bienfaits de la colonisation. C’est un processus de sublimation d’une minorité 
dont la finalité est de caricaturer la culture précoloniale. « N’oubliez jamais, 
monsieur Bally tout ce que vous devez à la France, elle a fait de vous un phare ; 
votre esprit et votre peau n’ont plus la même couleur » (SMB : 42). L’idée d’un 
primitivisme avilissant conduit ici le personnage Blanc à refuser au type Noir 
sa capacité à construire une rationalité sans l’intervention d’un maître Blanc. 
Essentialisme absolu, la race est associée à une indigence psychique. Dans le cas 
de la maladie, l’argument est autre mais la logique reste la même. La maladie est 
perçue selon Sassine comme la cause première de toutes les calamités.

Le lépreux dans le champ charrie le vice. Il est même inscrit au bas de l’échelle 
de l’humanité parmi les infirmes. Ces derniers le discriminent. Ce qui permet 
à l’auteur d’exagérer à dessein les malheurs de François, affichant ainsi le regard 
de la société sur ses malades. « Un petit aveugle, m’a tapé avec sa canne en di-
sant que, depuis mon arrivée dans cette ville, personne n’avait plus pitié d’eux : 
« c’est vrai qu’à côté d’eux nous sommes normaux » dit-il » (SMB : 78) dira-t-il.

On peut aussi noter sous la plume d’Aidara, la reprise d’une perception essen-
tialiste qui prolonge l’identité dans l’espace d’évolution de la victime. Au-delà, il lui 
est attribué des caractéristiques expressions affirmées de son identité. Le ghetto 
y est perçu comme un espace de revendications, une niche de contestation don-
nant la parole à des sujets qui sont soit dans la propension à l’angélisme, soit dans 
l’affirmation excessive d’une identité singulière. Le choix de la focalisation zéro 
permet à la narratrice d’exprimer le regard d’Eric, un type Blanc sur les Noirs ou 
les Métisses : « Et qu’il (Eric un ami Blanc) arrête aussi de ma regarder comme la 
représentante d’une communauté diasporique. Comme si dans mon teint et mes 
cheveux étaient inscrites une colère et une revendication qui me transcendent » 
(JSQ : 97). Cette distribution de l’espace oppose deux mondes, celui des identités 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Alioune Willane88

importées et celui des Français. Bien qu’il soit public, il est décrit comme un uni-
vers clos qui ne permet pas à l’étranger de s’intégrer. Le regard qui est posé sur lui 
l’identifie comme un dépositaire d’autres valeurs souvent étranges.

L’exemple des scènes de discrimination dans les transports publics permet 
de rendre avec réalisme les réalités d’un espace concurrentiel : « Moi je fais par-
tie des gens (…) qui bouffent des falafels au cinéma et courent vers des métros 
qui ne les attendent pas » (JSQ : 63) dira Estelle qui semble définir la place que 
lui confère sa communauté. Les stéréotypes dessinent ainsi des lignes imagi-
naires dont le but est de dissuader de toute transgression. La menace ici est un 
mécanisme de marginalisation qui fonctionne comme une prison sociale. La 
peur du rejet maintient les membres dans cette moule faite de prénotions et de 
compromis. Toute idée de mixophilie est prohibée. Les communautés placent 
leur référence autour de leur centre et considèrent l’altérité comme une menace. 
L’interculturalité est présentée comme un idéal mais surtout une menace pour 
l’identité. Cette conviction est rendue de manière explicite par le récit des pé-
ripéties du mariage des parents d’Estelle. « Tu sais quand mes parents se sont 
mariés, mes grands-parents français ont arrêtés de parler à papa. Ils ne voulaient 
pas de ma mère. Les Sénégalais, par contre ont accueilli mon père à bras ouvert 
dans leurs chateaux-taudis » (JSQ : 87). Il est clair que les récits, fonctionnent 
comme des relais de transmission des réalités de leur monde. Ainsi, le jugement, 
le mépris, l’exclusion ou encore la marginalité ne sont que des formes de ma-
nifestations des stéréotypes entendus comme des constructions simplifiant le 
regard sur le sujet comme pour dire : le faciès est lié aux comportements

2. De la culpabilité collective

Le jugement stéréotypé est souvent une affirmation globalisante. Il ne fait 
pas une catégorisation distinctive. Le sujet existe comme le prolongement des 
qualités mais aussi des vices de son groupe. « Vous les Africains vous êtes ex-
traordinaires mais incompréhensibles » (JSQ : 79). Cette formule identifie le 
personnage comme un résultat d’une insertion psycho-sociale qui aboutit à faire 
de lui une image. C’est pourquoi, abusivement, sont formulées des expressions 
comme « vous les Blancs », « vous les Noirs », etc., cela sans donner aucune 
possibilité à l’individu d’exister par soi-même.

Dans le cas de François, le lépreux, même s’il a vécu comme un homme 
respectable dans sa communauté, le fait de tomber malade de la lèpre le fait 
tomber dans la disgrâce car il intègre une nouvelle communauté. Ce n’est pas 
lui-même qui est rejeté mais la symbolique de sa maladie qui signifie déchéance 
morale et malédiction divine. Tous les lépreux semble-t-il ont le même destin, 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Races, maladies et malaises sociaux  : quand la différence stigmatise… 89

la proscription. On perçoit ici deux malaises, l’échec des religions importées 
mais aussi des communautés dans leur rapport à la maladie. Sont héritées des 
convictions antiques qui affligent le sujet perçu comme anormal : « Tous mes 
concitoyens, du plus petit au plus grand, fuient à ma vue en se signant, ceux qui 
osent m’approcher me crachent dessus ou me jettent la pierre. Alors c’est ça, 
ta justice. Tu t’es trompé sur mon compte. Je ne suis pas Job » (SMB : 15). C’est 
pourquoi, le lépreux remet en question la toute-puissance de Dieu en célébrant 
la mort comme alternative au mépris : « Ces morceaux de chair que tu as créés, 
mon Dieu pour me faire souffrir, je les ferai sortir… je te raconterai tout là-haut 
et tu comprendras…je suis fatigué… » (SMB : 18). Et il ajoute : « Et qu’avez-vous 
récolté de vos prières d’hier ? Vous ne voudrez certainement pas m’écouter, parce 
que vous avez peur de perdre la foi et de souffrir dans la solitude de vos petites 
angoisses… vous avez peur de la vérité, de constater l’incompétence de ce Dieu 
étranger » (SMB : 155).

Pour exprimer le caractère impersonnel des stéréotypes essentialistes, Estelle 
donne l’exemple du regard de jeunes Françaises sur des filles de l’Est. C’est un 
jugement figé qui peut être laudateur ou caricatural. L’individu porte sur lui les 
qualités de sa communauté. C’est comme si on lui refusait la possibilité d’exister 
avec des caractéristiques qui lui sont propres. Dans cette scène, la beauté même 
devient un défaut. Dans la description, c’est comme s’il y avait dans cette image 
quelque chose de maléfique. Le tableau est plus un portrait satirique qu’une 
simple description :

Les jeunes prometteurs, avec leur humour des sûrs de soi. Pour les belles jambes 
enveloppées dans les collants à maille. Et l’écharpe en plume, rose comme le 
vernis. Ils rient de son accent. De l’élégance de son allure et du chignon bas, telle 
une danseuse de danse classique. Il faut la teindre de ridicule… (JSQ : 66)

En vérité, il se dessine un symbole invisible d’une civilisation de marges. 
La variété, c’est la typologie des marges. De la maladie à la race, sont opposées 
les normes et les différences. Chaque groupe, en réalité, n’est qu’une image où 
sont regroupées des références. Elles peuvent être positives ou négatives. Mais 
dans leur fonctionnement, elles inscrivent le sujet dans un cercle concentrique 
sans lui donner la possibilité de changer de catégorie. Seulement dans le cas 
de la maladie, le cloisonnement s’efface et l’individu tombe en disgrâce ; d’où la 
confession d’Estelle :

En vérité, je suis quelqu’un qui se sent piégé par la plupart des bourgeois Blancs 
Français. Même si je me force toujours à ne pas voir la color-line, ni la money-line, 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Alioune Willane90

à les annuler d’un clignement des yeux, je soupçonne la symbolique sociale de 
notre union ; lui aisé mais au tempérament modeste, moi indigente mais grosse 
voix, lui franco-français, moi saluant mes aïeuls. (ibidem : 97)

C’est comme si ce monde vous oblige à chercher constamment une place dans 
un univers où vivre signifie nourrir un complexe de légitimité. C’est une culture 
de la norme qui s’impose à tous les membres. Le drame est surtout accentué chez 
les personnages métisses que la couleur inscrit à la marge mais que les origines 
peinent à intégrer : « C’est comme si ce voyage au Sénégal m’avait fait découvrir 
que j’étais aussi Africain. C’est pour cela que je devrai me cultiver pour faire face 
aux insultes racistes et tout ça » (ibidem : 115) disait Estelle.

Le drame évoqué souligne le malaise d’une communauté que la polyphonie 
permet d’exprimer. Les victimes sont souvent des voix neutres auxquelles se 
substitue Estelle. La narration fragmentée met en évidence par « continuum 
sémiotique » (Falardeau 1914 : 152) une fraternité dans la marginalité. Sur le 
plan poétique, il s’agit d’un « je » éclaté fonctionnant comme un récit de filia-
tion. Le destin de Penda sa mère, de Mansour, permet de faire l’inventaire des 
différentes formes de stéréotypes au sujet d’une même race, celle noire. C’est 
un journal romancé de plusieurs étrangers aux destins similaires, tous frappés 
de décentrement : « Je suis quelqu’un qui a fait siens des souvenirs qui ne lui 
appartiennent pas. Petite, je suis une sorte de passoire. Une espèce traversée par 
toutes les confidences et les purges possibles (…) un jour, ici à Paris, je commence 
un écrit intitulé « le journal de la perdition » (JSQ : 82).

QUAND LES OMBRES PRENNENT LA PAROLE

En lisant les deux romans, la particularité dans l’écriture, c’est la distance 
entre narrateur et actants. En leur donnant la pleine mesure de leur discours, 
le récit leur permet de se raconter. Ce principe fonctionne comme pour sur-
prendre le lecteur qui est choqué par le faciès hideux par opposition à la clair-
voyance dans les prises de parole des victimes.

1. Parler pour exister

Les romans ont permis de proposer une alternative au mépris. Les discours qui 
émanent des victimes surprennent le lecteur mais surtout permettent de traduire 
comment les victimes appréhendent et réagissent face au rejet. Les relents contes-
tataires sont pour l’auteur un moyen de souligner l’incongruité du jugement clivant. 
En effet, le vice dans les stéréotypes, c’est de parvenir subtilement à convaincre sa 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Races, maladies et malaises sociaux  : quand la différence stigmatise… 91

victime qu’il appartient à la classe que lui assignent ses bourreaux. C’est pourquoi, 
il s’agit dans les deux textes de mettre en évidence l’écart qui existe entre le corps 
que l’on voit et la parole que l’on entend grâce à « les fantômes que l’œuvre élimine 
pour se construire » selon Stéphane Vachon (2009 : 41).

Si l’image cherche à diaboliser le sujet en l’associant à l’inhumain, chaque 
prise de parole trahit une humanité insoupçonnée. Estelle reprend les argumen-
taires racialistes pour en révéler toute la conjecture mais surtout l’incohérence : 
« Je suis quelqu’un qui a rencontré pas mal de raciste. (…) » ta cousine et toi 
vous êtes de race négroïde. Pourquoi voudrais-tu le nier ? Il n’y a rien de mal 
à cela ! Je revois alors la fatigue de certains dans la revendication d’une identité 
humaine « » (JSQ : 64). Le ton ici est ironique car il s’agit de mettre en texte 
l’irrationalité dans les constructions sociales discriminatoires.

Sassine, pour sa part, convoque le registre du sacré. En donnant la parole 
aux lépreux, il est question de formuler une parole réfractaire en réaction à la 
diabolisation. Cette démarche permet de saisir grâce au récit toute la justifica-
tion fallacieuse dans cet effort de validation des préjugés. François démontre 
dans son discours que la maladie n’est ni une malédiction ni l’expression d’un 
courroux divin. Le discours stéréotypé instrumentalise la foi pour susciter une 
adhésion collective. C’est pourquoi, il en appelle au retour à soi, aux valeurs 
traditionnelles. Ce qu’il appelle nouvelle prophétie : « Papa, recommençons tout 
en nous plaçant sous la protection des esprits de nos ancêtres ; ils nous aideront, 
si nous savons nous y prendre par des offrandes de réconciliation » (SMB : 160). 
C’est une caricature des religions importées, qui n’ont pas réussi à réconcilier le 
genre humain mais ont plutôt servi de justification au rejet de l’autre. Le lépreux 
professe l’échec de cet idéal. Car pour lui, la lèpre n’est plus une maladie sur son 
corps mais un mal sur son monde incapable de tolérer ses infirmes et ses sujets 
malades. Si la religion est une manifestion ultime de l’humanité mais aussi de la 
civilisation, elle échoue dans tous les espaces où on assiste aux survivances des 
clichés et des préjugés fondés sur la différence.

On sent sous la plume de Sassine une inversion de la perspective car le discours, 
dans une métaphysique païenne, déconstruit les logiques des stéréotypes. De la 
même manière, en donnant la parole à Estelle, Aidara aborde la même question mais 
sous un angle différent. La religion est présentée dans une association simpliste entre 
le sujet et l’espace. Les univers décrits sont empreints d’une certaine indigence. Et 
pourtant ce sont dans ces endroits qu’il y a de fidèles. C’est la mise en texte d’un cliché 
bien occidental ou des sociétés modernes. Ainsi, l’écriture les récits deviennent des 
« cadres interprétatifs de la vie individuelle et de la vie sociale » (Robin 2009 : 397). 
Ainsi, suivant ces narrations, croire est assimilé à de l’indigence psychique. C’est 
pourquoi, sur un humoristique, elle fait dire à son personnage Estelle :

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Alioune Willane92

Là-bas tout le monde me demandait pourquoi je ne priais pas, comment je comp-
tais me sentir enveloppé par le regard bienveillant de Dieu si je ne lui adressais 
jamais la parole. Tu fais comme Estelle ? Si j’étais très pauvre, malade déses-
péré pour mes proches et pour moi-même, qui sait peut-être que je prierais.  
(JSQ : 100)

Il y a donc l’affirmation d’une pureté naturelle sans doute héritée des cultures 
sénégalaises. En effet, il existe une valeur transculturelle que l’on retrouve dans 
la plupart des groupes ethniques au Sénégal. C’est la pudeur. L’expressivité est 
assimilée à de la faiblesse. Il faut abhorrer la honte et l’ostentation. C’est la rup-
ture d’avec des idées reçues selon lesquelles le corps des Negresses, les formes 
généreuses sont des atouts de la nature qui les prédispose au jeu de la sexualité. 
C’est pourquoi, la prise de parole est ici symbolique parce qu’elle fait refuser à la 
femme de paraître comme « un sac à plaisir ». C’est d’ailleurs le sens de la révolte 
d’Estelle : « Qu’il (Eric) cesse de me considérer comme un parfum d’ailleurs avec 
lequel colorer sa vie morne, trop blanche et grise nécessiteuse d’un arc en ciel 
qui porte mon nom » (JSQ : 97).

Si Estelle réclame le droit d’être vue juste comme normale, la figure de 
François célèbre l’humanité. Dans sa perception, le mépris de toute minorité 
est aussi blâmable que la sublimation d’un groupe humain sur d’autres. C’est 
pourquoi, il utilise une métaphore de la poussière. « Ce grain de poussière… ça 
donne une terrible responsabilité de se sentir indispensable, et un grand bon-
heur que de se voir ainsi contribuer à l’harmonie du monde » (SMB : 201). Une 
image saisissante qui traduit l’abject des stéréotypes car tout être humain est 
à un niveau précis de sa contribution à l’humanité.

2. Le registre du paradoxe

Les deux romans sont écrits dans le même style. La parole est aux victimes. 
C’est pour parler comme Mikhail Bakhtine (1978) un dialogisme inversé où 
les victimes racontent de leurs repères le fonctionnement des préjugés. Ils tra-
duisent tout le vice du regard discriminant, qui n’a pas souvent besoin d’être 
vrai. Toutefois, il requiert des qualités comme la permanence, les conditions de 
transmission et surtout un aspect classificatoire. C’est un discours immuable 
qui ne donne à sa victime aucune possibilité de s’émanciper. Les personnages 
supplantent les narrateurs non seulement pour se raconter mais aussi pour 
afficher toute la fantasmagorie des discours qui entretiennent les clichés. Ce 
que Tibor Mende (1954) appelle « orage » renvoie à cette tragédie des peuples 
multiculturels sans capacité d’assumer cette pluralité.

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Races, maladies et malaises sociaux  : quand la différence stigmatise… 93

Au contraire, ils la subissent, créant ainsi des drames nourris et entretenus 
par des clichés. Les prises de paroles des victimes sont des mises en perspective 
qui les transforment en actant fonctionnel rappelant ainsi tout le sens de la vie 
et de l’humain : « Chaque homme, même le plus pourri, renferme en lui une 
lumière que l’épaisseur des circonstances, du milieu, des préjugés, des supersti-
tions cache » (SMB : 201). À travers ces morts de François « l’homme pourri », 
la parole illuminée contraste avec le corps hideux qui est exposé. Cette forme 
de représentation déconstruit toutes les constructions sociales au sujet des per-
sonnages proscrits. Loin de s’affliger d’un angélisme méprisant, les victimes se 
donnent les moyens d’exister pour se réapproprier leur humanité niée.

C’est l’image offerte par Estelle. Son quartier est la rue. Un espace ouvert qui 
s’oppose à la cité normée où vivent des fils d’immigrés, des métisses. À l’image 
du quartier « panier » (Le Clézio 1980), la rue est présentée comme un espace 
qui décrit des personnages exclus liés par la fraternité dans la marginalité. Leurs 
discours sont préformés par les opinions policées des stéréotypes de leur monde. 
Ils sont construits sur des idéaux altermondialistes dans une totale remise en 
question des politiques publiques, des stratégies d’insertion ou d’assimilation. 
C’est pourquoi, les victimes développent d’autres valeurs de leur univers : « Je 
suis quelqu’un qui a connu beaucoup de cités, mais encore plus de foyers et d’as-
sociations d’insertion sociale parce que au fond je suis quelqu’un qui se propose 
toujours pour trouver un gîte et un couvert aux nouveaux arrivés » (JSQ : 107).

Il y a comme une négation du système stato-centré et de la norme par la 
philosophie d’une identité dynamique et contestation de la référence. Sous la 
plume des auteurs, ce qui est blâmable c’est la perception du sujet en tant que 
type modèle autour duquel, il s’agit de penser l’altérité. Refuser l’ordre selon 
Estelle, ce n’est pas initier une déconstruction des normes nécessaires à des so-
ciétés civilisées, mais refuser de penser l’autre à partir du soi. C’est là la faiblesse 
de ce qu’elle appelle pacte social :

Je veux aussi être reconnue comme quelqu’un qui a décidé de ne pas donner la 
main au moment de sceller le pacte. Le pacte social (…) Ma vie a avancé à force 
de négations (…) c’est en continuant à dire Non que maintenant je peux dire Oui, 
un Oui plein et conscient (…) une parole de moi. (JSQ : 147)

CONCLUSION

Dans cette analyse, il a été question de montrer comment les poétiques de 
ces deux romans ont permis d’étudier les logiques de fonctionnement des sté-
réotypes dans la plupart des sociétés humaines. Le prétexte dans les œuvres part 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS



Alioune Willane94

du regard des communautés sur les races différentes, les étrangers et sur ce que 
Mende appelle Maladie « karmique » pour poser la problématique de la relation 
entre le moi et cette altérité dynamique et multiforme. Cette confrontation 
des textes a permis de montrer les stéréotypes relèvent de perception qui allie 
culpabilité et souvent innocence. Les sociolectes qui les expriment peuvent partir 
d’un jugement fallacieux ou parfois d’une sublimation excessive. À partir de ce 
moment, le couple antinomique bourreau/victime ne fonctionne plus parce que 
chaque personnage, en fonction d’un repère, est susceptible d’émettre un cliché 
ou de contribuer à sa diffusion. Il est clair donc qu’en fonction des logiques figée, 
les stéréotypes fonctionnent comme des registres opératoires pouvant inscrire 
à la marge un lépreux, un aveugle, un étranger ou encore une identité différente. 
Les catégories sont fluctuantes mais les mécanismes demeurent identiques.

BIBLIOGRAPHIE

Aidara, A. (2013). Je suis quelqu’un. Paris : Gallimard.
Amselle, J.L. (1999). Logiques métisses de l’identité en Afrique et ailleurs. Paris : Payot.
Bakhtine, M. (1978). Esthétique et théorie du roman. Paris : Gallimard.
Duchet, C. (1974). Le réel et le texte. Paris: Armand Colin.
Duchet, C. (1994). Sociocritique et génétique : entretien avec Anne Herschberg Pierrot 

et Jacques Neefs. Genesis, (6), 117–127. DOI : 10.3406/item.1994.982.
Falardeau, J.-C. (1914). Imaginaire social et littérature. Montréal : Hurtubise HMH.
Genette, G. (1972). Figure III. Paris : Seuil.
Genette, G. (1991). Fiction et diction. Paris : Seuil.
Kelman, G. (2003). Je suis noir et je n’aime pas le manioc. Paris : Max Milo.
Le Clézio, J.M.G. (1980). Désert. Paris : Gallimard.
Kundera, M. (1986). L’art du roman. Paris : Gallimard.
Memmi, A. (1982). Le racisme : description, définition, traitement. Paris : Gallimard.
Mende, T. (1954). L’inde devant l’orage. Paris : Seuil.
Lungo, A. del (2003). L’incipit romanesque. Texte traduit de l’italien, revu et remanié 

par l’auteur. Paris : Seuil.
Pageaux, D.H. (1989). De l’imagerie culturelle à l’imaginaire. Dans : P. Brunel, Y. Chevrel 

(dir.), Précis de littérature comparée (pp. 133–161). Paris : PUF. DOI : 10.3917/puf.
brune.1989.01.0133.

Rifaterre, M. (1979). La production du texte. Paris : Seuil.
Robin, R. (2009). Mégapolis. Les derniers pas du flâneur. Paris : Stock.
Sassine, W. (1973). Saint Monsieur Baly. Paris : PA.
Vachon, S. (2009). Perspectives en génétique balzacienne. Dans : K. Matsuzawa (dir.), 

Balzac, Flaubert. La genèse de l’œuvre et la question de l’interprétation (pp. 35–45). 
Nagoya : Nagoya University.

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 29/01/2026 11:00:56

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

